

رم السابعة المجسرم المجسر المجارح المجاحر المجارح المجارح المجاحد المحاد الم

# فى مُناالْعُكُدُ

- الامة تكبر فيك تفانيك لبعث دولة
   لا تـزول بزوال الرجال.
- مساهمة ابن خلدون في تعليل علاقات
   المدينة والريه في .
- الحاج أحمد باى وبايلك قسنطينة
   1830 1830 .
  - الحسلاج والقرامطة.
- واقع الجالية العربية الاسلامية
   في أوروبا والاخطار التي تهدد شخصيتها.

#### الاصتاكة

مجلة ثقافية شهدية تمسدر عبن ورارة الشؤون الدينية

مولود قاسم نایت بلقاسم فی محرم 1391 هـ ـ مارس 1971 م رئيس تحسريرها عثمان شبسوب

- هده المجلة منبر حراء وليس كل ما ينشبر فيها معبرا بالضرورة عن أرائه...! . وباب المناقسة والرد فيها مفتوح للحميع
- المقالات التي ترد الى المجلسة لا تسرد الى أصحابها ، نشرت أو لم تسسر -

قيمة الاشتراك السنوى:

في الجزائس : 20 د . ج

في الخارج: ما يعادلها

الاشتـراك للطلبـة: 18

التحسريس :

12 ، نهج على بومنجل ــ الجزائــ ا

تليفسون : 74 - 88 - 64

المراسلات الخاصة بد:

ساحة ابن باديس \_ الجزائر العاصمة

الاشتسراكات ( تليفون : 41 - 67 - 62 - 62

المساب الجارى : 60 40 39 مندوق البريد : 63

التسوزيساح

# رس العسدد

; ;

,,

| 2                           | اما لليه وانا الله واحميون                                     |
|-----------------------------|----------------------------------------------------------------|
| ال عالم                     | الامه نكس فبك تفانيك لبعب دوله لا نزول يزوال الرحا             |
|                             | دراسسات وأبحسات                                                |
| د جیلالی صاری 10            | مساهمه ابن حلدون في تحليل علافات المدينة والريف                |
| د عبد الجليل التميمي 20     | الحاج أحمد باي وبايلك قسنطينة 1830 ــ 1837                     |
| د عبد الحميد حاجيات 27      | عبد المؤمن بن على مؤسس دولة الموحدين                           |
| د٠ محمود قاسم 43            | الحسلاج والفرامطة                                              |
| صالح بن قربة 58             | حسان بن النعمان ودوره في نشر الاسلام بالمغرب                   |
| محمد الصالح مرمول 107       | المكانه الناريخية للشرق الجزائرى في نهابة القرن<br>3 الهجـــرى |
| احمد حمانی 127              | مناقشسسات حسن بغدادى حول انتقادات الشيخ حسن بغدادى             |
|                             | من معاضرات الملتسقي                                            |
| د عبد الرشيد مصطفاي 139     | الفرآن والشبعر ، أو الاسلام والادب                             |
|                             | وامع الجالية العربيسة الاسلاميسة في أوروب                      |
| الاستاذ عبد الكريم غريب 148 | والاخطار التي تهدد شخصنيتها                                    |
|                             | ابن خلدون والجزائر ( الترجعة الفرنسية للاصل                    |
| مولود قاسم نایت بلقاسم 1    | المـــربى )                                                    |

فقدت الجزائر احد فادتها الابرار ، الرئيس هوارى بومدين ، الذى كرس حياتسه المليئة بالكفاح لحدمة الامة ، واشاعة الثورة في كل مجال .

مات بومدين . ولكن المبادىء التى ناضل من اجلها ، مبادىء الاشتراكية ، والتقدم ، واسترجاع الاصالة ، ستنمو ، وتنطور . وتنعمق فى الوجدان الوطنى يوما بعد يوم .

وان المؤسسات المغتلفة التى ،قيمت فى عهد الفقيد الراحل ، والتى ستقام فى هذا الاطار ، لنمتل ضمانا لسلامة الامة ، واستمرار الدولة ، وحماية مكاسب الثورة ، واطارا امثل ، لكل تطور حقيقى جدى ،

واذا كانت اجهزة الاعلام الوطنية قد تكلمت عنالنشاط القومى في مغتلف القطاعات خلال عهد الرئيس الراحل. فنعن نكتفى بالانسارة فقط الى جانب لم يطرق، وهو النشاط الاسلامى، واول ما يتبادر الى الذهن و ونعن نتعدت عن هذا النشاط و هو تلك الثانويات التى انشنت في اطار التعليم الاصلى والتي فامل بدور كبير في معركة استرجاع الشغصية العربية الاسلامية وامداد البلاد باطارات لمغتلف الوظائف وانقاذ الآلاف من الشباب وانتشالهم من هوة الضياع واعادتهم الى حضيرة النشاط القومى العام ، واستقطاب العديد من الطلبة الافارقة والاسيويين ، من بورندة الى تايلند »

ولىن توحد هدا التعليم مع التعليم العام . فقد تقرر انشاء شعبة اسلامية في نطاق وزارة التربيه تكون روافد لكليه الشريعة واصول الدين في قسنطينة ، التي شرع في بنائها منذ سنوان والتي نرجو ان تفتح ابوابها في الحريف القادم .

ومن هدا النشاط ايضا . ملنقيات الفكر الاسلامى السنوية التى تطورت واصبعت له شهرة عالمية تتزاحم عليها نغبة من اساتذة الجامعات ، والبعاتة فى شتى فروع المعرفة الانسانية ، من القارات الخمس ، مسلمين ، وغير مسلمين .

بالاضافة الى انشاء المركز النفافى الاسسلامى بالعاصمة ، وفروع له فى بعض الولايات ، وما يقوم به من نشاط تقافى واسع ، ومتنوع ، لايصال الثقافة الى اوسسع عدد من المواطنين فى جميع انعاء البلاد .

وهذه المجلة ايضا ، التي فامت وتقوم بدور في التعريف بالثقافة العربية الاسلامية بمفهومها الواسع . واصبحت اليوم منبرا عالميا لمختلف الاقلام .

ومن هذه المكاسب ايضا ، ترسيم السلك الديني وما ضمنه له ذلك من حقوق ، من الراتب المتدرج كما هو حال جميع الموظفين ، الى الضمان الاجتماعي ، والاجازة السنوية ، والتقاعد .

بالاضافة الى انشاء مدارس لتكوين الائمة فى مفتاح ( ولاية البليدة ) وسيدى عبد الرحمن اليلولى ( ولاية تيزى وزو ) وتلاغمة ، ( ولاية قسنطينة ) ، وسيدى عقبة ( ولاية بسكرة ) بعضها بدأ يشتغل والاخرى بصدد الانجاز .

هذا جزء من تلك المنجزات التي تعققت في عهد الرئيس الراحل .

رحم الله الرئيس بومدين . وأسكنه فراديس جناته .

«الأصالة»



فقيد الامة الرئيس هوارى بومدين رحمه الله

# الامسة تكبسر فيسك تفانيسسك لبعسث دولسة لا تسزول بزوال الرجسسال



الاج عدد العزيز بوتفليقة ، عضو مجلس الثورة ووزير الخارجية ، يلقى كلمة التأبين الاح عدد المام حثمان فقيد الامة ، الرئيس هوارى بومدين

- اسمك برنامــج عمـل . ومغطط نهضـة ، وأمــل .
  - لقد بــقى منــك فى كــل جزائرى عظــة
- لقد كنت لا تدخر جهدا في الدفاع عن السيادة الوطنية ، ووحدة الامسة

يسم الله والله أكبس ، أيهما القسائد العملاق ،

لقد تواضع الاخوة والرفاق وتواضع الاصعاب والخلان ، واتروني على أنفسهم لاقول كلمة الامتنان باسم ألجميع ، وباسم شعبك العظيم ، فاين أجد الكلمات يا بومدين ؟ ومع ذلك فاننى أقرأها في تماسك شعبنا ووحدته ، وأقرأها في عيون الكادحين الذين جعلت منهم عمالا منتجين ، أننى أراها في عيون الفلاحين الذين أخرجتهم من الاكواخ وأسكنتهم ديار الكرامة ، أننى أقرأها في طموح الشباب الذي فتعت له طريق الشموخ وطريسق ألعزة ، أننى أراها في هيبة جيشنا الوطنى الشعبي السذى حملته لواء جيش التعريس الوطنى ، يا قائد جيش التعرير ،

اننى أراها فى شوارع مدننا المضطربة بمشاعر المعبة والعرفان ، انسنى أراها ،
يا بومدين ، فى وجه الاشقاء والاصدقاء الذين جاؤوا من كل حدب وصوب ، وفزعوا
من كل فج عميق ليكونوا شهداء عليك ، ولتكون شهيدا عليهم • فبقلوب يعصرها الالم
وتخفق بالوفاء ، ويعز عليها فراق واحد من المجاهدين والشهداء ، نقف أمامك أيها
الرجل الذى قضى حياته بين ساحات الوغى مقاتلا جعافل الشر والعدوان ، وقائدا
لكتائب النصر والايمان ، وبين ساحات البناء موطدا أركان الدولة ، وذائدا عن حمى الامة ،

نقف امامك في خشوع لا تعيط به الكلمات ، نقف أمامك في اجسلال لا تستوفيه العبارات • وكيف نستطيع ان ننعاك وانت دائما ودوما حاضر في القلوب ، وكيف يمكن تأبينك يا بومدين ، واسمك أيها الرئيس الراحل برنامج عمل ، ومغطط نهضة ، وأمل • انها مؤسسات وطيدة الاركان ثابتة البيان ، انه ميثاق أجمع عليه الشعب ، يشسير الى الخطوات ، ويرشد الى الاهداف والطموحات • انها منجزات هي شواهد بارزة حيسة ، ومعالم مسيرة أمة كريمة أبية •

لقد برزت من صفوف هذا الشعب العظيم ، من بين فلاحيه الفقراء الذين اعتصموا بالجبال ، وقاوموا جحافل الطفاة عبر العصور ، فكانوا قلعة المقاومة وحصن الشخصيسة الوطنية ، وينبوع ثورة فاتح نوفمبر الخالد، وهذا ما جعلك تأبى الضيم وتتعاطف مسع المعرومين ، وتؤاخى المكافعين أينما كانوا ، وتغار على مقومسات حضارتنا العربيسة الاسلامية ، ولا تدخر جهدا في الدفاع عن السيادة الوطنية ووحدة الامة •

أيها الاخ الرئيس ، إيها الشقيق الحبيب ، يا بن الشعب المفدى ، بارواحنا نا لو كان يقبل منا الفداء • والتضعية الكبرى في سبيلك وددنا لو أننا نستطيع انقاذا ولكنه قضاء الله المعتوم ، ولا مرد لقضاء الله •

« فاذا جاء اجلهم لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون » فلا حول ولا قوة الا باله واننا لقضاء الله لراضون •

لقد كنت يا بومدين مدعم وحدتنا في كل الظروف ، لقد كنت يا بومدين قائس نضالنا ، ونضالاتنا التي ارهبت الاعداء ، وسرت الاصدقاء ،

لقد كنت الشعار الذى يلغص بأوضح العبارات ، تطلعنا العميق نعو المستقبل ، الفنيت عمرك في رسم صورته الزاهية • وها أنت تفارقنا على عجل يا بومدين ، و أن ما زلنا في أشد الحاجة اليك ، وشعبنا ما زال في أشد الحاجة اليك ، الى روحك المنابع عزم الشباب ، وحكمة المحنكين الى قلبك الكبير ، الى قلبك السموح ، الى رأيك السدر الهيد بصرك المديد ، الى موقفك الرشيد •

ان هذه الجماهير التي اقبلت من كل حدب وصوب لتتعسر على فراقك ، وتعترق المؤها ارتعالك ، وانما تبكى فيك اصرارك على المبادىء ، ووفاءك للمشسل التي سه طرها شهداؤنا الابرار بدمائهم الزكية وضعى في سبيلها شعبنا بالصفوة من أبنائه وتكبسر فيسك تفانيك الى اخر رمق لبعث دولة قويسة لا ترول بروال الرجال ، دولة تنتهج طريق الاشتراكية ، وتقوم على المؤسسات الشعبيسة ، وان هسده الجماهير لتكبر فيك جهدك الدؤوب بالاعلاء من شأن الجزائر في المعافل الدولية ، حتى أدسبعن بلادنا كعبة النوار ، وملجا الاحرار ، وقدوة في المواقف المبدئية ، ونموذجا يعتذيها في مشد الامكانيات الذاتية لتعقيق التقدم والتنمية ،

ان سُعبا أنجبك يا بومدين لفغور بك ، وأنت بين ظهرانيه تسهر على الامانة ، وهو ايضا حافظ لذكراك ، ومواصل نهجك ، وأنت أيها القائد في دار البقاء بعد أن نهيشت مع رفاقك بالرسالة ، وما أثقل حملها ، وقدت المسيرة أشواطا بعيدة ، وعبدت شطهرا كبيرا من الطريق ، وقلبك مفعم بالإيمان بأصالة شعبك وتطلعه إلى الانعتاق ، فكنت وجيلك على موعد مع القدر ، فالتفت حولك سواعد الفلاحين ، وتكاتفت صفوف العماأل والكادحين ، ورفع الشباب لواء الخدمة الوطنية ، وانتشرت في ربوع الريف قرى الشورة ، والكادحين ، وارتفعت في سماء المدن منارات الصناعة ، ولاحت في البلاد بوادر تسور الزراعية ، وارتفعت في سماء المدن منارات الصناعة ، ولاحت في البلاد بوادر تسور المناعة ، ولاحت في البلاد بوادر السور المناعة ، ولاحت في البلاد بوادر المناعة ، وادر المناعة ، ولاحت في البلاد بوادر المناعة ، وادر المناعة ، ولاحت في البلاد بوادر المناعة ، ولاحت في البلاد بوادر المناعة ، ولاحت في المناعة ، وادر المناعة ، وادر المناعة ، ولاحت في البلاد بوادر المناعة ، وادر المنا

تافية ، فلم يبق هناك مجال لضعاف النفوس من المترددين ، ولم تكسن هناك ثفسرة من يا بومدين ، لقد بقى منك فى كل فكر برقة . لقد بقى منك فى كل فكر برقة . لقد بقى منك فى كل جزائرى عظة ، سيرة تلهمنا مثل التضعية والثبات والتفانى بالواجب ونكران الذات والقوة فى الحق ورباطة الجأش عند الاختبار والابتلاء ، وأمام لعنة والامتعان ، والحكمة عندما يعتار الآخرون ويتفرقون شيعا وأهواء .

فها هى جموع الشعب يا بومدين تمتزج فى ملامعها الآلام ، وتريد أن تقول قولة وفاء ، وترتفع أصواتها بالتكبير والدعاء ، جاءت لا لتوديعك • ولكن لتعاهدك يا بومدين لى الفداء ، والاستمرار فى النضال والبناء ، وحماية الثورة الاشتراكية ، ومكاسبها للدية والمعنوية . فى هذا الموكب الرهيب رفاق لـك فى السلاح ، واخــوة خضت معهم بلدين القتال والنضال ، حتى تطهرت أرضنا الغالية من الظلم والاستغلال ، وخفقت أية الحرية مغضبة بدماء الشهداء • انهم على العهد لباقون يا بومدين ، وعلى اختيارات شورة ثابتون ، ولن يزيدهم هذا المصاب الجلل سوى الاصرار على تعقيق الاهداف المرسومة حمايــة مكاسـب الثــورة •

ايها الراحل العظيم ، اذا كان شعبنا قد رزىء فيك بما لا يمكن ان يعبر عنه لسان ، ن الامة العربية لباكية ومتفجعة عليك ، وقد فقدت فيك ابنها البار ، وقائدا من قادتها غلصين ، وصوتا مدويا في المعافل كلها بمبادئها الراسخة ، وكرامتها الشامخية ، حقوقها الثابتة ، انها لتبكيك بالانات والحسرات يا زعيم صمودها وتصديها ، لقد كنت مدى الاوراس في حيفا والجليل . وكنت غضبة جرجرة والونشريس في سيناء والجولان . امال المعيط والخليج في توثبه لليوم الاغر لدى أعتاب المسجد الاقصى وساحات ديسر سين ، ويبكيك الاحرار هنا في القارة السمراء ، وفي الصعراء الغربية ، وهناك في للرجاء حيث يكتب المناضلون بدمائهم الزكية صفعة أخرى من امجاد الدفاع عن كرامة والوقوف في وجه القهر والطغيان ،

ان اصوات الباكين عليك يا ملاك المضطهدين لترتفع اليوم في أقصى المسارق لمغارب، ان ملايين المعذبين من بنى الانسانية قد فقدت بفقدك المعامى الصلب عسن ساياها . والمناضل الشهم عن مطالبها • وان هموم بلادك ومقتضيات تشييدها لم تصرفك ألكفاح المستميت من أجل اقامة العدالة في هذا العالم ، بين شماله الغنى الغارق في لأدف والغارق في التبذير ، وجنوبه الواقع بين مغالب الفاقة والمجاعة والحرمان ، لاجل

ذلك يا بومدين . ولكل ما لك من مأثر خالدة ستبقى فى ضمائرنا حيا على السدوام وستسكن فيه ذكراك الطيبة الى الابد •

كيف تغيب عن الاذهان لحظة واحدة ، وكل ما في البلاد ينطق باسمك يا بومدين ، كيف تغيب عن الاذهان لحظة واحدة وكل ما في البلاد يرمز اليك ، كيف تغيب عن الاذهان لحظة واحدة وكل ما في البلاد من اقصاها الى اقصاها ثمرة يانعة مما غرسته يداك ٠

ايها الراحل العزيز ، لا نريد اليوم ان نرثيك لان الرثاء للاموات ، وأنت ما ذلت بيننا وستبقى بذكراك واثارك ومأثرك الى الابد على قيد الحياة ، و نت حى فى قلسوب الجماهير ، انت باق فى نفوس الملايين ، أنت خالد فى فصول تاريخنا المجيد ، واننا لنعاهدك عهد الرفاق الاوفياء ، ونعدك وعد الاخوة الاصفياء ، عهد الذين آلوا على البقاء بجانبك فى السراء والضراء .

اننا لنعاهدك على اننا سنظل على نهجك سائرين ، وخطاك متبعين ، وعلى الامانسة ساهرين • ويا ايتها الجماهير الباكية بدموع الرحمة والوفاء ، تعزى عن الفقيد الغالى والراحل العظيم الذى لبى نداء ربه ، تعزى بالصبر الجميل . تعزى بالتمسك بالايمسان الذى انقذك عند كل امتعان ، وخلدى ذكرى قائدك الفذ بالترحم على روحه الطاهسرة ، والتضرع الى الله العلى القدير لتعظيم اجره ، واسكانه فسيح جنانه ، صحبة الاخيسار الطاهرين ، جزاء ما قدمه للعروبة والاسلام من خدمات ، وما بذله من التضعيات في ميادين الحرية اينما ذكر اسمها في العالم كله ، وفي سبيل سعادة هذه الامة وكرامة هذا الوطن • ان أجمل ما نذكر به قائدنا الشهيد ، لهو مواصلة الطريق الذي سار فيه بنا اشواطا بعيدة ، والتمسك بالمبادىء التى كانت موضوع جهوده وسبب استشهاده ـ فوداعا الموارى بومدين يا من كانت حياته الخاصة درسا في الإخلاق الكريمة ، والعواطف النبيلة ، والسلوك القويم ، والاجتهاد الدائم ، والتواضع الجسم •

وداعا يا من علمتنا كيف يموت الانسان انعظيم في صمت ووقار ، وكيف يعترق الى النهاية ليبلد الظلام ، وداعا أيها الانسان الذي سقط شهيد الواجب ومات من العياء والارهاق ، حين ضن على نفسه طوال ربع قرن من الزمان بلعظات يسيرة يفرغ فيها مسن العياء ، ويستريح من العناء ، فيا أيها الاخ الرئيس ، لقد اقتحمت بافعالك قلعة الخلسود ودخلت المجد من بابه العريض ، نم الآن مستريعا فالجماهير بعدك مجندة والجماهير بعدك معباة بقيادة حزب جبهة التحرير الوطني لمواصلة الطريق ، ويا أيها المجاهد الذي قضي

عمره في النهوض بعلاء المهمات، نم قرير العين، فان مسيرة الثوار ستواصل وستواصل وحفها تعت راية جبهة التعرير الوطني لتعقيد ما كنت تصبو اليه « ويا أيتها النفس للطمئنة أرجعي الى ربك راضية مرضية ، فادخلي في عبادي وادخلي جنتي » فالوداع أيها لرجل الذي كان من أولئك الرجال الذين صدفوا ما عاهدوا الله عليه ، همنهم من قضي عبه ومنهم من ينتظر وما بدلوا تبديلا .

﴿ الوداع ، الوداع أيها الاخ ، أيها الرفيق ، أيها الحبيب ، أيها الصديق ، ولا حسول ولا عود الا بالله ، وأنا لله وأنا اليه لراجعون ، الوداع يا بومدين •



## مساهمة ابن خلدون في تعليل علاقات المدينة والريف

د. جيسلالي صساري معهد الجغرافية جامعة الحزائسس

لا يستطيع أى باحث يشنغل بماضى المغرب العربى حديثا كان أم بعيدا أن يستغنى عن تحليل ابن خلدون الهام أذ أن هذا الكاتب قد تطرق الى المواضيسيع التى عولجت فى الفرن التاسع عشر والقرن العشرين وهكذا كان من رواد علم جغرافيه المدن بفضل تحليلاته القيمة للعوادل الجغرافية للمدن وكذا العوامل الاخرى الاساسية كما أن صاحب المقدمة وكتاب العبر قد توصل أيضا الى تعديد أهم خصائص العلاقات الموجودة بين المدن والريف



بالمغرب العربي ، خاصه المعربف الدفيق الى ظاهرتين بارزتين : وهما تجمع الاراضي لصالح أفلبات لا نخدم الارض بصفة مباشرة ، وتحويل مكاسب الارباف الى المدن ، ومانان الظاهرنان تصيبان الريف منذ قرون الى وقتنا هذا ،

و عكدا سرر لما أهمه بحدين ابن حلدون الني بجب أن بعود اليها وأن بعمق دراستها حدر وبعد ودلك أن بعض الحوالب منها ود حلب أنظار بعض الكتاب لاغراض معينة

نبرير الاحتلال وهيمنة الاستعمار عبر المغرب العربى ، وهذه الجوانب تتعلق يم نعمه الحماة البدوية في المغرب العربي والعداوة الشامله والمستمرة الموجودة سكان المدن وسكان الارياف ٠٠٠

يغينم هذه الفرصة لمعالجة هذه المشاكل الخطيرة في الوقت الذي تحاول فيه الجزائر تلتحق بالبلدان الصناعبة وما يتضمنه هذا التحول الجذرى ، أى تغيير العلاقات حللها ابن خلدون .

مكذا ننعرض الي المواضيع التالية :

- \_ اهمية تحليل ابن خلدون .
  - \_ حدود تحليل ابن خلدون ٠

#### 1 \_ اهمية تحليــل ابن خلدون أ

انه لمن الصعب أن ننوسع الى مختلف جواب هذا التحليل ولذا تكنفى فقط بالمحاور شلاثة النابية أى النقط التى ظلت مهمله غالبا ولم تسترع أنظار الملاحظين ، منسل معوامل الافليمية للاستطانة ، والتحضر وعلاقات المدن والريف بالمغرب العربي .

#### 1) العوامل الاقليمية للاستطانة وتوزيع السكان

ان ناريخ البربر لا يحتوى على معلومات واسعة لتاريخ المغرب العربى فحسب كما نه لا بعنصر على ذكر الحوادث وسرد الوفائع بل يحاول المؤرخ الكبير أن يربط الحوادث لابطار الجغرافي وفي نعض الاحيان حتى على المستوى الاقليمي وان كانت الاشارات درة غالبا وهناك أمثلة كثيرة تبين ذلك مثل الحوادث والتواريخ المنعلقة ببعض القبائل بني فاتم ، وزواوة الذين يسكنون باقاليم بجاية وغيرهم لكن ابن حلدون، يضيف الى مديثه معلومات ثمينة كما يوضحه المثال التالى المتعلق بالقبائل السابقة الذكر عندما ألحكم و أن أراضيهم كثيرة الاشجار بحيث أنه يصعب على المسافر أن يمر بها ، ٠

ألى المنطقة المعينة عظمى وان كانت موجزة اذ أن الاشارة الى كنرة الاشجار ألى المنطقة المعينة وفي ذلك الزمن لا نرمز الى احترام التشجير فقط بل انها تدل

عبل كل شيء على ظاهره وهي تحصيص السفوح والمتحدرات للاشتجار المنفرة من أجل توقير الانتاج من حهه . ووقاته البرية من حهة أحرى ·

هدا ومن جهه احرى استطاع الكانب نفضل الوصف الدقيق أن يدرك البنيات الاجتماعية ودلك بانزار مميزات العبيلة كما بتجلى دلك في عدة أمثلة وهكذا نتمكن شمنا فشبئا من ادراك حريطة الاستطانة ونوزيع السكان سواء في التل أم الصحراء بحب أن صاك فرما كبرا بين معطنات ابن حوفل واليعقوبي من جهة ، وتحليل ابن حلدون من جهة أخرى .

ولهذه العنفرية مزايا احرى جديره بالذكر كاستعمال الاحصائيات مثلا خاصة فيما ينعلق بنعص الامرز في طروف معينة وفي أقاليم نائية الا أنه في مثل هذه الظروف بعب أن ينفي منحفظين عندما بطالع ما حاء في ذكر عدد قرى وادى غير « وهي تبلغ حوالي 300 فرية وهي بنورج على ضفتي الزادي » وكذلك الامر بعدد مدن أقليم الزيبان « حوالي المائه » ، ففي المنالين العرض من الاحصائيات ومفهوم « القرية والمدينة » أهداف حاصة وعي الهاب النظر إلى يروه بلك الاقاليم كما جاء في النص بصدد بسكرة « عاصمة الاقليم واحدى المدن الكبرة بالمعرب العربي » ،

وهكدا كبرا ما بنجاوز المؤرخ الاحداث ليهتم بالمعانى البارزة مبينا علاقات الاحداث بالعوامل الحمرافية والاقتصادية والاحتماعية وبتحلى ذلك كله خاصة في تحليله لنشأة المدن وتطورها أي التحصر .

#### 2) التعسفر

لتحليل ابن خلدون في هذا المحال أبر عميق بعماج الى بحث موسع أذ أن مساهبته لا نفيضر على الوضف والتصنيف فقط بل قد أحبهد الكاتب في دراسه الموضوع بصفة منصفه وبالقعل فقد بين دور المحبط في التحضر وكذا دور المناخ وهكذا يتجلى لنا أن التحصر لا بنوفف على القوامل النشرية فحسب أي سلطة الامير .

هذا وقد اشتعل المؤرج حاصة بالعوامل الجغرافية الاساسية قاكد على أهم العناصر في الوقب الذي لم يكن البيئة بعادر بالبلوب ، كما أنه البقب إلى العوامل التي تلعب

دورا رئيسيا في نشأة وتطور المدن كالموقع الجغرافي والموارد الطبيعية الحيوية كالماء والهواء،والطاقه،والاراضي الزراعية بالاخص فقد قال فانسون مونتاي : (1)

« لابد من تحصيل اشياء شنى لتنظيم الحياة الحضرية بطريقة مفيدة وأولها مشكلة المساء » •

وقد فسر تلك العوامل وتعمق في مشاكل الهواء مستشهدا بمثال مدينة غابس بوس · (2)

وما هذا التفكير الا تمهيد للابحاث الحدينة التي يعتمد عليها العلماء المعماريون كما أكد ذلك فانسون مونتاى (3) ، ومن أبرز أفكار أبن خلدون تحليله القيم للعلاقات الموجودة بين المدن والريف وكذا ظروف الاستطانة بالمدينة أى كل العوامل التي لها دور رئيسي في النحضر ، وهكذا يتجلى لنا في الاخير تفوق العوامل الديموغرافيسة والاقتصادية والطبيعية على العوامل السياسية أذ أن المفكر بقول أن كثرة السكان مضاعف النشاط •

التحضر اذن نتيجة عوامل مختلفة وان كانت هناك رغبة سياسية وذلك أن التطور والنمو يتعلقان بالعوامل المذكورة سابقا فلكل مدينة علاقات وثيقة بالاراضى المحيطة بها غالبا وقد الح على ذلك كثيرا صاحب المقدمة اذ أنه بين وحلل ذلك بدقة ولذا يعد من رواد المفكرين للقرن التاسع عشر ٠

نلك هي أهم النقط التي عالجها الكاتب سيما وأن تفكيره قد استمر في زمن الانحطاط وانهيار التحضر بالمغرب العربي ، كما أن له الفضل أيضا في تحليل جانب مهم وهو حانب المعلقات الموجودة بين المدن والريف .

#### 3) العلاقات الموجودة بين المن والريف

فى هذا المجال تبرز أهمية تحليل ان خلدون خاصة وأن هذه الظواهر لازالت للاحظ الى يومنا هذا فلفد انتبه المفكر الى تجمع الملكيات لصالح الاقليات ، وكذا

<sup>(1)</sup> V. Monteil: discours sur l'histoire universelle (al-Muqqadima), Beyrouth, Unesco, 1976 II, p. 720.

<sup>(2)</sup> خاصة وأن واحة هذه المدينة ثاثرت بالتلوث بعد انشاء مركب كمياوى .

<sup>(3) &</sup>quot;Il va jusqu'à annoncer nos enquêtes urbaines démographiques" - V. Monteil, op. cit., introduction, p. XXIX.

استعلال الدخل الراعي حارج الارتاف ، وتأليالي في بدهور معسنه المزارعسين أذ تقول الكانب · (4)

و أعلم أن ١٠ و العلم و علماع الكبيرة لاعل الإمصيار والمدن لا كون دفعة وأحده ولا فيي عصر وأحده ١

م تعسر دلك سبها بدلك عوامل الدهور معسله المرازعين

ه ١١ ا كور دبكم وبالليم لها بدر بحدا لما بالورانة من آبانة ودوى رحمة حتى سأدى الملاك المدرس منسم أن الراحد وأكبر لديد أو أن يكون بحوالة الاستواق قان العقار في الحر الدوية وأدل الأرى عبد منا الحاسة وحرق السياح وبداعي المصير إلى الحراب بس العيطة به لفية أشقعة فيها أبلاس الاحرال فيرحص فيمها ويتملك بالانمسان السيرة و الم

و عد تحسل عدا السكل ساول الورج العنفرى جاما آخر آن ولا تزال الطاهرة التي تحدر به دائما أرباقيا الا وعي تحكم اصحاب ذوى الاموال في الارباف وبالنالي سيفرد المدن على اراقين الراقين فيعدم الورج على أهيله تسبطه ولكنها محسوسة فيقول أن سيحات الإرباق لا وملكون الا الوارد التي تعميل في المنبوحات الزراعية ويقول أن سيحات الإرباق لا وملكون الا الوارد التي تعميل في المنبوحات الزراعية حاسما أن أصحاب أسل و مدندالا المنافرة الحديثة وعي يقوق وتغلب النجار على المنبح أن مدندا المنافرة في عدد الافكار الحساسة وما عدا النعمق الا مرآة الطلاء أن حاسما على أن درالاراف والمدن في عدد الاقتصادي والاجتماعي معا أحد الدراء مدافرة المنافرة والاجتماعي معا أحد الدراء مدافرة السيون المنافرة المنا

با س حددور تاريخ ، ص 367 .

" في المعرب العربي ان السبطرة على المبادلات والنفود وكذا الانتاج النفافي والصناعي والاراضي ظلب خاضعه لنفس الاوساط وكانت الارباح النجارية نستنمر في الاراضي فلنحب صاحبها من ارتكاب الحرام المتمثل في الربا ، الامر الذي لم يتعرض اليه بعد النجار الاورونين الدن سرعان ما توصلوا الى مرحلة الرأس المالية " (5) .

كل دلك بنير لما طريق التفهفر والانحطاط خاصه وأن السلطة السياسية ظلت بعابى مساكل وأرمات منسلسلة فلم بكن هناك بناء اقتصادى منواصل ومبنى على أسس مسه اد أن السلطة ظلت منعزلة ...

وهكدا سجلى لما عبر فحص هذه المحاور الثلامة عبفرية صاحب المقدمة ورائد المفكر بن للقرن الناسع عشر والفرن العشرين ، فتحليلاته القبمة لا ذالت لها أصداء الى نومنا هذا ولكنه بالرعم من دلك علينا أن نشير الى جوانب أخرى لا تخلو من عموص وتنافض .

#### 2) حدود تحليل ابن خلدون

تقنصى الموضوعية والمفيقة الناريجية أن تشير الى بعض الهفوات وبعض التقاويم التي لا تتماشى وواقع المغرب العربي ، ألا وهي مشكلة البداوة فلنقتصر في هذا الباب بالمغطنين التالبنين وهما : قلة وجود المدن بالمغرب العربي وتغلب البداوة .

#### 1) « قلة » وجود المن بالغرب العربي

دلك هو عنوان فقرة بكاملها بشرح فيها ابن خلدون فكرته الرئيسية بينما انه في السابق قد أحسن تحليل المحضر واهم جوانبه ، فما هو السبب اذن ؟ فلقد جاء في تصه ما بلي :

« كان عمران افريقية والمغرب كله أو أكثر بدويا أهل خيام وظواعن وقياطن وكنن مى الحيال » • (5) ادن هناك نناقض واضح لكنه لا يكاد ينبته النص نفسه •

<sup>(5)</sup> وهو في الفصل السابع: « في أن المدن والامصار بافريقية والمغرب قليلة » المقدسة ص 357 .

<sup>(6)</sup> المقدمة ص 357.

مى الغرن الرابع عشر والخامس عشر المحضر ليس بقليل وأن كأن مناك انهيار محسبوس بالسيبة للفرون السابقة وللباكد من دلك فما علينا الا أن نذكر بعض الاحصائبات ونقوم بسكل حاص بمقاربه مع الغرب، المسيحي في العصر تفسيه وهو الامر الدي لم سومس البه بعد ابن حلدون بطرا لابعدام الاحصائيات وعدم تنقله باوروبا .

معى المعرب العربي بوحد شبكه من المدن قد ذكر ابن خلدون معظم أسمالها كما أنه بعرف حجمها الموسط عالما ، ولنعضها دور هام ، علاوه على مكانة العواصم، فاذا ما يركما المال الفريد من يوعه عبر كافه بلدان المغرب العربي ألا وهو مدينة فاس (6) ، معلما أن سعر من ولو بالحاز إلى عاصمه الزيانيين أي مدينة تلمسان •

دكاللا الى مواردها الرراعيه فقد توسيعت تسرعة المباني واجتازت المساحة التي كانت بعرفها المدينة الحديثة في أوائل العرن العشرين (7) بحيث أن بعض النقديرات تشير الى حوالي 100000 سبعه من السبكان في الفرن الحامس عشر (8) ونفس المبلغ يلاحظ بمدينة فسنطيبه ومثل هذا المستوى غير موجود في ذلك الزمن بالغرب المسيحي اذ أن كبرسات المندن فينه لا يرسد عن 50000 ق ولا يوجيد الا مدينية واحسدة تبليغ 100000 ن وهميني مدسية البيدوسية وحسيب المؤرخسيين أن مدينية ذات 20000 س كانت بعيير عطيمه وفي أعلب الاحيان كان عدد السكان يتراوح بين خمسة وعسر الالف (9) .

وفي منل هذه الطروف ليس لمزاعم ابن حلدون أي أساس من الصبحة ، أن التحضر مي المعرب العربي وحاصه أفريقيه قد لقت أنظار الملاحظين دائما كما عبر عنه الكاتب بو بھی مسلا (10)

ه ٠٠٠ في قاره أفر همه المعسقة للاسلام قد بما أفتصاد حديد ، ومجتمع جديد حول

<sup>(6)</sup> Letourneau : Fès avant le protectorat, Casablanca, 1949

<sup>(7)</sup> G. Marçais : Les Arabes en Berbérie du XI au XIV siècle, Paris et Constantine, 1913.

<sup>(8)</sup> Y. Lacoste, A. Nouschi et A. Prenant PAlgéric, passé et présent, Paris 1960, p. 219

<sup>(9)</sup> H. Pirenne, G. Cohen et H. Focillon: la civilisation occidentale au Moven-Age, du XI au XV<sup>e</sup> siècle, Paris 1931.

<sup>(10)</sup> J. Poncet: Géographie historique, multig, Paris 1954, p 22

مدن كبيرة ونشيطة عززت العلاقات المتينة سواء بالارياف المجاوره لها أو ما نسبيه الآن بباقي الاشعاع الوطني والدولي ، •

ومن جهة اخرى يجب أن نلاحظ أيضا الميزة الدائمة لاغلب المواقع منذ اقدم العصور ودلك لسبب اجتماع عوامل طبيعية مساعدة وأما ما يخص الميزة السريعة الزوال لل سبيا لل العواصم الدولية فيرجع ذلك الى أسباب سياسية محضة •

#### 2) تفلسب البسداوة

ان هذه الظاهرة المنتشرة في المشرق الاسلامي كله نظرا الى ميزاته الطبيعية يجب علينا ان ندقق جدودها في بلاد المغرب العربي حسب المناطق المناخية الثلاثة أى التل والسهوب والصحراء ، فان كان ابن خلدون متأثرا جدا بالبداوة وذلك لاجل الامراء الذين احتك بهم وتعامل معهم طويلا ، فان ذلك ليس بغريب كما ان المؤرخ قد تأثر نائرا قويا للمظاهر التي نتجت عن توغل قبائل الهلالية عبر الاقاليم وان كانت هذه المظاهر لا نخص الا افريقية ومناطق القطاع القسنطيني وحتى في هذه الحالة كان لانعكاس المزروعات لصالح تربية المواشي نتائج ايجابية على مستوى عوامل التربة والنطاء النباتي وبالتالي المحيط الطبيعي كله وخاصة ابطاءه مسيرة الانجراف عسلي الاراضي الوعرة ،

وأما فى أماكن أخرى بقيت المناظر الزراعية كما كانت من قبل بحيث أن التل ظل يتميز بالمزروعات المكثفة كالاشجار الثمارية على السغوح والمزروعات المتنوعة تكثر بالقرب من المدن والجبال الاهلة بالسكان ، وأما السهول فتغلب فيها زراعة الحبوب وتربية المواشى ، تلك مى الخطوط العريضة لاهم أشكال الزراعة باراضى الشمال .

وأما ما يتعلق بكيفية استعمال السهول العليا فاننا نجهل ذلك تماما لانه لم تتوفر لدينا معلومات بهذا الصدد وقد تساءل عنها المؤرخ جورج مارسى • ولكن تلك السهول التي لا فائدة فيها أثناء أشهر الصيف تمثل حيوية في باقى السنة ولذلك تلتجىء اليها معظم مواشى القبائل المجاورة بها كما بين ذلك المؤرخ السابق الذكر • (11)

<sup>(11)</sup> G. Marçais: Les Arabes en Berbérie, op. cit.

وعلى كل للسهول العلبا حبوبه بالنسبة لافتصاد المغرب العربى اذ أن مراعيها تلعب دورا هاما في الافتصاد الزراعي وبالنالي انها عنصر من عناصر التروة كما ان منتوجاتها من غنم وصوف وحلد وغير دلك سبوق في المدن بالسمال، وزيادة على ذلك قان السهول نمثل همزة وصل بين اقتصاد الشمال واقتصاد الجنوب وبالنالي فهي معر لا مفر منه للنبادلات النجاربة ولدلك بلاحظ أن معظم العواصم أنشئت بالقرب من السهول العليا كما ببينة مواقع العيروان، وقلعة بني حماد، وبهارت وبلمسان، فكل هذه العواصم بربط البل والسهول العليا

ومكذا بعجلى لما أن نظر منه حول تعارض البداوة والحضارة فيها مبالغة شديدة وعلينا ننحاوزها خاصه وأننا بدرك في المغرب العربي عدة مراحل بين البداوة والحضارة بل هماك علاقات كبرة تربط الحصاريين . كالعلاقات الافتصادية والعلاقات الثقافية • (12)

وكل هذه الامور سين لما وان افكار ابن خلدون تحتاج الى نقد و تحليل فان التحضر في المفرب لا حدال فيه وهو تعدد على أسس اقتصادية متنبة، خاصه الزراعة وباستطاعتنا أن تركر على ذلك تواسطه نسبه سكان المدن وان كان التاريخ الديموغرافي يحتاج الى اتحاث (13) ، كانت نسبة سكان المدن بالمغرب الاوسط تفدر بحوالي 5 و 6/في بدانه الفرن الناسع عشر وهذا ننبجة الانخفاض المحسوس منذ الفرون الوسطى • وربما كانت ترتفع النسبة في هذه الفرون الى حوالي 10 الى 15/، نظرا الى أهمية سكان مدينة بلمسان وكتافة المدن على وحه العموم ، بينما أن فرنسا وقبيل الثورة الصناعية كانت النسبة بعدر باقل من 15/حسب بنار جورج • (14)

<sup>(12)</sup> علينا أن نشير الى بعض العقود التي تنص على التعاون الاقتصادى بين مختلف التبائل مثلل .

<sup>(13)</sup> ال المؤرخير في العهد الاستعماري حاولوا أن يتجاهلوا الحقيقة الديموغرافية خاصة بالجزائر فأحر خلاصتهم أن سكان الجزائر كان يرتفع الى حوالى 3 ملايين من النسمة فقط عند الاحتلال بينما بحثنا توصلنا أخيرا الى أقل مبلغ يقدر بخمسة ملايين من السكان، وهدا البعث بعمل عبوال Le désastre démographique de 1867-68 وهو تحت الطبع وهدا البعث بعمل عبوال P. Géogre · Populations et peuplement, Paris 1972

وهكذا ندل كل هذه الاشارات على وجود اقتصاد متنوع يعتمد قبل كل شيء على انتاج زراعي هام ، فلولا وجود نشاط ذراعي ولولا تعزيز العلاقات التجارية عبر الاقاليم للتعددت وازدهرت المدن ولذا عليها الا نعمم الحياة البدوية على بلاد المغرب العربي لل ان ممل هذه النظرية قد كانت في صالح بعض الكتاب في الفرن الماضي مثل: ابرنار الدي كنب حرفيا ما يلى: و ان السكان لا محرمون الاشجار ، (15) بينما أن الحقيقة الماربخية نبين عكس ذلك كما لاحظها دلك خلال هذا العرض وكما يشهد عن ذلك معجب المسافرين الاوروبيين وخاصة ضماط حسس الاحتلال ، (16)

#### الخسسالاصة

ان لتفكير ابن خلدون أهمية عظمى ودلك انه بنعلق قبل كل شيء بالانسان ومحيطه الطبيعى والاقتصادى والنقافى وحيث انه يكشف القناع عن تلك القرون المظلمة فانه يكسى فيمه نمينة خاصه لنكذب كل الدعانات والمناورات التي سيطرت على تاريخ المغرب والقارة خلال الفرن الناسع عشر والفرن العشربن وللمقدمة مكانة عليا ٠٠٠

ولكن ككل ابداع بشرى لتحليل ابن حلدون حدود ، وهذا التحليل لا يستطيع وحده أن يجيب عن كل تساؤلاتنا ، فهو كثيرا ما بساعدنا ولكنه يحثنا كذلك بمواصلة البحث والتفكير خاصة وأن سعينا في هذا المجال بصطدم بعفبات مختلفة تتمثل في ضياع نراتنا التقافي نتىجة النهب الاستعماري ، ولذا لابد من بذل مجهودات جبارة للتغلب على هذه المشاكل ولادراك الحفيفة الباربخية ، وهكذا معركننا اليوم انما هي معركة واحدة وشاملة من أجل النخلص من قيود الماضي وقيود الاستغلال الامبريالي .

<sup>(15)</sup> A. Bernard: L'Afrique du Nord, in Géographie universelle, Paris 1937, T. XI, p. 65.
(16) J. Despois: Les cultures en terrasse en Afrique du Nord, Annales, 1956, pp. 42-50
Dj. Sari: L'équilibre économique traditionnelle de l'Ouarsenis, Revue de l'Occident Musulman et de la Méditerranée, Aix-En-Provence, 1971, n° 9, pp. 64-89

# الحاج أحمد باى وبايلك قسنطينة 1830 - 1830

د عبد الجليل التميمي
 استاذ بكلية الاداب والعلوم
 الانسانيه ـ الجامعة التونسية

ال دورخى الفترة الاستعمادية قد اهتموا ، متعمدين، بعض الشخصيات وببعض الاحداث وببعض الفترات الني تتفق دم أهوائهم ، وهذا ما ألحق بالتاريخ الغربي مضرة كبرة ٠

وبالنسبسه للتاريخ الجزائرى فان الامير عبد القادر والخاج أحمد باى يمثلان الشخصيتان الهامتان واللتان ظهرتا في العفد الرابع من القرن التاسع عشر • غير أن شخصية الامير ، في جميع كتابات الفترة الاستعمادية ،



قد غطت باجعاف عن شخصيه الحاج أحمد باى ، ونتيجة لذلك لم يوجد بحث تناول بالدرس ولايه فسنطينة خلال حكم الحاج أحمد باى وحاول أن يدرس مميزات الاحداث الني كان البايلك اسرحا لها ٠

ان اهتمامنا الاول في هذا البحث كان السعى والبحث عن حقيقة حية وملموسة لهذه الفترة من ناريخ ولايه قسنطينة ، ومن خلال تحرياتنا لهذه الحقيقة ، سعينا الى احلال بعض الشخصيات مكانتهم التاريخبة التي يستحقونها •

ودراستنا نهدف قبل كل شيء الى تقصى واقع الانسان القسنطيني ومعطيات حباته السياسية وانجازاته واختياراته للدفاع عن وطنه •

وعلى الرغم من الاعتماد الكبير على الوثائق ، فا سا لا ندعى أننا أحطنا بكل شيء لكل ما بتعلق ببايلك قسنطينة من 1830 ألى 1837 ، وذلك أن بعض الاحداث قد أثيرت بابجاز ، وبعض الاحداث الاخرى الهامة قد عرجنا عليها ، ومع ذلك فأننا لا ندعى أن المقيقة التي سعينا إلى ابرازها هو شيء نهائي لا يقبل المراجعة ،

ان ما تقدمه لنا الوثائق من معطيات جديدة هو شيء هام ، ومازلنا نؤمن ان كل مؤرخ مغربي وجب علبه ، في الظروف الحالية ، أن يركز من الاستفادة من مختلف دور الوثائق ؛ كما اننا نرفض الآن أي عمل لا يستند الى الوثائق التاريخية الام والتي هي أساس تقدم البحث التاريخي اليوم •

وبالاضافة الى هذا ، لا يكفى أن نستفبد فقط من الوثائق الجديدة ، تلك الوثائق التى أهملت سابقا ، ولتلعب اليوم دورها فى بلورة العطاء التاريخى ، ذلك أن اعادة كتابة الساريخ لا تنوقف فقط على الوثيقة الجديدة ، بل وجب أن يكون المؤرخ يتمتع برؤبة وتحلبل جديدين يحتلفان عن الرؤبة السائدة حنى اليوم ، والتى من المؤلم أن يبقى بعض المؤرخين المغاربة ينمسكون بها ، وهذا ما يفسر انحراف رؤيتهم واحكامهم عن الواقع التاريخى المغربى .

وعلى هذا الاساس ، فإن أشد ما نحتاجه هو اعادة تحلبل وفهم حتى النصوص المعروفة ، ذلك أن المدرسة الناريخية الفرنسية كانت حريصة على عدم تشويه سمعة فرسا وجيشها وبالتالى غفلت الحديث عن الاحكام المسبقة والظلم والضغوط وعدم الكفاءة التى كان بتحلى بها الحكام الفرنسيون بالجزائر والمستعمرون أو المستخربون كما يحلو للبعض وصفهم بذلك ٠ كذلك كان المغلوب على أمره دوما مخطئا وأقواله

ومواقفه ملطخة بالكنب والحطا والمبالغة والتعصب ، ومع هذا اذا أخذنا بالاعنبار عناد المنتصرين واصرارهم على صرب القبم العربية \_ الاسلامية وممارسة أساليب الاحتقار والمنقيص من شامهم ، قامه بحق لنا أن مساءل من منا المنعصب واقعا وحقيقة ؟

اننا مفتنعون ساما ان واجبنا بتركز اليوم على الاعتماد على كنابات مواطنينا كما ونرفض مبدأ وشكلا أن بكون باربحما بنقولب فعط على ضوء القيم الاوروبية ، بل وجب النركبز على الاستفادة من كل الآراء مهما كان مصدرها مع عدم التسامح ، بشكل وأضح وفاطع ، الوصابه والبعمه والانفلاق ولو أدى ذلك الى صراخ واستنكار خصوم البحث العلمي النزيه ،

الدراسة التي خصصناها للحاج أحمد باى فسنطنه تسميح بادراك أصالية الناريخ الفسنطيني والذي طبع بطابع شخصية رئيسيه ، وأنه من المستحيل فهسم او شرح الحماه الفسنطسه لهده الفترة دون أن يركز على هذا الباى المسلم والوطني الفيور ، فصلا عن الحازالة ، على أن المهم في اعتفادنا هو النركيز على ما قام به هذا الباى لحماية البابلك المهدد ، ونجاه هذه المجابهة ضد المحتل الاجنبي والمسيحي ، لم يعد هناك مكان المساومات والاستيلاء على السلطة .

وبعد احتلال الجزائر نمكن الحاج أحمد باى الذى جابه الجيش الفرنسى الغازى من مفدير وبعوفه العسكرى ، وقد فكر الباى بومئد للعمل على استرجاع الجزائر التى احتلت من طرف فوه مسبحية ، غير أنه لم بكن فادرا على أخذ أى مبادرة هجومية ، اد وضعه الادارى كان ممارححا على الصعيد العسكرى والسياسى لتحقيق مثل هذه الحطه العسكرية ، غير أنه من جهة أخرى ، بعد أن تخلص من الانكشاريين ، أصحاب المشاغب والفنن ، أربط بعلاقات مصاهرة مع أفوى القبائل القسنطينية، واستطاع بذلك أن يعمل على أعادة منظيم البايلك ، ذلك الننظيم المحكم والذى مكنه من أخذ مبادرات غير عاديه أصبلة في المغرب العربي ، وهذا على الرغم من بفائه وفيا للباب العالى .

ومن هذه المبادرات الرائدة انشاؤه الديوان الذي يشرف على تسبير شؤون البايلك نه الاصطلاحات العسكرية والهفدية والادارية والغاء النظام الجبائي السبابق ، وتعكس

عده الاصطلاحات الاهنمامات الصعبة التى كانت تشغل الحاج أحمد باى وديوانه ؛ وقد وفى عى تحقيفها فى ظرف وجيز جدا · ثم ان الاجراءات التى تبناها كانت مفيدة لمصلحة المابلك والمواطنين والسلطان العثمانى الذى يعتبر خليفة المسلمين يومئذ · وقد أخذ الماج أحمد باى على نفسه اعلام الباب العالى بكل مبادراته ونشاطاته ، الا أنه لم يطلب مطلفا ، الاذن أو رأى الباب العالى لكل ما يتعلق بتنظيم ادارته الداخلية ، ذلك التنظيم الذى أثبت أن التجربة التى قام بها ، فيما بعد الشاب عبد القادر الجزائرى فى بايلك وهران ، لم مكن جديدة ولا هى فريدة ورائدة ·

واذا كان الحاج أحمد باى قد بقى متعلقا بالباب العالى وهذا ما يفسره تربيت وعميدته الدينية وأصله ، لابد والحالة هذه أن نعترف أن تصرفه كان وطنيا صرفا وسلوكه كلاب جزائريا ، واذا أخذنا بالاعنبار سنه ابان الاحتالال الفرنسي ، فان اعادة تنظيم البايلك كانت تجربه رائدة ومثالية ليعترف له بفضل انجازاته ونضع حدا لهذا النيار الذى مغافل عن الاعتراف به بحجة أنه بقى وفيا للسلطة العليا للاسلام .

واذا حاولنا أن منامس الوضع العام الجزائرى في هذا الظرف وخصوصا لكل ما يتعلق بخصومات القبائل وتحالفها وسريان الاشاعات من كل جهة ، فان الشاب عبد القادر الدى ظهر على المسرح السياسي متاخرا عن الحاج احمد باى ، لا يمكنه أن يتناسي انجازات هذا الكرغلى ، وإذا أدركنا كره أهالي بايلك وهران لكل ما هو تركي أو كرغلي ، فاننا برى أن الشاب عبد القادر الذي أحيط علما بمعطيات الوضع القسنطيني الجديدة ، لا يسعه الا تحقيق نفس التجربة الاستقلالية كما هو الشأن ببايلك قسنطينة ، بل وأفصل ، على أننا نلاحظ إذا كان النسج على منوال محمد على وإلى مصر قد نبه إلى كثير من الحقائق ، فإن انجازات الحاج أحمد باى قد بلورت لدى الامير تلك الفكرة خاصة وإن الحاج أحمد يتحرك بالقرب منه على المسرح السياسي الجزائري ، هذا فضلا عن عداوته له .

على أننا نؤكد اذا كانت التجربة السياسية أو العبدقادرية بانشاء دولة قد عرفت نطورا ملحوظا ، فان الحاج أحمد في اطار ومعطيات اصلاحاته وحركته العسكرية يبقى شخصيه مجدده خلاقة ، دافعت عن الجزائر في نفس مرتبة الامير ان لم تكن أكثر وفاء وأخلاصا واصرارا للدفاع عن الذاتية الجزائرية العربية الاسلامية ، دافضا طوال مجم

سنوات حتى الاعتراف بالسلطه الفرنسية على الجزائر · ماذا ستكون النتيجة لو تحالف الرجلان اللذان كان نابيد الجماهير لهما مطلقا ؟

لقد كان الحاج أحمد ماى فى هذه الفترة الحرجة شديدا وقاسيا على أعدائه ، وعلى الرغم من الاطماع والطموحات السباسية والنزاعات الفيلية التى كانت تهيج الاطراف كلها ، فان الحاج أحمد مع هذا نفى منعسكا بمضمون الفصاص والعدل ، أن الحاج أحمد الذى كان سميع ساسد الحماهير الفسنطينية له ، استطاع مواجهة مؤامرات الحكسام الفرسيني وبوسف وأعدائه المقلبدين ، فلا المؤمرات ولا الاطماع قد أثرت تأثيرا عميقا على أرساط الفسنطينين لزعمهم ، ألم يبق من عيسى ومجموع الشعب وفيا له حتى بعد حمى بعد الاسبيلاء على المدنه ، وكذلك عدد من المواطنين قد فضل الالتحاق به حتى بعد سقوط عاصمهم .

وبالاً افه إلى هذا , صال فئة من الجزائريين في الخارج فد قامت بدور بطـــولى للدفاع من السلاد وحمدان بن عنمان خوحه بعد المثال الرائد لذلك .

ومن المؤسف أن المدرسة الباربخبة الفريسية قد يش حوله الشكوك وشوهت وعملت على البنعيض من فيمته ولم يعترف حتى اليوم لهذه الشخصية بما قامت به من دور للدفاع عن الجزائر، وقد أكمفي يوضفه عميلا للعثمانيين ومؤاخذته أنه لم يجرؤ على استعمال السلاح، ومع هذا لابد أن ينصور أن سنة قد تجاوز الستين وأنه كان شحاعا عندما الصرف في باريس مع حسوية الدعيس وأبراهيم بن مصطفى بأشا وغيرهم ألى المواجهة والكناح على أرض العدو منددا بانتهاكات الفرنسيين ومطالبا بأملاكه التي افيك عصما بطريق الاستيلاء والمصادرة الغير القانة نبة .

ان فكره المواطن و الوحشى و والبدوى والجاهل والسارق قد وجدت منطلقا لها ابتداء من هذه العبرة بحدث أصبح بعد ورن من الزمن ، من المستحيل تغيير تلك الصورة وحمدان خوجه ، هذه الشحصبه المتميزة ، المثقنة والذكية وذو الاحساس الجمالي بالحماة ، هذا فضلا عن ذوق رفيع ونفيح وأع على الغرب ، كانت شخصية تثير القلق والازعاج ، وهذا ما أدى ، منعمدبن ، إلى نشويه هذه الشخصية ، وقد اعتبروه تارة

عربها وطورا كرعليا ثم جاسوسا للعثمانيين ، ولكنهم لم يعدوه البتة كاحد الوجوه اللامعة الوطنية والمدافعة عن بلاده بفكره وقلمه ·

وعندما التجا حمدان خوجة الى استانبول فى آحر سنة 1836 ، كان يمابع دوما احداث الجزائر ، وقد أدرك بحدسه السياسى أن فرنسا عاجلا أو آجلا سنحقق أطماع نوسعها فى البلاد المغربية شرقا وغزبا، غير أن حمدان لم يدرك جيدا ضعف الامبراطورية العنمانية السياسى والعسكرى الا مؤخرا ، وهذا ما جعله يلح بياس على ارسال أعانات عسكرية فضلا عن التشجيع المعنوى للحاج أحمد باى • والى من غير الامبراطوريسة العثمانية يستطيع أن يلتجا ويطلب النجدة ؟

اما الباب العالى ، فمنذ نهاية القرن السابع لم يعد يتحكم فى مصيره ، ولم يبن له الا عظمة انتصاراته الماضية ، ان الازمة الداخلية ثم الانهيار الاقتصادى الدورى ، كانا يتطلبان حركة نشيطة للنهوض بالدولة ، وهذا ما لم يقدر عليه المسؤولون العثمانيون يومئذ ، وكان الباب العالى يراقب انحلال أمبراطوريته دون أن يقدر على وضع حد لذلك ، على أن التسرب الاقتصادى ثم سياسة المسؤولين الغربيين الذين لم يغتفروا لعمانيين استلائهم على القسطنطينية ، قد كان توراء هذه السياسة الناعمة والمسبومة والتي مارسها سفراء الدول الغربية والتي أدت مع طول الزمن الى انجاح محاولاتهم الاخطبوطية لخنق مساعى الباب العالى للعمل على المحافظة على بسلاد الجزائر في اطار الدولة العثمانية ، ومعا لا شبك فيه ان الاسطول العثماني لا يمكن الفرنسبة بباريس واستانبول ، لا يمكنها أن تؤدى الى نتائج ايجابية .

ان الحاج أحمد باى الذى حرم من كل المساعدات المادية والعسكرية اضطر الى تحصين البايلك لمواجهة التهديد الفرنسى وخاصة بعد عقد معاهدة تافنا • وقد أصبح من المستحيل عليه ، على الرغم من البطولة الفريدة في تاريخ البلاد العربية الحديث ، ثم الاصرار الذى أظهره فيما بعد ، أن يقف وحده أمام ضخامة الاستعدادات العسكرية التي أعدها الفرنسيون للقضاء عليه والاستيلاء على عاصمة البابلك ،

ان نتائج الاستيلاء على مسنطنة كانت أكثر خطورة وثقلا من الاستيلاء على الجزائر العاصمه ، وانعادها تسجاوز منطقه واطار بلاد الجزائر ، واذا دققنا مليا في المراسلات السياسية ، فاننا نلمس مدى صراوه وعنف وخنث التملق الفرنسي الذي سعى الى تحقير وتشوبه الامبراطوربه العسانبة وعومل مسؤولوها على أنهم أغبياه ،

اننا من خلال الحاثما في هذا الكناب الذي خصصناه عن بايلك قسنطينة والحاج الحمد باي 1830 \_ 1837 ، لم سيح مطلقا الى نبرير البعض وانهام الآخرين ، غير اننا هدفنا من كنائننا لهذه الفنره الحاسمه حدا من تاريخ الجزائر أن تكون استفادتنا من الكمابات والاحكام التي نفيت لنا ، موضوعية علمبة .

هل نامل أن بكون كنابنا الذي ظهر هذه الابام ، بعكس الرؤية السليمة للكتابة المعالفة ؟ الساريحية المغربية المغربية المغربية المغربية المغربية المغربية المغربي من المؤرخين الشباب ، الغير المعقد ، على مواصلة البحث والاخلاص له رغم كل المصاعب والعراقيل التي يواجهونها النوم ، وما دلك على عزيميهم وايمانهم واحتلاصهم وصبرهم بعزيز • \*

د. عبد الجليل التميمي

<sup>(\*)</sup> ظهر كتابنا : بمنشورات المجلة التاريخية المغربية، الجزء الاول، 304 ص 24 رسما . ونؤمل ظهور النسخة المربية في جزئين قريبا .

e Beylik de Constantine et Hadj Ahmed Bey (1830-1837).

## عبد المؤمن بن على مؤسس دولة الموحدين

د عبد الحميد حاجيات معهد العلوم الاجتماعية

جامعة الجزائر

لقد اهتم الباحثون كثيرا ، في السنوات الاخيرة ، بتاريخ اللولة الموحدية • ولا غرابة في ذلك ، اذ ان هذه اللولة تعد بحق أعظم دولة عرفها المغرب الاسلامي في العصر الوسيط ، للدور الهام الذي لعبته في تاريخه ، بتوحيد أقطارها تحت سلطة سياسية مغربية واحدة ، وبكفاحها البطولي ضد الغزاة الاجانب •

والغرض أن حديثنا هذا ، هو اقتراح منهجية للبحث تهدف الى عرض موضوعي ونزيه لتاريخ هذه السدولة ،



ثم التعرض باختصار الى المرحلة الاولى منه ، وهى مرحلة تاسيس الدولة على يد عبد المؤمن بن على الكومى •

\* \* \*

### ملاحظات حول منهجية البحث في تاريخ الموحدين

لقد حظيت دولة الموحدين بنصيب وافر من المصادر التاريخية ، ومن بينها كثير من المصادر المعاصرة ، الى برجع ناربخ تأليفها الى عهد الموحدين ؛ وتعتبر هذه المصادر المام الني نفل عنها المؤرخون فيما بعد .

وافدم تالبف وصل الينا ، من بين هذه المصادر المعاصرة ، كتاب البيذق ، الذي ينحدث عن اخبار المهدى ابن نومرت وابتداء دولة الموحدين • ومؤلفه ، أبو بكر بن على الصنهاجي ، المودى حوالى منتصف القرن السادس الهجرى ، كان أحد رفاق ابن تومرت اثناء عوديه الى موطنه بعد رحلنه الى المشرق ؛ وقد ضمن كتابه معلومات قيمة عن امامة ابن تومرت وخلافة عبد المؤمن •

والجدير بالملاحظة أن هذا الكناب ، مثل عيره من الكتب المعاصرة ، قد تعرض لتأثير البيئة الاجتماعية والسياسية ، مما جعلة يشتمل على أخبار عديدة لا تمت بأية صلة الى الواقع الناربحي ، وابعا هي مجرد خيالات وأوهام ، شاع ذكرها عند القصاص • ويتجلى هذا التأثير نصفة حاصة ، فيما ورد في هذا الكتاب من حكايات وأساطير ، كما يتجلى انضا في افتناع المؤلف نصحة دعوة ابن تومرت وسائر ما جاء به من معتقدات وتعاليم ، مثل ما بنعلق بالمهدوبة والعصبة ، وكذلك فيما أورده من كرامات نسبها إلى ابن تومرت وشهد بصحة دعوبه ، وجله! من باب العلم بالغيب والتنبؤات •

ولينضح لنا هذا الجانب الاسطورى من كتاب البيذق ، الذى أخذ عنه كثير مين المؤرخين ، بكفينا أن نقرأ ما ورد فيه حول لقاء عبد المؤمن بابن تومرت ، مثلا ، وهيو موليه :

« فبينها هو ( اس بومرت ) ذات بوم قاعد ، اذ سمعناه يقول : « الحمد لله الذي أنجز وعده ونصر عبده وأنفذ أمره » ، وأقبل نحو المسجد وركع ركعتين ثم قال : « الحمد لله على كل حال ، قد بلغ وقت النصر ، وما النصر الا من عند الله العزين الحكيم ، نصلكم عدا طالب ، طوبي لمن عرفه وويل لمن أنكره » ، فلما سمع الناس : « عدا نصلكم طالب ، حاروا في أمره ، وذلك أن الحق تبارك وتعالى قد أزعيج أمير

المؤمنين الحلبفة عند المؤمن بن على رضه من بلده بحو المشرق، فجد حتى وصل بجاية هو وعمه بعلو ٠٠٠ ونزلا بها في مسجد الريحانه • فلما صليا الصبح سمعا الناس يقولون : سر بنا نحو الفقيه • فقال لهم الحليفة أمير المؤمنين رضه : ومن الفقيه ؟ قالوا له : السوسي، هو عالم المشرق والمغرب ، وما مثله انسان ، فقال لعمه : با عم سر بنا نحوه ٠٠٠ فقال له ٠ سر اليه وأسرع لانا على سفر ٠

اعلم يا أخى أنه لما جد السير نحو الامام اجتمع مع الطلبة فى طريقه ، فاصطحب حمى بلغ باب المسجد ، فرفع المعصوم رضه رأسه ، فواقفه ، أمامه ، فقال له : ادخل با شاب ، فدخل ، فأراد أن يقعد فى جمله الناس ، فقال له الامام المعصوم رضه : ادن با شاب ، فلم يزل يدنو من الامام والمعصوم يقربه حتى دنا منه ، فقال له المعصوم : ما اسمك يا فنى ؟ فقال عبد المؤمن ، فقال له المعصوم : وأبوك على ؟ فقال : نعم ، فتعجب الماس من ذلك ، فقال له : يا شاب من أين اقبالك ؟ قال له : من نظر تلمسان من ساحل كومبه ، فقال له المعصوم : من تاجرا أم لا ؟ فقال له : نعم ، فزاد الناس تعجبا ، فقال له المعصوم رضه : أبن بريد يا فتى ؟ فقال : با سيدى نحو المشرق التمس فيه العلم ، فقال له المعصوم رضه : العلم الذي تريد اقتناسه بالمشرق قد وجدته بالمغرب ،

فلتا انصرف الناس من القراءة أراد الخليفة أن ينصرف و فقال له المعصوم رضه البيت عندنا يا شاب ؟ فقال له نعم يافقيه و فبات عندنا و فلما جن الليل اخذ الامام المعصوم بيد الخليفة رضهما وسارا و فلما كان نصف الليل ناداني المعصوم : يا أبا بكر ادفع لى الكتاب الذي في الوعاء الاحمر و فدفعته له وقال لى : أسرج لنا سراجا وكان بقرأه على الخليفة من بعده و أنا يومئذ ماسك السراج اسمعه يقول : لا يقسوم الامر الذي فبه حياة الدين الا بعبد المؤمن بن على سراج الموحدين و فبكى الخليفة عند سماع هذا القول وقال : يا فقيه و ما كنت في شيء من هذا و انما أنا رجل أريد ما يطهرني من دنوبي وقال له المعصوم : أنما تطهيرك من ذنوبك صلاح الدنيا على يديك و شمود من دنوبي وقال الله المعصوم : أنما أنت أنت مقدمهم وويل لقوم خالفوك أولهسم دام والله المعصوم رضه : يا أبا بكر و ناد الصبيان للورد يقومون يأخذون حزبهم و فلما أقبلوا ناداهم و فقال لهم : أنما الله اله واحد والرسول حق و

والمهدى حق ، والخليفة حق · فاقرأوا حديث أبى داود تعرفوا الامر ، وعليكم بالسمع والطاعة لربكم والسلام » · (1)

هذا نموذج من التحيز النانج عن المعاصرة ، وما يمليه ، في كثير من الاحيان ، الحرص على اقناع القارى، بصحة الدعوة التي قامت عليها الدولة ، وشرعية الحكم الذي يمارسه الامام أو الخليفة ، والغرض من ذلك ازالة أي شك أو تردد في النفوس حول ذلك .

وسكل المنامات أبضا عنصرا هاما لبلوغ هذا الغرض ، ووسيلة للاقناع بصحة الدعوة وشرعية الحكم ، فهى تحتل مكانة مرموقة فى عرض الاخبار ، ولا سيما فى كتاب البينق ، حبث تجدها تشكل جل أخبار عبد المؤمن قبل لقائه بابن تومسرت وها تحن نعود الى نص هذا الكتاب لنتبين جيدا أثر هذا العنصر فى توجيه العرض الناريسخى .

يف ول الببنق مى تاريخ : « وذلك أنه لما خرج الحليف أمير المؤمنين مع عمه رضهما ، جدا حتى وصلا متيجة ٠٠٠ أقاما بها أياما حتى أن الله تعالى أرى منامة للخليفة رضه ، وذلك أنه رأى صحفة من طعام على ركبتيه يأكل الناس منها كافة • فلما أصبح قال لعمه : يا عم رأيت كذا وكذا • فقال له عمه : اكتم هذه الرؤيا • وارتحلا حتى وصلا بنى زلدونى ، فرأى المنامة بعينها ، ألا أن الصحفة على أرسه والناس أجمع يأكلون منها • فأعلم أيضا عمه بها • • ولا وصل الحليفة رضه بجاية وجن عليه الليل فرأ حزبه وصلى ورده فى تلك الليلة ، ثم نام فرأى الرؤيا بعينها ألا أن الناس يبايعونه • فلما أفاق أعلم عمه بها •

فقال له : اكتم هذا الامر ، فانه رأت أمك وهى بك حامل كان النار تخرج منها فتحرق المشرق والمغرب والقبلة والجوف ، فقال لها المعبر بتلمسان : لابد لهذه المرأة من مولود يكون أمره ياخذ لمشرق والمغرب والقبلة والجوف ، ولكن اكتم هذا الامر ولا تعرف به انسانا ، وكذلك قال لى أبوك على ؛ ولقد رأيت في أمرك موعظة : كنا نحصد الزرع وأمك بك حامل فجاءت للغدان واضطجعت نائمة فاقبل بندان من نحل فنزلا على

<sup>42 - 37</sup> منظر : اخبار المهدى ابن تومرت للبيذة ، تعقيق عبد الحميد حاجيات، ص (1)

أمك ، فلما خلقت أنت أتت أمك الفدان فلقطت السنبل وتركتك نائما ، فنزل أيضا علبك النحل أكنر مما كان نزل على أمك وأنت في جوفها • ثم قام النحل عنك وافترق فرفتين ، واحدة للمشرق وأخرى للمغرب ، فقال على : الله أكبر ، هذا هو الذي قال الفقيه بنلمسان • فلما رجعنا من الفدان قال لامك : احفظيه فانه لابد له من الامر الذي ذكر الفقبه المفسر ، فكانوا يننظرون منه ، حتى بلغ مبلغ الرجال • • • • (2)

وقد ورد فی « وفیات الاعیان » ، لابن خلکان ، دکر حکایه قد نکون صدی لما جاء می کتاب البیذق ؛ یقول ابن خلکان :

« كان والد عبد المؤمن وسيطا في قرمه , وكان صانعا في عمل الطين ، يعمل منها الآنبة فيبيعها ، وكان عاقلا من الرجال وقورا · وبحكى أن عبد المؤمن في صباه كان نائها نجاه أبيه ، وأبوه مشنغل بعمله في الطين ، فسمع أبوه دويا في السماء ، فرفع راسه ، فرأى سحابة سودا، من النحل قد هوت مطبقة على الدار ، فنزلت كلها مجتمعة على عبد المؤمن وهو نائم ، فغطته ولم يظهر من نحنها ولا اسميقظ لها ، فرأته أمله على ملك الحال ، فصاحت خوفا على ولدها ، فاسكتها أبوه ، فقالت : أخاف عليه ، فقال : لا ناس عليه ، بل اني متعجب مها بدل عليه ذلك · ثم انه عسل يدبه من الطين ولبس نامه ، ووقف مننظ ما بكون من أمر النحل ، فطار عنه باجمعه ، فاستيقظ الصبي وما به من ألم · فتفقدت أمه جسده ، فلم تر به أثرا ولا يشك ألما · وكان بالقرب منهم رجل معروف بالزجر ، فمضي أبوه اليه ، فأخبره بما رآه من النحل مع ولده ، فقال الزاجر : يوشك أن يكون له شأن بجتمع على طاعنه أهل المغرب · فكان من أمسره ما استهر » ·

كما ورد في كتاب و المعجب ، لعبد الواحد المراكشي حكاية منامة ، لها شبه باحدي المنامات المذكورة في كتاب البيذق • يقول المراكشي :

« وبهذه القربة ( ملالة ) له حكاية طريفة ، وذلك أنه رأى ، وهو بها في المنام ،

<sup>(2)</sup> أنظر : أخبار المهدى ابن تومرت للبيذق ، ص 38 - 40 .

كانه يأكل مع امير المسلمين على بن يوسف في صحفة واحدة • قال : ثم زاد أكل على أكله، وأحسست من نعنى شرها إلى الطعام • ولم بزل دلك بى إلى أن اختطفت الصحفة من بدبه وانفردت بها • فلما انتبه فص الرؤبا على دجل كان بقرأ عليه اسمه عبد المنعم بن عشير ، بكنى أبا محمد • • • فلما أنى على آخرها ، قال : يا بنى ، يا عبد المؤمن ، هذه الرؤبا لا ينبغى أن بكون لك ، أنما هى لرجل ثائر ، يثور على أمير المسلمين ، فيشاركه في بعض بلاده ، ثم يغلبه بعد دلك علبها كلها وينفرد بمملكنها ، •

وقد بحدث الدكنور عبد الله على علام عن هذا الطابع الاسطورى بالنسبة للقاء الذي ثم بين عبد المؤمن وبن نومرت ، فقال : « ويبالغ المؤرخون الاقدمون ، ولا سيسا الموحدون منهم ، مبالغه شديده ، في وصف لقاء المهدى ابن يومرت لتلميذه السعيد عبد المؤمن بن على الكومي ، وفي تصوير ما نبب لهذا الشاب من علامات وصفات ممتازة ، أحبر بها المهدى ابن يومرت قبل وقوعها ، وعرف يعبد المؤمن قبل أن يلتقى بسه ، بعلامات كان قد عرفها نظرين المنجبم والجفور » • (3)

ولا يسغى أن بغهم من هذا أن كتب التازيخ المعاصرة للموحدين لا تحتوى الا على هذا البوع من الاساطير والمنامات وعير دلك · بل تجد فيها أيضا أخبارا تاريخية وحضاريه هامة ، يمكن بفضلها تنبع النطور السياسي والحضاري ، والتعرف على أهم جوانبه · وبسعين على الباحث عندئذ تصفية المادة التي يتمكن من جمعها من المصادر المعاصرة ، فينرك حابا ما هو من فعيل الاسعلورة ، ولا يقر الا ما يراه صحيحا أو محتمل الصحية ·

وقد قام فعلا المؤرخون (أى الذين عاشوا بعد سقوط دولة الموحدين) بعملية التصغبة هذه ، فأغفلوا كثيرا من الاخبار الاسطورية ولم ينفرد عبد الرحمن بن خلدون بهذه العملية ، التي عبت معظم المؤرخين المتأخرين والا أن هذه التصغية لم تكن شاملة، حبث أن كثيرا من هؤلاء أبقوا بعض العجائب في تآليفهم وعلى كل ، فهناك تفاوت بين المؤرخين في التصفية والتحرى و



<sup>(3)</sup> أنظر : عبد الله على علام ، الدعوة الموحدية في المغرب ، ص 89 .

وبعد ، فانطلاقا من هذه الاعتبارات حول منهجبة البحث في تاريخ الدولة الموحدية سمعرض باختصار أخبار عبد المومن بن على ودوره الهام في تأسيس هذه الدولة •

أما عن حياه عبد المومن فبل لفائه بابن ومرت ، فلا نعرف الا الفليل وقد قيل انه لد نفرية بدعى ناجرا ، نقع فرب ساحل تلمسان ، في آخر سنة 487 هـ ، فنشأ بها ، مرجه الى بلمسان لطلب العلم ، فدرس فدلا على ابن صاحب الصلاة وعبد السلام لموسى ، وعيرهما من العلماء والصلحاء ،

م رحل بحو الشرق الى أن وصل بجابه ؛ فسمع طلبه العلم يتحدنون عن فقيه سوسى كان مقتما بقربه ملالة ، الواقعة على مسافة 7 كلم منها ، فسار البها ولقيه والنحق برفاقه ، الذبن كابوا بأخذون عنه العلم وبصحبوبه في ينقلانه ، وبساركونه في الامر المعروف والنهى عن المنكر •

وقد سبق أن أشرنا الى الروابة الاسطوربة الني حكاها البينق عن لقاء ابن تومرت نعد المومن ، أما عبد الواحد المراكشي فانه اقتصر ، في كتابه « المعجب » ، على ذكر ما بلي . « فاستدعي ( ابن نومرت ) عبد المؤمن وخلا به ، وسأله عن اسمه واسم أبيه وسنه ، قسسمي له وانتسب ، وسأله عن مقصده ، فأخبره أنه راحل في طلب العلم الى السرق ، فقال له ابن نومرت : أو خير من دلك ؟ قال وما هو ؟ قال : شرف الدنيا والآخرة ، نصحبني و بعبنني على ما أنا بصدده ، من اماتة المنكر واحياء العلم واخماد الله عبد المؤمن الى ما أراده » ، (4)

وهذا التصريح يبعننا الى طرح السؤال المالى : هل اقتصر التحاق عبد المومن أبن بومرت على طلب العلم وتغيير المنكر ، أم هل كان بنضمن أيضا الاتفاق على القيام الدعوة سياسية ودينية تهدف الى القضاء على دولة المرابطين ؟

لبس في المصادر التاريخية ما يساعدنا على الاجابة ، بصفة يقينية ، على هذا الساؤل ، الا أن التصرفات التي قام بها ابن تومرت ورفاقه ، وخصوصا ميلهم الى

<sup>(4)</sup> عبد الواحد المراكشي ، المعجب ، ص 181 .

مغبير المنكر بالمد ، أي بالقوة ، بدل على نزعه نورية ، لا يستبعد أن تكون ناتجة عن رعبة في قلب الاوصاح السياسية ، والقيام ضد الامراء المرابطين •

وقد وصف عند الواحد المراكشي عبد المومن ، فقال \* « وكان أبيض ذا جسم عمم تعلوه حمره ، شداد سواد الشعر ، معندل القامه ، وضيء الوجه ، جهوري الصوت ، قصبح الالفاط ، حزل المنطق ، وكان محببا الى النفوس ، لا براه أحد الا أحبب تدنها » • (5)

ولعل ابن يومرب ، عبدما طلب من عبد المومن أن بلتحق به ، راعى هذه الصفات الصرورية للهمه الاصلاحية والسياسية التي كان يهم القيام بها ، عندما تكون الظروف مواسسه .

#### دعسوة ابن تومسرت

اما دعوه ابن بومرت فقد بالت حظا واقرا من الدراسات ، من بينها كتاب « الدعوة الموحدية بالمعرب » لعبد الله على علام ، الذي شرح فيه طويلا أسسها الاجتماعية، المنحصرة في مبدأ الامر بالمعروف والنهى عن المبكر ، وأسسها الاعتقادية ، وخصوصا نظريت النوحيد ، التي أحدها ابن بومرت عن المعتزلة ، وأسسها السياسية ، التي تدور حول الامامة المهدوبة والعصبة ،

وكان بنقلات ابن يومرت وعبد المومن ورفاقهما ، عبر مدن المغربين الاوسط والاقصى ، نسبم نظايع الاصلاح الاجتماعي والديني ، إلى أن بلغوا مراكش ، عاصمة المرابطين ، فلم تحدوا أدانا طعنة عبد أميرها على بن يوسف بن تاشفين ، ومن كان تحيط به من أمرا، وقفه ، وأحيرا عادروها وتوجهوا نحو جبال السوس الاقصى حيث كانب نقطن فمائل المصامده ، قوم ابن تومرت .

وعبدئذ بدأ ابن يومر بيث دعويه بين رجال قبيليه وبعض القبائل المجاورة لها • ومما لا شك فيه أنه كان بمباز تقصاحه بادرة ، ومهارة فائفه في اقتاع مواطنيه ، ومقدرة عجبيه على انحاد الوسائل الكفيلة بتحقيق أهدافه ، ولو تطلب تعضها ، أحيانا ، استعمال أساليب فاسيه .

(5) عبدا الواحد المراكشي ، المعجب ، ص 197 .

كان المصامده ، منل معظم سكان الجبال ، أهل بساطة وسنداجة ، وكان « من طباعهم سفك الدماء » • (6) فعمد ابن نومرت الى عده وسائل لنمكين دعوته فى نفوسهم ، لهم آله مستخره لننفيذ تعليمانه ، والخضوع لطاعنه ، والنفائي فى نصرنه وحسرب لدائه •

و آن في مرحله أولى ، بحث الناس على الافنناع بالمعتقدات الصحيحة ، والامننال امر التي دعا اليها الاسلام ، واجنناب تواهبه ؛ وتولى ، بمساعدة رفاقه المقربين ، له مواطبه و تغيير المنكرات ، فألف لهم بلغنهم البربرية عفيدة في التوحيد ، واهتم سنهم أركان الاسلام ، واصلاح دبيهم ، وتحسين أخلاقهم ، كما منعهم من سفك مساء .

م ، عدما انتقل الى بيملل ، فرض على مواطنيه بأبيد دعوته ، على أساس نصرة سعاد الصحيح ، الذى هو النوحمد ، ومحاربة أعدائه ، الذين سماهم المجسمين ، وعلى اس العمل لنيل سعاده الآخرة ، والنجاة من عذاب جهنم ، تم ادعى أنه المهدى مطر ، الذى بنشر العدل في الارض بعد أن ملئب جورا ، وأنه من نسل على بن أبى لب ، وإن اسمه محمد بن عبد الله ، وادعى أيضا العصمه وهي من مقتضيات دوسة ،

وسدو أن ابن تومرت كان بدرك جبدا أن ادعاءاته بصعب بصديقها في ظروف مه وسد أبارسال دعاة من أصحابه الى رؤساء الفبائل ، قصد اقناعهم واستمالتهم حاسه ، ثم عنى بجمع الاحاديث المروية في شأن المهدى المنتظر ، ومنها ما بنص هوره في المغرب ، واستدل بها على صحة زعمه ، مدعيا انه مؤبد من عند الله ، وأن مستصره على أعدائه ،

وبعد أن يمن البيعة سنة 515 هـ ، بتينملل ، صرف ابن يومرت عنايته لتنظيم ركبه سياسبا وعسكريا ، فرتب أتباعه حسب الدور الذي لعبوه فيها ، وحسب برلهم الاجتماعية ، وصنفهم الى طبقات مختلفة ، أعلاها أهل العشرة ، ويليهم أهسل مسين ، نم أهل سبعين • وأسند الى كل من هذه الجماعات ما يناسبها من الاختصاصات، سار اليها ابن القطان بقوله : « وكانوا (أى الموحدون) ، ادا فطعوا الامور العظام ،

<sup>(6)</sup> عبد الواحد المراكشي ، المعجب ، ص 191 ـ 192 .

بخلون بالعشره . لا بحضر معهم عيرهم ؛ فادا حاء أمر أهون ، أحضروا الخمسين ؛ فأذا جا دون دلك أحصروا السبعين رحلا ؛ وقيما دون دلك لا بنأخر أحد ممن دخل في أمر رصى الله بعالى عنه ، • بم نصيف ابن القطاز الى هذه الطبقات النلاث طبقات أحر نليها ، وهي الطلبة . الحفاظ (وهم صغار الطابة) ، أهل الدار ، فبيلة هرغة ، أما تسملل (وهم أهل فمائل متعدده) ، فنيلة حدموة . فبيلة كنفيسة ، فبيلة هنتاته أهل الهائل الموحدية المحمانة ، الحيد ، الغراب (وهم العبيد) • (7)

أما الساط العسكري ، قانه الحد الحاهين وتستين .

\_ أولهما احساع فنائل السنوس الافضى والنواحي المجاورة ، التي لم نعلن بنعبه لابن يومرب .

ــ و باينهما النصيدي للفاء حيوس المرابطين ، وسنن الغارات على الحصون الني كاليا سينفر بها حامياتهم ·

وبدو أن ان ومرب لم بكن وابعا بالكدير من أنباعه ، وأنه لم نقدم على عملياتاً العسكرية صد المرابطين فيل أن يجرى تصفيه واستعه النطاق في صفوف فومية اطلق عليها استم التمسر .

وقد دكر اس الابر ان النمس وقع سنة 519 هـ، وأنه سنة عمن بعض المغارباً من بقول ، في سأن النمس وأن ابن بومرت ، لما رأى كثره أهل الشر والفساد في أهل الحمل منبوخ الفيائل وقال لهم انكم لا يصبح لكم دين ولا يقوى الا بالام بالمعروف والنهي عن المبكر ، وأحراح المفسد من يبيكم ، فابحنوا عن كل من عندكم من أعل السر والفساد ، فأبيوعم عن ذلك ، قان انتهوا والا فأكبوا أسماءهم وارفعوه الى لانظر في أمرهم ، فقعلوا ذلك ، وكنبوا له أسماءهم من كل قبيلة ، ثم أمرهم بالله مره بأنية وبالنه ، بم حمع المكبوب ، فأخذ منها ما بكرر من الاسماء فأثبيه عنده ، ثم حمع الناس ماضه ، ورقع الاسماء التي كتبها ، ودفعها إلى الونشريس الممروف بالنشير ، وأمره أن بعرض الفيائل ، وتحعل أولئك المفسدين في جهة الشمال ومن عداهم في حهة النبير ، فقعل ذلك ، وأمر أن بكنف من على شمال الونشريس وكنفوا ، وقال ان عؤلاء أشفياء ، قد وجب فيلهم ، وأمر كل قبيلة أن يقتلوا . وقال ان عؤلاء أشفياء ، قد وجب فيلهم ، وأمر كل قبيلة أن يقتلوا

<sup>(7)</sup> أنظر أبن القطار . نظم الجمان ، ورقة 23 .

نقياءهم ، فقتلوا عن آخرهم ، فكان يوم التمييز » • ثم أضاف ابن الاثير أن عدد القتلى ان سبعين ألفا ، وقال : « فلما فرغ من ذلك أمن على نفسه وأصحابه واستقام سره » • (8)

وعندئذ رأى ابن تومرت أن يجهز جيشا لمحاربه المرابطين في ناحية أغمات ، ثم عيرها من النواحي المجاورة · وكان يعتمد بالدرجة الاولى على حماس جماعته بهابهم ، ولا يخشى من لقائهم عدوا أقوى بوفرة سلاحه وخيله ورجاله · لكن المعارك الماوضات كانت كنيرا ما بندهي بانهزام الموحدبن ؛ فكان ابن تومرت يصبر أنصاره يهدى، روعهم بالوعود ؛ وربما كان يلجأ ، أحيانا ، الى الحبلة ، كما ورد ذكره في كتاب « روض القرطاس » ·

مول ابن أبى زرع الفاسى : « كانت بين الموحدبن والمرابطين حرب ، فقتل مسن الموحدبن خلق كنير ، فعظم ذلك على عشائرهم • فاحمال المهدى بأن انتخب قوما من اساعه ، ودفنهم أحباء بموضع المعركة ، وحعل لكل واحد منهم متنفسا فى قبره ، وقال لهم : اذا سئلتم عن حالكم ففولوا : فد وجدنا ما وعدنا ربنا حقا ، وأن ما دعا البه الامام المهدى هو الحق ، فجدوا فى جهاد عدوكم ، وقال لهم : اذا فعلتم ذلسك أحرجتكم ، وكانت لكم عندى المنزلة العالبة • وقصد بذلك أن ينبنهم على التمسك بدءونه ، ويهون عليهم مما لاقوا من القتل والجراحات بسببه ، ثم جمع أصحابه عند السحر وقال لهم : أنتم ، يا معشر الموحدبن ، حزب الله وأنصار دينه وأعوان الحق ، فجدوا فى قتال عدوكم ، فانكم على بصيرة من أمركم ، وأن كنتم ترتابون فبما أقوله لكم ، فأنوا موضع المعركة وسلوا من استشهد اليوم من أخوانكم يخبروكم بما لقوا لكيم من الله عز وجل ؟ فقالوا : قد أعطانا من الثواب ما لا عين رأت ولا أذن سمعت لهنا من الله عز وجل ؟ فقالوا : قد أعطانا من الثواب ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا حطر على قلب بشر • فافتتن الناس ، وظنوا أن المونى قد كلموهم ، وحكوا ذلك لمقة أخوانهم ، فازدادوا بصيرة فى أمره ، وثباتا على رأيه » • (9)

<sup>(8)</sup> ابن الاثير ، الكامل في التاريخ ، ج 10 ، ص 575 \_ 576 .

<sup>(9)</sup> اوردہ الناصری السلاوی فی کتاب الاستقصا ، ج 2 ، ص 98-97

ثم كانت معركه المحيرة الشهيرة ، سنة 524 هـ ، وفيها منى الموحدون بهزيمة كبرى , فنل الناءها فالدهم البشير الوشرسى وعدد كبير من الانباع ، وجرح عبد المؤمن ، وعاد قل الموحدين إلى جبلهم .

و ۱۲ اس دو درت دد اصبب سرص حين سبر الجش في انجاه مراكش ، وعندما دلفه بنا الهزيمه اشد مرصه ، ومان بعد ذلك تقليل .

## خسلافة عبد المسؤمن

وكانب وقاه ابن بومرت حادثا خطرا بالسببة للموحدين ، بخشى منه تصبيدع صرحهم ، وبعكك وحديهم ، واحتلاف كلمتهم ، وقد رأى رفافة المفريون الحفاء موته على الانباع ، وبدير شؤون الدولة باسبه ، ربيما يسبح الظروف بايجاد حل لمشكل حلاقسية ،

والظاهر أن هذه المرحلة الاسعالية دامت ثلاث سنوات ، يمكن أثناءها المقربون من رفاق ابن يومرت من مواصلة الجهود لنسط بقود الدولة الفتية بين الفيائل المجاورة للسوس الاقصى ، ومن الانفاق على سبين حليقة للمهدى، هو عبد المؤمن بن على • وقد عزا تثير من المؤرجين هذا البعيين إلى ما كان بظهره ابن يومرت نفسة من تقدير لعبيد المؤمن ؛ ومنهم من ذكر أنه عنية حليقة له قبل وقائه • ويبدو أن الجماعة التي وافقت على تعين عبد المؤمن راعب كونة عربيا عن المنطقة ، وأنه لم يكن يحظى بعساندة قبيلة ، وقد سناعده على قرص سنظرية ، أو تمال أوقر قسط من الامتبازات •

و كان على عبد المؤمن أن بواصل الحركه الني دعا البها ابن تومرت وقد أظهر كفاءة حربه بادره مكنبه من معاومه جنوش المرابطين سنوات عديدة . وابعاد خطرهم على أنباعه بملازمه الحيال ، بينما كان المرابطون بفضلون اللقاء في السهول ، ويلازمونها .

ومى سنة 535 هـ ، بدأت حركة عبد المؤمن الكبرى عبر مناطق المغربين الاقصى والاوسط ، استولى خلالها الموحدرن على نواحى تادلا وفازاز ، ثم بلاد الريف ، وكلها

طق جبلية · وكان تاشفين بن على ، بعد وفاة أببه سنة 537 هـ ، يباشر بنفسه قيادة وش المرابطين ·

نم حل عبد المؤمن وأتباعه الى تاجرا ، مسقط رأسه · وقد ذكر ذلك البيدق فقال : نم رحلنا الى آغبالو متاع بنى يزناسن ، وهرب أهله ، وامتنعوا أن يوحدوا ، فرحلنا لى ندرومه ، بلاد كوميه ، فوحدوا ، فرحلنا الى ناجرا ، فميزنا فيها » · (10)

وبعث عبد المؤمن العساكر من تاجرا لغزو وهران وتلمسان وغيرهما · ثم سار الى مسان ، وهناك وقع أول لقاء هام بين الموحدين وأعدائهم المرابطين وحلفائهم ، وانتهى سمار الموحدين · فعر باشفين بن على الى وهران واعتصم بها ، وكان ينوى الجواز الابدلس ان غلب على أمره ، ولكنه لم بنمكن من تحقيق خطته هذه ، ومات ليلة ومضان سنه 539 هـ ، عندما غادرالحصن الذي لجأ اليه متوجها الى شاطىء البحر ، منطنا فرسنه ، فسفطت به من أعلى جرف ·

وكان لوفاة تاشفين بن على أثر بالغ فى رفع معبويات الموحدين ، وانهيار دولسة لرابطين ، وسرعان ما استولى عبد المؤمن بن على على مدينة وهران ، ثم تلمسان ، ثم اس ، فمكناسة ، وسلا ، وأخيرا مراكش ، التى فسحت فى شوال 541 هـ ، بعد صار دام حوالى 11 شهرا ، وبسقرط مراكش ، ومفنل اسحاق بن على بن يوسف ، حر أمرا ، المرابطين ، انقرضت الدولة المرابطية ، ونم النصر للموحدين ،

رم كان لعبد المؤمن دور هام فى القضاء على ثورة ابن هود وحلفائه ، فى المغرب لاقصى ، وعلى ثورة قبائل عديدة ، مثل برغواطة ودكالة ، كما وجه عناية خاصة لبسط هوده على حزيرة الاندلس .

ومى سنة 544 هـ، وقع حادث الاعتراف ، الذى تحدث عنه البيذق ، ولم يذكره عره من المؤرخين ، وهو عبارة عن نصفية كبرى ، منل التمييز في عهد ابن تومرت ، خلص عضلها عبد المؤمن من كل من كان يظهر معارضته للدولة الموحدية ، أو لا يمتثل معالسها ، ومجموع فنلى الاعتراف ، حسبما ورد في كتاب البيذق ، يبلغ 32.730 سحصيا ،

<sup>(10)</sup> البيذق . أخبار المهدى ابن تومرت ، ص 99 ـ 100 .

ولم نتوفف عمليات الموحدين الموسعية في عهد عبد المؤمن عبد هذا الحد ، بل نهض سنة 547 هـ ، في العاد المعرب الاوسيط وأفريفية ، فقضي على دولة الحماديين ، واستولى على عاصميها بعاله ، والمناطق النابعة لها ، وعلى فسيطينه وعباية ،

تم بهص مرد باسه الى افريقية ، وكان النصارى النورمان قد اختلوا المهدية ومدنا أحرى ، فادمين من صفلية ، فاستولى عبد المؤمن على يونس ، ثم حاصر المهدية ، وأرسل أنهاء دلك ، العسائر لاحتلال بافي مدن المنطقة ، وفي محرم 555 هـ ، استسلمست المهدية ، وعادرها العراه النورمان بهائيا ،

و باست لا، عبد المؤمن على سائر اراضى افريفية بم يوحيد بلاد المغرب الاسلامي كلها ، وحصعوها ، لاول مره في الباريخ ، لسلطة معربية موحده .

ولاسك أن عدا الحادب بكسى أهمه عظمى بالنسبة لباريخ المعرب ، ولناريسخ العالم الاسلامي بصفة عامة ، أد أن دولة الموحدين أصبحت بمثل أكبر قوة عسكرية وسناسية في العالم الاسلامي ، الذي كان بعاني ، منذ أكبر من نصف قرن ، من خطر المروب الصليبة ، وأصبحت آمال المسلمين نبوجة إلى هذه الدولة الجديدة القوية لا فورجو منها أن بدافع عن حوزتهم ، وتساهم في رد عدوان النصاري الصليبين ،

وقد دكر عبد الواحد المراكسي أن عبد المؤمن من أنبا عوديه الى المغرب الاقصى ، بعد عدد الحركة الوقفة ، على الفرية التي يسمى باحرا ، لزبارة فين أمة ، وصلة من هناك من دوى رحمة « فلما أطل عليها والحيوش قد النشرت بين بدية ، وقد خفقت على رأسة أكبر من بلايمالة زاية ما بين بيود وألوية ، وهزت أكبر من مائتي طبل على رأسة أكبر من بلايمالة زاية ما بين بيود وألوية ، وهزت أكبر من مائتي طبل وطبولهم في يهاية الكبر وعاية الفحامة ، بخيل لسامعها إذا ضربت أن الارض من بحية بهنز وبحس قلية بكاد بتصدع من شده دويها \_ فخرج أهل القرية للقائة والسينيم علية بالحلاقة ، فقالت أمرأه عجوز من عجائز الفرية ، من كانت تصحب أمة هكذا بعود العرب إلى بلده ! يقول ذلك رافعة صونها ، ١٤)

1

إندلس ، وغادر مراكش الى سلا حبث تجمعت المواب الموحدية منتظرة الجواز الى الدلس ، غير أن عبد المؤمن مرض أتناء ذلك مرضا حطيرا ، نوفى من جرائه فى 27 مادى الآحرة سنه 558 هـ ، بعد حكم دام 34 سنة ، قضى نصفها فى محاربة المرابطين ، النصف الآخر فى فمع النورات وبسط نموذ الدولة ، وينظيمها وسبير شؤونها .

هذا ولم تنجل عبقرية عبد المؤمن في المجال السياسي والعسكرى فحسب ، بل الهرت أبضا في المجال الحضاري والمنظيم الاداري والمالي وعير ذلك ، ويؤنر لعبد لمؤمن ساء المسجد الاعظم بتازا ، ومسجد تبنملل ، وجامع الكتبية بمراكش ، كما أمر محصين حمل الفتح بالاندلس ( وهو جبل طارق ) ، وبناء أسوار بازا وببنملل .

وعبن على الولابات أبناءه ، وجعل عجانبهم أبناء أشياخ الموحدين ، مثلما كان بحتل حاييه الشيخ أبو حفص عمر الهننائي المنزله البائية في الدوله ٠٠٠ ثم عين عبد المؤمن حد أبيائه وليا للعهد ، حاعلا بذلك لنعبين الامام نظاماً لا تختلف عن بهية السدول لاسلامية ، هو النظام الورائي ٠

ومن حهه أحرى ، فأن عبد المؤمن ، عندما عاد من غزو افريقيه سنة 555 هـ ، رأى سرورة فرض ضرائب أخرى غير الضرائب الشرعبة ، فأمر بنكسير بلاد المغرب بالفراسخ الامنال طولا وعرضا ، وأسقط من المساحة النلت في الجبال والانهار والطرق الصحارى ، وما بقي قسط عليه الحراج ، والزم كل قبلة قسطها .

وقد أدى قرض هذه الضرببة الى توزيع عادل للجباية على مختلف القبائسل إما عدا المصامدة ، الذبن أعفوا منها ) ، والى حصول الدولة على أموال واقرة ، احتفظ بها الخلفاء الموحدون في ببت المال لوقت الحاجة ، وصرفوها لما قاموا به من انجازات أسحمه ، ولعل هذه الاجراءات قد أعضبت الرعابا ، الا أنها لم تحدث أبة ثورة على الدوله ،



ولم سوفف عمليات الموحدين الموسعة في عهد عبد المؤمن عند هذا الحد، بل نهض سنة 547 هذا ، في الحاد المعرب الاوسيط وافريقية ، فقضي على دولة الحماديين ، واستنولي على عاصمها لحاله ، والمناطق العالية لها ، وعلى فستطينه وعناية ،

ثم بهص مرد بابنه الى افراهية ، وكان النصاري النورمان قد اختلوا المهدية ومدنا أخرى ، قادمين من صفلية ، فاستولى عبد المؤمن على نونس ، ثم حاصر المهدية ، وأرسل أثماء ذلك ، العسا از لاحملال نافي مدن المنطقة ، وفي محرم 555 هـ ، استستلمست المهدية ، وعادرها العراد النورمان نهائنا ،

و باستبلاد عند المؤمن على سائر اراضى افراهنه لم لوحيد بلاد المغرب الاسلامي كلها ، وحصعوها ، لاول مره في الباراج ، لسلطه مغربية موحده .

ولاسك أن عدا الحادب كسى أهمه عظمى بالنسبة لناربخ المعرب ، ولتاريسخ العالم الاسلامي نصفه عامه ، اد أن دوله الموحدين أصبحت بمثل أكبر فوه عسكرية وسياسمه في العالم الاسلامي ، الذي كان بعاني ، منذ أكبر من نصف قرن ، من خطر المروب الصليبة ، وأصبحت أمال المسلمين بنوجه الى هذه الدولة الجديدة القوية لا فوترجو منها أن بدافع عن حورتهم ، وتساهم في رد عدوان النصاري الصليبين ،

وقد ذكر عبد الواحد المراكشي أن عبد المؤمن من أثناء عودته إلى المغرب الاقصى ، سد هذه الحركة الموقفة ، على القربة التي تسبي تاجرا ، لزبارة قبر أمه ، وصلة من عباله من دوى رحمة ، قلما أطل عليها والجنوش قد انتشرت بين يدية ، وقد خفقت على رأسة أكثر من بلايمائة رابة ما بين بنود وألوبة ، وهزت أكثر من مائتي طبل بوطنولهم في نهاية الكثر وعاية الفخامة ، بخيل لسامعها إذا ضربت أن الارض، من تعني بهنو وتحس قلية تكاد بنصدع من شدة دويها لا فخرج أهل القرية للقائة والسينم علية بالحلاقة ، فقالت المرأة عجوز من عجائز القرية ، ممن كانت تصحب أمه هكذا بعود الفريب إلى بلده النفول ذلك رافعة صوتها ، (11)

ندلس ، وغادر مراكش الى سلا حيث نجمعت أعواب الموحدية منتظرة الجواز الى ندلس ، غير أن عبد المؤمن مرض أنناء دلك مرضا حطيرا ، نوفى من جرائه فى 27 ادى الآخرة سنه 558 ه ، بعد حكم دام 34 سنة ، فضى بصفها فى محاربة المرابطين ، نصف الآخر فى فمع النورات وبسط نفوذ الدولة ، وننظيمها وتسبير شؤونها .

هذا ولم نتجل عبقریه عبد المؤمل فی المجال السیاسی والعسكری فحسب ، بل رت أبضا فی المجال الحضاری والمنظیم الاداری والمالی وغیر ذلك ، وبؤتر لعبد من بناء المسجد الاعظم بنازا ، ومسجد نینملل ، وجامع الكنبیة بمراكش ، كما أمر حصین جبل الفنح بالاندلس ( وهو حبل طارق ) ، وبناء أسوار تازا ونینملل ،

وعين على الولايات أبناءه ، وجعل بجانبهم أبناء أشماخ الموحدين ، متلما كان بحتل المؤمن البه الشمخ أبو حفص عمر الهنتاني المنزله المانبة في الدوله ٠٠٠ ثم عين عبد المؤمن ما أبنائه ولبا للعهد ، جاعلا بذلك لتعبين الامام نظاماً لا بختلف عن بقية المحدول معلامه ، هو النظام الورائي ٠

ومن جهة أخرى ، فأن عبد المؤمن ، عندما عاد من غزو أفريقية سنة 555 هـ ، رأى رورة فرض ضرائب أخرى غير الضراء بالشرعية ، فأمر بتكسير بلاد المغرب بالفراسخ لامال طولا وعرضا ، وأسقط من المساحة النلث في الجبال والانهار والطرق لصحارى ، وما بفي قسط عليه الحراج ، والزم كل قبيلة قسطها .

وقد أدى فرض هذه الضريبة الى نوزيع عادل للجباية على مختلف القبائك ما عدا المصامدة ، الذين أعفوا منها ) ، والى حصول الدولة على أموال وافرة ، احتفظ الخلفاء الموحدون في بيت المال لوقت الحاجة ، وصرفوها لما قاموا به من انجازات خمه ، ولعل هذه الاجراءات قد أغضبت الرعايا ، الا أنها لم تحدث أبة ثورة على موله ،



ولم بنوفف عمايات الموحدين التوسعية في عهد عبد المؤمن عبد هذا الحد ، بل نهض سينة 547 هـ ، في الحاه المعرب الاوسيط وافر هبه ، فقضي على دوله الحماديين ، واستولى على عاصمتها بحايه ، والمناطق التابعة لها ، وعلى قستطينه وعنابة ،

نم بهص مره بابنه الى افريقية ، وكان النصارى البورمان قد اختلوا المهدية ومدنا أخرى ، فادمين من صفلية ، فاستولى عبد المؤمن على نونس ، بم حاصر المهدية ، وأرسل أنباء ذلك ، العساكر لاحملال بافي مدن المنطقة ، وفي محرم 555 هـ ، استسلمست المهدية ، وعادرها العراه البورمان بهائيا ،

و باستندا، عند المؤمن على سائر اراضي افريقيه بم توجيد بلاد المغرب الاستلامي كلها ، وحصفوها ، لاول مره في الباريخ ، لسلطه مغريبة موجده .

ولانيك أن هذا الحادث بكنسى أهمية عظمى بالنسبة لناريخ المغرب ، ولتاريسنخ العالم الاسلامي نصفة عامة ، أد أن دولة الموحدين أصبحت بمثل أكبر فوه عسكرية وسياسيه في العالم الاسلامي ، الذي كان بعاني ، سد أكثر من نصف قرن ، من خطر المروب الصليبية ، وأصبحت أمال المسلمين بنوحة إلى هذه الدولة الجديدة القوية لا ألم وترجو منها أن بدافع عن حوزتهم ، وتساهم في رد عدوان النصاري الصليبيين ،

وقد ذكر عبد الواحد المراكشي أن عبد المؤمن من أنناء عودية إلى المغرب الاقصى ، يعد هذه الحركة الموقعة . على الفرية التي يسمى باحرا ، لزباره قبر أمة ، وصلة من هماك من دوى رحمة ، فلما أطل عليها والحيوش قد انتشرت بين يدية ، وقد خفقت على راسة أكثر من نلايمائة راية ما بين ببود والوية ، وهزت أكثر من مائتي طبل من وطبولهم في بهاية الكر وعاية الفحامة ، تخبل لسامعها إذا ضربت أن الارن من تحية بهنز وبحس قلبة يكاد بنصدع من شده دويها – فخرج أهل القرية للقائة والسيلم علية بالخلافة ، فقالت أمرأه عجوز من عجائز القرية ، ممن كانت تصحب أمة هكذا بعود الغريب إلى بلده القول دلك رافعة صوتها » • (11)

ومى سنه 557 هـ بدأ عبد المؤمن بحهز الجبوش والاساطيل لغزو النصارى في

الاندلس ، وغادر مراكش الى سلا حيث بجمعت العواب الموحدية منتظرة الجواز الى الاندلس ، غير أن عبد المؤمن مرض أثناء ذلك مرصا خطيرا ، نوفى من جرائه فى 27 حمادى الآخرة سنه 558 هـ ، بعد حكم دام 34 سنة ، قضى نصفها فى محاربة المرابطين ، والنصف الآخر فى قمع النورات وبسط نفوذ الدولة ، وتنظيمها وتسيير شؤونها .

هذا ولم تتجل عبقريه عبد المؤمن في المجال السياسي والعسكرى فحسب ، بل طهرت أيضا في المجال الحضارى والمنظيم الادارى والمالي وغير ذلك · ويؤثر لعبد المؤمن بناء المسجد الاعظم بتازا ، ومسجد نينملل ، وجامع الكتبية بمراكش · كما أمر بمحصين جبل الفتح بالاندلس ( وهو جبل طارق ) ، وبناء أسوار تازا وتينملل ·

وعين على الولايات أبناءه ، وجعل بجانبهم أبناء أشياخ الموحدين ، مثلما كان يحتل تحانبه الشبخ أبو حفص عمر الهنناني المنزلة البانية في الدولة ٠٠٠ ثم عين عبد المؤمن أحد أبنائه ولبا للعهد ، حاعلا بذلك لنعبين الامام نظاما لا يختلف عن بقية السدول إلاسلامة ، هو النظام الوراثي ٠

ومن جهه أخرى ، فان عبد المؤمن ، عندما عاد من غزو افربقية سنة 555 هـ ، رأى صرورة فرض ضرائب أخرى غير الضراد بالشرعية ، فأمر بتكسير بلاد المغرب بالفراسخ والامال طولا وعرضا ، وأسفط من المساحة الثلث في الجبال والانهار والطرق والصحارى ، وما بهي قسط عليه الخراج ، والزم كل قبيلة قسطها .

وقد أدى فرض هذه الضريبة الى نوزيع عادل للجباية على مختلف القبائك (ما عدا المصامدة ، الذين أعفوا منها ) ، والى حصول الدولة على أموال وافرة ، احتفظ لها الخلفاء الموحدون في بين المال لوقت الحاجة ، وصرفوها لما قاموا به من انجازات صحمة ، ولعل هذه الاجراءات قد أغضبت الرعايا ، الا أنها لم تحدث أية ثورة على الدولة ،



#### الخاتمية

وختاما لهذا الحديث الموجز ، بجدر بنا أن نتساءل عن دور عبد المؤمن بن على فى ناسسس دولة الموحدين .

يمكن العول بأن باسبس دوله الموحدين بدأ سنة 515 هـ ، وهو تاريخ بيعة ابن يومرت بسملل وقد بمكن ابن تومرت من نشر دعونه بين المصامدة ، وبسبط نفوذه في منطقة السوس الافضى و ثم قام بمحاولات عديدة لمناهضة جيوش المرابطين ، الا أنها لم يكلل بالنجاح المامول منها و ولا جدال أن ابن تومرت هو صاحب الدعوة ، ومفكر الدولة الموحدية ، ومصلحها ، ومعنن بطبها و

اما عبد المؤمن فعد كان له الدور الاكبر في مواصله دعوة ابن نومرت ، والسير بالموحدين الى النصر ، فهو منتم الدعوة ومحقق الانتصار ، وقد وجهها توجيها خاصا ، ربنا كان لا بنعق بناما مع نظريه ابن تومرت ، اذ جعل نظام تعبين الخلفاء وراتيا ، وعين احد انتائه ولنا للعهد ، وقرص الجراج على المسلمين ، ولم يتمسك باستشارة ، المحالس الني أسسها ادنومرت ، كمجلس العشرة ، وأهل خمسين ، وغير ذلك ،

ولاشك أن باسيس دوله الموحدين قد غير الاوضا عالسياسية في المغرب الاسلامي بغيرا جدريا . حيث قصى على مختلف الدول القائمة به قبلها ، وعوضها بدولة تضم كل أرحائه بعب سلطة واحده ، محققا بذلك توحيدا سياسيا تحت شعار توحيد عفائه .

وكان من صبب الجزائر أن ينولى أحد أبنائها هذه الانجازات الجليلة ، وأن يحقق مذا الهدف العظيم ·

# الحسسلاج والقرامطسة

الرحوم د٠ معمود قاســــ

عميد كلية العلوم (سابقا) جامعة القاهرة

يجب الاعتراف بأن كتابات لويس ماسينيون عن الخلاج تعد الرجع المعاصر الاول الذي يجب الرجوع اليه للكشف عن الملامح تلك الشخصية العجيبة التي كان لها أثرها الديني في تاريخ الاسلام ، كما كان لها آثارها العميقة في التاريخ السياسي لهذه الامة ، دغذ أواخس القرن الثالث الهجري حتى يومنا هذا • كذلك ينبغي أن نشيد بالجهد العظيم الذي بذله ماسينيون في جمع مادته وحشد النصوص والوقائع من التراث الفكري

ولى الاسلام، فانه جهد ينو، به المختصون، ويكاد يدفعنا الى القول بأن نوعا من المودة والله ماسينينون وفكر الحلاج هو الذي ساعده على بذل هذا اجهد الخارق للعادة •

عير أن هناك ظاهرة أثارت اهتمامنا فيما كتبه و ماسينيون ، وبخاصة في كتابه الضحم عن الحلاج . و شهيد الصوفية في الاسلام » ، وهي أنه بدأ شديد الحرص

على نعى الصاة بين الحلام والعرامطه ، وقد ظل تؤكد لنا أن هذا المصوف لم يكن داعية سباسبا ؛ بل الدي به الحب الألهى إلى التصحيه بنفسه على مذبح هذا الحب ، كذلك بؤكد لنا . دون مثل ، أن الحلام أن معصوفا سينا أزاد بعمن الروح الدينية في بيئه حقت عاطفتها الروحية ، وتمسكت بفشور الدين دون ليه ، وقد ظن « ماسينيون » وتعص بلاميده أن الحلام ، الذي قال بحلول الله قية ، بعد حسرا بين المسيحيسة والاسلام السبي ، ومع ذلك ، قان هذا الحرص الشديد على نفي الصلة بين الحلام والعرامطة قد يؤدن ، على عكس ذلك ، توجود هذه الصلة بنيه وبينهم ،

والك هي المسالة التي دراد . بحن ، ان يتنبن وحة الحق فيها ، وتخاصة لأن المستنبول يا تعدرف في موطن ما من أيمانة عن الحلاج دان موقف عذا المنصوف من فراهنة الحج دان سندا في ادادية ومصرعة ، وانه حرد مكة من اقصلتها وقداستها ، مما سجع اعرامية على مهاجمها والقمك بالحجاج وهدم الكعبة ونزع الحجر الاسود منها ، ام ارسمالة الى هجر ، حيث بقي هناك بحوا من النين وعسرين سنة ، فلم يعد الى موضعة الا بعد أن استمورت العادامية ، وبعد أن بيت الحكم القارسي في بغداد بدلا من الحكم العربي .

ولكى اسار على بهج واضح ، ولكالا نظى الطراق في كثير من الشعاب التي يقفن النها احدانا العكير الوسم ماسيدر الله وأنها أن نهذا الدراسة الافكار الموجهة عند الفرامطة وما أدب الله من أحداب ، على أن نفارن فيما بعد بين هذه الحركة وبين ما نجده في كتاب الله من وفائع أو وشك أن تقصح عن صلة وتبقة بين الحدلاج والفرامطة (1) و وهدهد أن عدا المنهج المسبق مع طبيعة الفيرة الزمنية التي عاش فيها الحلاح و فقد عاصر حركين شعو بدين هاميين هما بوره الزنج وتورة القرامطة ، وربما الحلاح و فقد عاصر حركين شعو بدين الموري بالاحرى و ودلك أمر ينسق مع طبيعة الاحداب الباريجية والاحداث والايديولوجية الاحداب الباريجية والاحدام النفدر الذي سمح يوضوح التكرة والمنهج في آن المرسعة به الفدر ما سمع ما الفدر الذي سمح يوضوح التكرة والمنهج في آن واحداد المدرة والمنهج في آن

۸,

<sup>(1)</sup> سنعمن مقالا احر لمناقشة هذه الوقائع تفصيلا .

و ومكن الفول ددا بأن الفرن النالب الهجرى شهد عدة حركات سباسبة ترمى الى مورض الدولة العباسمة والنمهيد لدولة علوية . بعد أن فشلب حهود القرن الناني في نقل الحلاقة من الامورين الى آل البيب وكان من الطبيعي أن تصطبغ هذه الحركات تصبغه دينية جلبا للانصار من الحابقين على الدولة العباسية ، وربعا كانت هناك دوافع احتماعية وسياسمة وعنصرية توجب الحيق على أصحاب هذه الدولة ولكن سارت اليورات السياسمة جنبا الى حيب مع طاهره دينية ، اد كان ادعاء النبوه أو الربوبية أمرا مالوقا في بلك الحقية الغامصة من باريخ الدولة العياسية التي بدأت بتحلل ، عمد لطهور عصر الدويلاب ، منذ اواحر القرن النالب نصفة خاصة والمناسة التي بدأت بعد الدولة العياسة خاصة والدوية العياسة التي بدأت بعد الدولة المناسة التي بدأت بعد الدولة المناسة التي بدأت بنجلل ،

ادن لم نكن الحسين بن منصور الحلاج أول من ادعى الالوهنة ولا آخرهم وقد سنفة كبيرون، كما ببعة آخرون فيما بعد، وبعضهم كان من تلامنده، وتعنى به أبا عمره الدى عاس فى النصف المانى دن الفرن الخمس الهجرى وليس من هدفنا أن بعرض بالتقصيل لتاريخ هؤلاء الذين ادعوا الربوبية، تغريرا بالسندج من العامة ومسائدة لبعض الحركات السياسية وفيك أمر بطول سرده، ويحرجنا عما بحن بصدده من الكنيف عن حقيقة الصلة بين الحلاج والقرامطة ولكن لما أن بذير على سببل المال أن رجلا بقال له محمود بن الفرج النيسابورى ظهر فى سامراء سنة 235 هجرية ، فزعم أنه ببى واحدرع كمان ادعى أنه وران أوحى به المنه ، كما سيقعل الحلاج فيما بعد ، عندما حاول عنو وأصحابه الى الخليفة الموكل ، وضرب فيرنا سيديدا فاعترف بكذية ، وأمر المنوكل أصحابه الى الخليفة الموكل ، وضرب فيرنا سيديدا فاعترف بكذية ، وأمر المنوكل أستحابة ، وكانوا سيعة وعسرين رجلا ، أن تصفعه كل واحد منهم عشر صفعات ، وذلك النبي المحدول به أحدوا له مصحفا فيه كلام قد ديجة » و (2)

وفى سنة 250 هجربة طهر أحد العلوبين بالكوفة وهو يحبى بن عمر ، ودعا الى الرضا من آل محمد أى النب العلوى فاحتمع الناس المه وتبعه بعض العامة من أهل بغداد ونابعه حماعه من أهل الكوفة ممن لهم تدبير وبصيرة في نشبعهم ، ودخل فيهم أخلاط

<sup>(2)</sup> الكامل لابن الاثير ج 7 ص 43 .

لا دبانة لهم ، لكن فشلب بلك الدوره وحملت رأس صاحبها الى الخليفة المستعين ، ثم طهر في السبه بنسبها علوى آخر فيانعه « الديلم » وكثر جمعه وأتاه كل طالب نهب وفتئة » بم اسمولي على الربى ، وولى عليها رحلا من سبعته (3) ، وهكذا ساعد ضعف السبلة له المربزية في بعداد على بمانع الفين فيها وفي الموضى ، ثم على نجاح تبورة الربح اللي بدأت في سبه 255 هـ ، واستمرت بحوا من حمسة عشر عاما ،

وود الداب عدد الحراكة أعدا الحد لادلة والدافي الدافرة الم الما وحل نظاهر بالدعوة الى الداب وهو محمد الله محمد الله عدد الرحام الدي ولد في الطالفان لحراسان وهي المنطقة الذي الله تحول فيها دعاه الاستماعيات الفاطعة من ألماء مبنون القداح ، والتي حال فيها الحلاح العيما ، والتي بارت بعد مصرح هذا الاحراب بقول الله على الم محمد من أحمد للمحي الله على الله محمد من أحمد الله على من محمد من أحمد الله على من المداء الحديث في السبب بقة الربح فاحتمعوا حولة ، لم البحة الى المحران الذي سنكون من العم المرابر الفرمطية فيما بعد ، فسيمة حماعة كبيره من الما الله الله ولا الله ولا الله ولا يقزل عليه ، وقد نقل عنه أنه على الادام ، بالمادية ، أناب من آناب المامي طاهرة للماس ، منها أنتي لفيت سورا من الفرآن ، عجرى الها لسماني في ساعة ، وحفظها في دفعة واحده ، منها المساس ، والكهف ، وصاد ، ومنها أنى فكرب في الموضع الذي أفضدة . حيث بنت المناذ ، فأطلمي مامة ، وحوظيت منها ، قدل لى المصد البصرة » وقد استطاع المناد المادية فيل المادية فيل قيها كنير من الحوافسيم ،

اله المعلى الى النصر، زمنها الى نغداد " فزعم نها أنه ظهر له آبات عرف نها ما فى المسمال أصحابه وما المعله كل واحد منهم " وبلك هى الكرامه التى نسبها الحلاج الى نفسته أو نسبها المه صحابه فيما بعد السبي حلاج الاسرار ومهما يكن من أهر فعد استطاع صاحب الربح استماله حماعه من تعداد بم ابتقل هو وأنباعه الى البصرة في سنة 255 ومن الطراف أن الحلاج سلك عذا المسلك فقد اقتع حماعة من الاهواز

<sup>(3)</sup> مروح الذهب ج 4 من 146.

بالانتقال معه الى بغداد فاستقروا بها ابتدا، من سنة 292 هـ ، أما صاحب الزنج فقد احتار البصرة مرآزا له بعد أن عزل والبها ، فأظهر هو أنه وكيل لولد الواثق لبيع السلاح ، م أخذ بستدرج العبيد ، و رن منهم جماتات بصب على كل حماعة منها رئيسا من بيسهم ، و أن يعدهم الجنه ، فاجتمع لديه عدد كبيرمن غلمان أهل البصرة الذين أقبلوا عليه خلاصا من الرق والبعب ، وأقسم لهم أنه لن اخونهم ، ولما جاء أصحاب العبيد بطالبون بارفائهم « بضحهم وأمر عبيدهم بضربهم » لكنه كان يأخذ من كل عبد بيظم اليه خمسه دبانير ، وهو بقس الإسلوب الذي طبقه القرامطة مع أصارهم فيما بعد ، ولما وريبها هو واصحانه ، نم عاد بهم وهاجم البصرة ورسما بالغ المسعودي صاحب كمات مروج الذهب في بعدد القبلي والغرفي من وربما بالغ المسعودي صاحب كمات مروج الذهب في بعدد القبلي والغرفي من الصربين ؛ اد بقول ان عدد هؤلاء كان 300.000 نسس ، بم برسم لما المسعودي صورا للصربين ؛ اد بقول ان عدد هؤلاء كمان مروج الذهب في بقدر والآبار ، فكانوا يظهرون بسعه لكارنه البصره فيمول : « واختفي كبير من الباس في الدور والآبار ، فكانوا يظهرون بالدل ، ومأحذون الكلاب فيذبحونها وباكاونها ، والقدران والسنانير فافنوها ، والورا ادا هات ميهم الواحد أكبوه » .

وهكذا لم دالم حراله الزنج أن كمنف عن وجهها الحقيقى ، فببعت النساء من نسل الحسن والحسين والعماس وعيرهم من الهاشم بن والفرشبين فى اسواف الرفيق « نباع الحاربه منهن بالدرهمين والملانه ، ومادى علمها بنسبها . هذه ابنه فلان الفلانى بالكل ربجى منهم العشره والعشرون والملانون بطؤهن الزنج ، وبخدمن النساء الزنجيان .

وكان من عادة صاحب الزنج أن بقنل الاسرى • فأنار الرعب فكانت بعض المدن سلم حصونها دون ومال ، كما فعل أهل عبادان • وقد دخل الاهواز وخربها ثم أحرفها ، ولم مكن بحنرم وعدا أو عهدا مع أعدامه • ذلك أمه لما دخل البصرة «أقام يفنل وبحرف بوم الجمعة ولبله السبب وبوم السبت • ولما طلب أهل البصره الامان أمنهم • فلما تحمعوا في دار حددت لهم غدر بهم وأمر أصحابه تقتلهم • • وأحرفت البصرة في عدم مواصع ، والسبع الحربي • وفناوا كل من رأوه بها • فمن كان من أهل اليسار

أخذوا ماله ووماوه ، ومن كان فقيرا قناوه لوقته » وهذا هو ما فعلوه بمدينة واسط عندما دحلوا الدي في سنة 261 مد • ولم سمكن جنوس الدولة العباسية من الصمود أمام طائقة الزبع وصاحبها الا ابتدا، من سنة 267 هـ عندما هزمهم أبو العباس الموفق الهزامة الاولى • فكان عد دو أول الفتح (4) • ثم آمب الموفق الى صاحب الزنج كتابا بدءره فيه إلى اليونة مما أفترف من سمك الدماء وانتهاك المحازم وأحراب البلاد وأدعاء النبود والرسائة • كن البائر لم سنتجب • فعاصر الموفق مدينته التي سماها «المختارة» وصدق علمة المصار وأحاد البائر النفسي في أعوان صاحب الزنج فأخذ هؤلاء يتسللون من المدينة المحاصرة ومن ينتهم تعص القواد • وكانوا بطلمون الإمان من الموفق فأمنهم ، وطل بحاصر المدينة حتى استد الحوع بمن فيها • فكان الواحد منهم بأكل صاحبة أدا أنفرد به •

وأحيرا المحم الموفق المدامة المحاصرة وأحرق فصورها وأنف دالنساء والاطفال • واستطاع الفضاء على بورة الربح في سنة 270 هجرية » • (5)

اكن ما ليب ن سيب اوره حديده بعد وقاه الموقق في سينه 278 ، وتعنى بها ثورة العرامته التي الميدن فراه من الزمان ، وقد انهم الحلاج بأنه من كبار دعاتها والمروجين لها بحث سيد ر من النصوف وادعاء الالوهية الى حانب المناداة بابطال فرائض الاسلام من صلاه وقسيام وحج وركاه ، وتوحيد أنصا ، وسيرى كيف حاول « ماسينيون » جاهدا أن يقى عنه النهمة السياسية ، وإن أفر بأن الحلاج بادى باسفاط التكاليف وبأن الولى أعلى مرابه من النبي ، وله أن يسبح الشريعة وأن بقرر عبادات جديدة ، وعلى الرغم من عدا القاصل الرمني بين بهانه بوره الزيج وبداية نورة القرامطة فانا تجد أنفسنا في الواقع أمام توره منصلة احيد بعطيطها والإعداد لها بصور متقاربة ، وهذا أمر شود النجرية المعاصرة بصدقة ، فقد بدأت هذه المركة عندما فدم رجل منهم من حوزسيان فهيط المناس ويقيط الناس أنه جاء

 <sup>(4)</sup> الكامل لابن الاثير ج 7 ص 121 .
 (5) نفس المصدر ج 7 ص 159 .

بدعو الى امام من آل ست الرسول • ولما مرض هذا الداعي المتشبع حمله رجل من أهل الفرالة الني نزل بها و بسمى « فرمط » إلى داره ، وعنى به حتى شنفى « ودعا أهل تلك الناحمه الى مذهبه ، و مان مآخذ من الرجل اذا أجابه دينارا وزعم أنه للامام » ، ثم جعل برسم لجماعته صلوات خاصه ، كتلك الني رسمها الحلاج فبما بعد حتى يعفيهم من الصلاة باعبراف « ماسيسون » نفسه ، فاستعل الناس به عن أعمالهم ، ولا سيما بعد أن أفنعهم، هو الآخر ، بأنه صاحب معجزات • أما بلك المعجزه التي نسبت اليه فترجع إلى أن أحد الملاك وجد تقصيراً في العمل ، فلما بحث عن سببه علم بأمر ذلك الرجل الذي يصرف الفوم عن أعمالهم، فاحذه وحبسه في بينه وأغلى باب البيب بمفناح ، ووضع المفتاح تحن وساديه ، عير أن احدى جواربه رق فلمها للرجل ، فأخدت المفتاح خلسة وأخرجت الرجل من سبحنه ، نم أعادت المساح الى مكانه • ولما أراد صاحب الدار الفتك بسبجينه لم يجده «وشاع ذلك في الناس · فافتنن به أهل تلك الناحية، وقالوا : رفع · ثم ظهر في ناحية أخرى رولفي جماعة من أصحابه وغيرهم ، فسألوه عن فصنه ، فقال : لا يمكن أحدا أن سالمي سمو، . فعظم في اعمنهم » وشميه هذه المعجزة التي افننن بها بعض أهل ذلك العصر ما نسب الى الحلاج فمما بعد من أنه كان بخترق جدران سمجنه تم يعود اليه حسبما ر بد ٠ تم ان هذا العلوى المزعوم خاف على نفسه ، فخرج الى الشام واتخذ لنفسه اسم الرجل الذي حمله الى داره عندما أصابه المرض ، فعرف في موطنه الجديد باسم «قرمط» الكن هناك روامه أخرى تقول أن « فرمط » لقب لرجل كان تستواد الكوفة يحمل غلة لاهليم على نيران له وكان اسمه حمدان ٠

وأنا ما كان الامر في نشأه هذه الطائفة فمن المؤكد أنه كانت للقرامطة «ايديولوجية» اسة لا ننسف مع ما بعرفه المسلمون عن دبنهم ، سنية كانوا أم شيعة • فقد ادعى للرمطى الاول أنه داعمة المسبح ، وأنه عسى وهو الكلمة وهو المهدى وهو جبريل • وينم أذا الخلط العجيب عن الطابع التلفيقي للماسونية القرمطية والباطنية بصفة عامة • در أن المسيح نصور له في جسم انسان ، وأخبره أنه هو الحجة ، وحدد له أمورا أيم منها أن الصلاة أربع ركعان . ركعان قبل طلوع الشمس ، وركعتان بعد

عروبها (6) ، وأن الرسل أولز العزم هم آدم ونوح وأبراهيم وموسى وعيسى ومحمد وهذا ما بعده عبد الاحتماعية التي لم نكن طائفه الفرامطة الا فرعا منها عهد اليه بالاعتداد للدولة القاطعية في المشرف، على نحو ما سيكشف الجوادث عنه فيما بعد عندما دب الحلاف بين الطائفيين في عصر المعز لدبن الله و يخبرنا أبن الاثير أن « قرمطا » أنصل مصاحب ثوره الربع قبل مقبلة وأخبره أن معه مائة ألف ضارب بالسيف ولكن لم يتفق الرحلان لنعص البروق المذهبية فقد انفقت الرحلان لنعص البروق المذهبية فقد انفقت أساليب النائفيين إلى حد كبير من سبى النساء والجواري وقتل الاسرى والسلسب والنهب وحده الفكر و النخطيط والنهب مما شعر وحده الفكر و النخطيط والنخطيط والنهب وما شعر وحده الفكر و النخطيط و

ومى أول الامر ، طهر نشاط حركه الفرامطه بالبحرين سينه 281 ه ، فقد ادنى رسولهم الى هذه المنطقة ، وهو يحتى بن الهدى ، به رسول المهدى المنتظر ، وأنه جا للدعوهم الى مناصريه وأحارهم ايه سيطهر عما فريب « وآبان فيمن أجابه أبو سبعيد الحمالي ، وآبان يمنع للماس الطعام ٠٠٠ بم عاب عنهم يحتى بن المهدى مدة ، ثم رجع ومعه آمان برعم أيه من المهدى الى شبعمه » وفيه نظلب الى هؤلاء أن يدفع كل رجل منهم سمة دياير ويليس لرسوله ، فدفعوها الله ، يم رحل عنهم مرة ثانية ، ولما عاد طلب المهم يكتاب أحر من المهدى أن يدفع ما يطلب اليهم عن طبب خاطر ، وفيما بعد كان الاعراء سنديدا حتى يسارع هؤلاء بدفع ما يطلب اليهم عن طبب خاطر ، وفيما بعد كان الممنى في احدى حرائر البصره بشمرون الذراع في الجنه بمائة دينار ، كما يخبرنا الإمام العزالي ، وفي أثناء دلك كله توثقت صلة هذا الرسول بأبي سعيد الجنابي حتى قبل ، على حد ما يرويه لنا ابن الاثير ، أن أبا سعمد طلب الى زوجته أن تعنى عنابة خاصاً يرسول المهدى لو أراد .

ئم النقل أحبى أن المهدى أدعو أننى كلاب وعقبل وغيرهم و فاجتبعوا معه ومع أبى النعمد فعظم أمر أبى سنفيد ، وفي سنبة 286 حشيد هذا الاخير جماعة من الاعراب والقرامطة بالبحرين وجعل نغبر على ما حوله من القرى ، ثم سار إلى القطيف ، وقتل من

<sup>(6)</sup> أنظر وصفا تفصيليا لفريغتني الصلاة والصوم عند القرامطة في كتاب الكامل لابن الاثير ج 7 ص 16 ــ 161 .

بها، وأظهر أنه بريد البصرة، وطبيعى آننا لا نربد أن نغنرف هنا من المراجع التاريخية ماصبل نورة الفرامطة الدى ثم مكن نورة اشترا آية آما خيل الى الاستاذ روجبه جارودى في محا يربه بالفاهرة سمسة 1969 (1)، بل آنات حراة سياسية برمى الى الاطاحة بالدولة العباسية، لكى بجعل مكانها دولة الفاطميين، وهم من الاستماعيلية، وكانت حروبها، في التحليل الاخير، اشبه بأساليب السطو وقطع الطريق والتنكيل بالابرياء،

لكن بنبغي أن يسير بأبجاز إلى ان بساوب القرامطة آبان امتدادا لاسلوب صاحب الربح ، فقد أعار أبو سعيد الجنابي على نواحي هجر ، واقترب هو وأعوانه من البصرة في منه 287 هـ • وكان الجنابي يقبل الاسرى ويحرقهم • ولما بدأت حبوش العباسيين بنكل بالقرامطة في سنواد الكرفة ، ظير أحد دعانهم في الشيام في سنة 289 ، وزعم انه محمد بن عبد الله بن محمد بن اسماعيل بن جعفر الصادق • وقد أطلق حماعة من انباعة على أنفسهم اسم الفاطميين • وبدا يهاجم العراق وأحرق مسحد الرصافة ، بم انبشر القرامطة في داك السنة بسواد بغداد التي ستصبح بعد سنوات قليلة ، مسرحا لاسمطورة الحلاج •

ومن الطراع أن يجد من ابن القرامطة رالا الذي ادعى ان يكن أن يكون هو أبضا موضوعا الاسطورة الحلاج ، وهو ابن أبي الفوارس الذي ادعى أن روح الله وروح أنبيائه قد خلب فبه لنعصمه من الزلل ولدوفقه الى صائح العمل ، فلما قبض عليه وأحضر بيين الخلامة المعنضد قال ، « با هذا أن حلت روح الله فبنا فما بضرك ، وأن حلت روح بدس فما منفعك لا فلا بسال عما لا يعيك ، وسل عما بخصك » ثم جعل بجبه الخليفة أن العباسلين اعتصموا الحلافة ، فامر المعنضد بنعذيبه ، وقطع يديه ورجليه ، ثم قتل صاب (8) ، وأن لاهل بغداد في قنل ابن أبي الفوارس أراجيف كثيرة ، فقد قيل عمال لنعض من حضر مفتله من العوام ، وقد أوصاه بحفظ عمامته ، أنه سيعود بعد تعين أوما ، « فكان اجتمع في آل يوم خلائق من العوام تحت خشبته ، ويحصون لامم ، ويفيناون ، وبنناظرون في الطرق في ذلك » ، ثم يمت الاربعون ليلة فكثر لغط

<sup>(7)</sup> أنظر ردنا على جارودى ـ الهلال عدد يناير 1971 بعنوان الاسلام والاشتراكية .

<sup>(8)</sup> الكامل لابن الاثير ج 7 مس 185 .

العامه « فكان بعصبهم بقول هذا حسده و بقول آخر دلا من ، وانما السلطان قد قنل رجلا آخر وصلمه برصفه كما بقد بقدس الماس » و بعد عده أعوام أعاد عوام بغداد هذا الحلاف فيما بنيهم ، بسبب مقبل الحلاج ، فقد سمع أحدهم الحلاج ، وهو في طريقه الى بنقيد الحكم ، بقول لابناعه لا بعزعوا ، سنادود البكم بعد للابين بوما ، وقال ابن زنجى انه بنيم انه قال بابد بنيم انه قال بابد بنيم انه قال بابد بنيم انه قال بابد فقد ظل أبو القوارس مصاوبا فيرد طويله من الرفن بعد أن طلى حسمه بالصبر وغيره من الاطلبة القادمية والماسكة ، بم دمان به أعمل بعداد فانزله حماعة من العامة من خشبته ، وجعلوا القادمة والماسية واعتون وبنادوية باسم الاستناد ، ثم القود في النهر ، وألقى بعض العامة بانفسيم وزاده عمري دمهم عدد كمير على بحو ما بروى لنا صاحب مروج الذهب ،

والدو أن الحلام الذي كان الحوب حراسان منذ سنة 285 هجراله لفترة المندت نحوا من حمس سنوات اكان سندند اللهفة على ظهور المهدى المنتظر فأخذ يفسيم بسنة 290 هـ، وهي السنة الذي كان نفسيم بها بعض دعاة الفرامطة في خراسيان أبضيا عيل الحوام الفول فيه المصال فيها بعد وأنا ما كان الامر فأن بلك السنة عي الذي المعند فيها أورة الفرامطة أوح المن العنف فقد حاصر الفرامطة فيها دمشق وصنفوا على أعلها وأسرف كبر دن أهل دمسي على الهلاك والمناه المناه المناه المناه المهلك والمناه المهلك والمناه المهلك والمناه المهلك المهلك والمناه المهلك ال

ولما فيل الحسين شبيح الفراهطة في السام على بناب دمسق احتمع من بقى منهم على سعه أحده الحسن الذي سبمي نفسه احمد ، بم سار الى دمسق وصالح أهلها على خراج دفووه الله ، فانصرف عليم ، وابحه الى حمص وقد لقب نفسه بالمهدى أمير المسؤمنين اولما أطاعه أعلى حمله ومعره النعمان وغيرهما، فترا أطاعه أعلى حمله والصيبان ، بم حار الى تعليك فقيل عامة أهلها ، بم سار الى سليمة فمنعة أهلها ، به أبين الى سليمة فمنعة أعلها بم صالحهم ، وأعطاهم الأمان ، فقنحوا له بابها ، فبدأ بمن فيها من بني هائيم وكان حماعة فقيلهم أحمعين ، تم قنسل البهائم والصبيسان ، فيها من بني هائيم وكان حماعة فقيلهم أحمعين ، تم قنسل البهائم والصبيسان ، وعلى بحو ما نقعل البهود في حروبهم ) بم حرج منها وليس بها عين نظرف » وفي الجملة، مسك مسك مسك صاحب الربع فجعل بحرب القرى ويسبى ويقتل ويحرق ، حتى جاءت مداس الحريقة المكتفى و درك بالقرامة بعض الهزائم وأسرت زعيمهم الذي كان يلقب

 <sup>(9)</sup> ماسيسيور كتاب الحلاج بج أ ص 301 .

أنابي شامة ، وحمل هذا الفرمطي الى بغداد ومعه نفر من اصحابه فقطعت أيدبهم وأرجلهم نم ضربت أعناقهم ، ورفعت رأس أبي شامة على خشبة ونصبت على الجسر ·

لكن سرعان ما تجمع القرامطة عندما جاءهم كتاب من أحد زعمائهم، وهو ذكرويه ابن مهرويه يخبرهم فيه انه قد أوحى اليه و أن صاحب الشامة وأخاه المعروف بالشيخ الهلان . وإن أمامه الذي هو حي نظهر بعدهما ونظفر » وبدأت جيوش القرامطة تغير على دمنسق من حديد ، وعلى طبربة و وقد فعاوا بهذه المدينة الاخيرة ما فعلوا بغيرها من غنل وسمى و نم أعدوا عدنهم للاسميلاء على الكوفة وانجهوا البها يحملون راياتهم المنصاء وهي نشبه رابات الاسماعيلية في أونها ولما عجزوا عن فتحها ساروا الى الهادسية وقد ادعى ذكروبه أنه من أولماء الله ، وكان أنباعه متى رأوه سجدوا له أما كما كان نقمل أنباع الحلاج وقد استطاع ذكروبه أن بهزم جيش الخليفة في سنة 293 بعد أن نصب له كميما وقمل منه عددا كبيرا وثم جعل الفرامطة يقطعون الطريق على بعد أن نصب له كميما وقمل منه عددا كبيرا وثم جعل الفرامطة يقطعون الطريق على ألمحاه مغافة لدعاديم هناك حمى بهم كسب الخراسانيين للدعوة الاسماعيلية « وكان نساء المرامطة بطفن بالماء بين القبلي يعرضن عليهم الماء و فمن كلمهن فتلنه » (10) تم جهن المكمى الجبوش وقتل من القرامطة خلقا كتيرا ، وأصيب ذكرويه بضربة سيف في المكمى الجبوش وقتل من القرامطة خلقا كتيرا ، وأصيب ذكرويه بضربة سيف في أسمى الم خراسان حتى لا ينقطع الحاج و

وفى أثناء الصراع بين القرامطة وخلفاء بغداد ظهر مدع آخر للربوبية فى سنة 289 م فبض على الحلاج فى 301 ويقول ابن الاثير عنه انه كان « مشعبذا فى قول بعضهم صاحب حفيقة فى قول بعضهم، ومعه صاحب له ، فقيل انه يدعى الربوبية » (11) م ساحد حفيقة فى قول بعضهم ، المرمين ان الحلاج كان من دعاة القرامطة « وانه اتفق م والجماسى وابن المقنع على افساد عقائد الناس ، وتفرقوا فى البلاد ، فكان الجنابى

<sup>(10)</sup> الكامل لابن الاثير ج 7 ص 195 \_ 196 .

<sup>- (10)</sup> نفس المصدر .

<sup>(11)</sup> البداية والنهاية ج 11 ص 143 ـ 144 . وماسينيون نفس المصدر ص 70 .

فى هجر والبحرين ، وابن المفقع ببلاد النوك ، ودخل الحلاج العراق » غير أن ابن خلكان الذى تفل كلام الجوينى الاحظ أن ابن المفقع كان قبل الحلاج بزمن طويل ، أى فى أيام السماح والمنصور ، ولذا تحد ابن تبير صاحب المدانة والنهابة يصبحح كلام المام الحرمين فممول أن الثلاثة الذين احتمعوا فى عصر واحد على أضلال الناس وافساد عمائدهم هم الحلاج وابن السمعاني ، وهو أبو حقور بن محمد بن على ، وأبو طاهر سليمان أبن أبي سعمد بن الحسيب بن الهرام الحمايي الفرمطي » (12) ، ومهما يكن من شيء فقد ظهر أمر الحلاح والمشر داره في سنة 299 هـ ،

عبر آبه لم بكن لمصل آبي سعيد الحيابي ولاربعه من أكابر رؤساء الفرامطة على يد أحد حدمه من الصفائية في سبه 301 هـ بالير كبير في حركة القرامطة التي مدت سيطابها على هجر والاحساء والقطيف والطائف وسائر بلاد البحرين و وأخذ القرامطة بقطعون القررق على الحجاج بعد حروحهم من مكة وزادت حركة القرامطة عنفا عندما بزعمها أبو طاهر ابن أبي سعيد الحيابي وكان في السبابعة عشرة من عمره عندما فتك بالحجاج العرافيين في سمية 313 وعددند خرج نسوة العراق معن قتل أزواجهن في الماء العوده من المح ، وممن بكيهم ابن القرات في بغداد « وجعلن بنادين القرمطي ابو طاهر قبل المسلمين في طريق مكة ، والقرمطي الكبير قد قتل المسلمين في بغداد وكانت صوره قطيعة شبيعة ، وكسر العامة منابر الجوامع وسودوا المحاريب » (13) وعجد الخليفة وأعراسة عن الوقوف في وجه الفرامطة ، فدخل القرمطي الصغير الي الكوفة وأرسل الى الخليفة بطلب منه البصرة والإهواز ، فلما لم يلق جوابا نهب الكوفة ثم عاد الى هجر ، وسائب أحوال الحكم في بغداد ، م سار أبو طاهر القرمطي الى الكوفة في سية 315 وهزم الحيوش الني حاولت الابقاع به وأعوانه ،

وهناك ظواهر دان دلاله حاصة شير الى وجود صله وثيقة بين القرامطة وبسين العاطمين في بلك العنرة الغامضة من تاريخ الدولة العباسية وقت احتضارها • فمن دلك ما نفله البنا ابن الاثبر من أن انسانا حاء الى أحد وزراء بغداد وأخبره بأن « في

<sup>(12)</sup> الفهرست لابن النديم ص 191 طبعة بيروت . م فلوجل .

<sup>(13)</sup> الكامل لابن الاثير ج 7 مس 50 .

جيرانه رجلا من شيراز على مذهب القرامطة يكانب أبا طاهر بالاخبار · فأحضره وساله ، واعترف ، وقال ما صحبت أبا طاهر الا لما صح عندى انه على الحق ، وأنت وصاحبك (أى الحليفة) كفار ناخذون ما ليس لكم · ولابد لله من حجة في أرضه · وامامنا المهدى محمد بن فلان بن فلان بن اسماعبل بن جعر الصادق المفيم ببلاد المغرب · ولسنا كالرافضة والاثنا عشرية الذين يفولون ، بجهلهم ، أن لهم أماما يننظرونه ويكذب بعضهم بعصا ، فيقول قد رأبته وسمعمه وهو يقرأ · ولا ينكرون ، بجهلهم وغباوتهم ، أنه لا بجور أن بعطهمن العمر ما بظنونه · فقال له : قد خالطت عسكرنا وعرفنهم · فمن فيهم على مذهبك ؟ فقال : وأنت بهذا العقل ندبر الوزارة ؟ كيف نطبع منى أن أسلم قوما مؤمنين الى قوم كافربن يفتلونهم ؟ لا أفعل ذلك ! فأمر به فضرب ضرما شديدا ، ومنع الطعام والشراب قمات بعد ثلاثة أيام » ·

ومن دلك أبضا ما روى من أن المهدى أرسل خطابا الى أبى طاهر القرمطى الصغير المومه فعه وبعنفه فان القرمطى هاجم مكة فى سنة 317 هـ فى يوم التروبة فنهـب هو وأصحابه أموال الحجاج ، وفتلوهم حبى فى المسجد الحرام ، ثم خلع الحجر الاسود وأرسله الى هجر حيث ظل هناك أكثر من عشرين سنة • ثم قتل أمير مكة ومن معه من الاسراف ، وألفى بالفنلى فى بئر زمزم ، ودفن الآخرين فى المسجد الحرام بغير كفن ولا عسل ولا صلى على أحد منهم • ثم انتزع كسوة الكعبة وقسمها على أصحابه ونهب دور مكه • فلما و بلغ ذلك المهدى أبا محمد عبيد الله العاوى بافريقية ، كتب البه ينكر عليه ذلك وبلومه وبلهنه • • • وبقول : فد حقفت على شبعتنا ودعاة دولتنا الكفر والالحاد بما فعلت • وان لم ترد على أهل مكة وعلى الحجاج وغيرهم ما أخذت منهم ، وترد الحجر الاسود الى مكة ، وترد تسرة الكعبة فانا برى منك فى الدنيا والآخرة • • • (14)

لكن ببدو أن هذا السخط الذى أظهره المهدى لم يكن الا ظاهربا فحسب ؛ بل ربما كان بخفى شيئا آخر اتفق عليه مع دعاة دولته ، ذلك أن الدولة لم نكن قد استقرت نماما للفاطميين في المغرب ، لقد تظاهر أبو طاهر أنه سيرد الحجر الاسبود وأنه استرد

<sup>(14)</sup> نفس الممدرج 8 ص 79.

ما بمكنه من أموال مكة أما كسوه الكعنة وأموال المجاج فقد اقتسبمها الناس ولذا فلن استطنع ردها ومهما بكن من سيء فقد احتفظ أبو ظاهر الفرمطي بالحجر الاسود في هجر ، ومات في سنة 332 دون أن ارده وظل الحجر الاسود في حوزة القرامطة حتى سنة 338 وما أعادوه في بلك السنة «فالوا الخذاه بأبر ، وأعدناه بأمر » وقد ردوه دون غوال أعادوه في بلك السنة «فالوا الخذاه بأبر ، وأعدناه بأمر » وقد ردوه دون غوال العرب أبيد أن رفضوا رده معابل 50,000 دسار «فلما أرادوا رده حملوه الى الكوفة وعلموه بحامعها حتى راه الناس ، بم حملوه الى مكه وكان مكنة عندهم اثنتين وعشرين سنة « (15) عبر أبنا بلاحظ أبه لم أرد الا بعد القضاء على الدولة العباسية ، أذ لم يعد ممارية فراضة الخواسة عند بحام الدولة الاسماعيلية ،

وادا بقى بعد دلك رب فى أمر الصلة بين الفرامطة والدولة الفاطمية الاسماعيلية فى المعرب في بدكر حدا باريجنا له دلالته ، وهو أن المعن لدين الله كتب الى أحد رؤساء الفرامطة فى سنة 368 هـ ، أى بعد الانشقاق بين الفرامطة والفاطميين ، يذكره املك الصلة الوبيعة بين الطائفين ، وذلك عندما سنار الفرامطة وعلى رأسهم الحسن النا الصلة الربيعة بين الطائفين ، وذلك عندما سنار الفرامطة وعلى رأسهم الحسن أن الدين الله صاحب مصر أنه أبر الدين الله صاحب مصر أنه أبر الدين الله صاحب مصر أنه أبر الدين الله أمانا بدكر فيه فصل نفسة وأهل بينة ، وأن الديوة واحلة ، وأن الدرامية أنما كانت دعونهم المه والى آنائة من فيلة ، ووعظة وبالغ في تهديده ، وسير الكناب الذي فل تحصيلة ، وكبر تفصيلة ، وتحل سائرون الله على أثره والسلام ، و (16)

وهكدا لم أدب السفاق بن الفرامطة والفاطنين الا بعد بحقيق الهدف المسترك وهو العصاء على دولة آل عباس • لكن الذي بعديا هنا هو أن نفسر عنف القرامطة في محاربة الحجاج والفيك بهم • وسمري كيف أظهر « ماسبيدون » ، رغم محاولاته العديدة انكار الصلة بن الحلاج والفرامطة ، أن بعنرف بأن الحلاج كان بريد ابطال فريضة الحج • وسدو أن محاولة تدييس الكعنة كانب هدفا أساسيا من أهداف الدعوة الفاطمية •

<sup>(15)</sup> نفس المدرج 8 ص 175.

<sup>(16)</sup> نعس المبدر ج 8 ص 229 .

فقد تجددت هذه المحاولة حتى بعد انتهاء حررته القرامطة بزمن طويل وقد روى لنا ابن الانير في أتناء كلامة عن حوادث سنة 414 هـ أن رجلا من مصر فام بعد صلاة الامام في المسجد الحرام ، وباحدى بدية سيف مساول وفي الاخرى دبوس وقصد ذلك الرجل الحجر الاسود انه بستلمة ، فضرب الرجل الحجر الاث ضربات بالدبوس وقال : الى متى بعدد الحجر الاسود ومحمد وعلى وللمسعدي مانع من هذا ! فاني أريد هسلم البيت وخاف أكنر الحاضربن ، وتراجعوا عمه وكاد يفلت وغناز به رجل فضربه بحمحر . وقطعه الناس وأحرقوه وقدل من انهم بمصاحبته جماعة وأحرقوا وثارت الفنة ومن والح الناس واضطربوا ، وأخذوا أربعه من أصحاب ذلك الرجل وتقالوا فلما كان الغد ماج الناس واضطربوا ، وأخذوا أربعه من أصحاب ذلك الرجل وتقالوا نحن ماية و فضربت أعناق هؤلاء الاربعة » • (17)

كذلك لم تنقطع ظاهرة ادعا، الربربية بعد مفنل الحلاج فقد ادعاها الشلمغانى ليفسيه تم ادعاها احد الحلاجبة في القرن الخامس الهجرى كما أشرنا الى ذلك من قبل وسكن القول بان هانين الظاهرين ، أعنى ظاهرة انطال فريضة الحج وظاهرة ادعاء الالوهبة هما الظاهرتان الغالبنان في المجال الديني طبلة القريين الرابع والخامس الهجربين وديد جمع الحلاج بين هذبن الامرين ، ثم اختلف الناس في نفسير مقتلة ، أكان بسبب محاولية استقاط فريضة الحج ، أم كان بسبب ادعائه الالوهية ؟ لكن يبدو أبه تان يريد الامرين معا ، فانه بصرح بأنه بدين بمذهب الحلول ، ويعترف بأنه يريد صرف الناس عن الحج أليس هو الذي يقول :

عسلى ديسن الصليب يكسون مسوتى ولا البطحا أديسد ولا المدينة ؟

فهرو ، عندما يجمع بين الاهربن ، لا بععل سوى أن بسير فى الاتجاه العام لكل من

حراة القرامطة والدعوة الفاطمية ، وان استعان فى سيرته هذه بالسحر والتصوف
فى الوقت نفسه ، على نحو ما يعترف له بذلك أنصاره وخصومه، وعلى نحو ما كشفنا عنه
من حانبنا عن حقيقة صلته بالقرامطة من دراسة ماسبنيون ،

<sup>(17)</sup> نفس المبدر ج 9 ص 114 ـ 115.

<sup>(18)</sup> أنظر الأصالة عدد 57.

# حسان بن النعمان ودوره في نشر الاسسلام بالمفسرب

صالع بن قربة

ŧ

معهد العلوم الاجتماعية دائرة الدراسات التاريخيه والآثار جامعــه الجــزائر

### مفسدمة تاريخية:

لعل أول اتصال بين المغرب العربى ، والحياة العربية تم عن طريق الفتوح الاسلامية • هذه الفتوح التي كانت حركة عظيمة الاثر في تاريخ شمال افريقية ، وغرب افريقية والاندلس • وقد تدفق تيار هذا الفتح الى جنوب فرنسا ، وصقلية في فترة حكم الاغالبة ، بل وصل الى جنوب ايطاليا ، وانتشر النفوذ الاسلامي في الحوض الغربي للبحر الابيض المتوسط في مختلف الجزرالمنتشر، فيسه •

مده الفنوح الى قد تخللسها معارك حربية في البسسر مثل اسبيطلة ، ونهودة في المعرب ) ومعارك تحربه حاسمه مئل ( فرطاجنه في تونس وفاعد في طنجة وسنسبتة في المعرب الاقصى ) • هذه المعارك المصيرية التي خرج منها المسلمون منتصرين •

وللوقوف على أسباب هذه الانتصارات ، لا بد من دراسة الاوضاع الحربيه في بلاد لمنوب ساعه اصطدامها بالعرب الفاتحين .

ولا شك أن هذه الفتوح بلتها هجرات عربيه • وظاهرة الاختلاط بين شهوب من سلالات مختلفة ، سبترتب عنها فيما بعد ظهور النفافه العربيه • ولمعرفة الظواهر التي ساحبت الفتوح الاسلامية في البلاد بنبغي الفاء بظهرة سربعه على الاوضهاع الحربية والدينمة والنفافية حتى نقف على بعض الصعوبات التي واجهت المسلمين في الفتح •

# \_ النظام الحربي في شمال افريقية :

من دراستنا للتاريخ البيزنطى فى افريفيه الصح لنا أن الدفاع عن المغرب ضد أى عزو خارجى كان بعتمد على القواعد البحريه وسلسله من الحصون والقلاع التى نمتد على لساحل من افليم برفة الى مدينه طبحة · نسبسنج من هذه الظاهرة ان معارك الفتح لاسلامى فى شمال افريقية سنكون بحربه تعتمد على الاسطول القوى أكثر منها معارك مربة ، وعليه فان الفريق الافوى اسطولا والامنع حصوبا سنكون له الغلبة ·

ُ ولهذا قان غزوات المسلمين البربه في افريقية كانت مجرد غارات خاطفة وانتصارات سريعة .

لقد دخل المسلمون اقليم تونس منجنبين الحصون والقلاع الساحلية ، فأنشأوا مدبنة لمروان بعيدا عن الشريط الساحلي ، وانخذوها حاضرة للمغرب الاسلامي فيما بعد ولعل سبب هزيمة عقبة من نافع القيري ومن بعده زهير بن قبس البلوي ، يعود الى عقارهما الى القوة البحرية ، فضلا عن مرارة الكفاح في شمال افريقية (2) .

وقد أدرك المسلمون أهمية هـذا العامل في عهد الخليفة عبد الملك بن مـروان .

## \_ الحالة الثقافيــة:

وهماك حقيقة أخرى جدبرة بالدراسية وهي أن تأنير الثقافة الاغريقية اللاتينية قد أن تضعف الى حد بعيد ، بالرغم من جهود البيزنطيين في احياء هذه الثقافة .

- ابراهيم طرخان : المسلمون في أوروبا ، ص 59 ــ ابن الأثير : الكامل في التاريخ . ج 4 ، ص 45 . و تلاحظ بان ظاهرة النفافة اللابينية سيادت وانتشرت في المنطقة السياحلية فقط ولم يبوعل بحو الداحل والحدوب، ولعل السيب في ذلك أن البيزنطيين لم يعملوا على نشر النفافة في فلب البلاد .

وراحوا المحمول الملسلة من الفلاع حلف الشراط الساحلي لحمالتهم من هجمات الدريد .

عدا بمكس النفافة العربية التي بمكنب من المغرب كله ، وصبغت الفتوح الاسلامية النفافة المعربية بالصبغة الاسلامية الخالصة ٠

#### 3 \_ الحيالة الدينية .

من الجهائق الباريجية التي لا يقل أهمية عما اشرنا البه سبابقا ، ظاهرة تضاؤل شأن الكنيسية المستحية في بلاد المغرب ، هذه الكنيسية التي النجيب في الماضي البعيد اعلاما أمنال القديس أعسدين Augustine

ولعن من عوامل نصاؤل سأنها أنه لم تنتشر تعوذها الا في المنطقة الساحلية فقط ، تالاصافه إلى ما تعرضت له الكنيسة من الاصطهاد في فنرة حسكم الوندال الذبن شردوا استافهما وحرموا على المستحبين ممارسة دبانيهم والجهر تشعائر دينهم ، وعندما استعاد السنونطون حكم المعرب عقدوا احتماعا لم تحضره الا ( 217 ) استقف بعد ان كان عدد الاستافية قبل سيطره الوندال لا يقل عن ( 500 ) .

ولعل السبر نوماس حير من نفسر لنا هذه الظاهــره حيث يقول: « قمن اللازم ان نلسس الاستاب التي مهدت السبيل الى تدهور المستحية في شمال افريقية في شيء آخر أكثر منا تلبيسها في تعصب الولاة المسلمين .

ولكن مثل أن تحاول سبط هدة الاستاب علينا أن نتين كيف أن عدد الاهالي المستحين في نهاية الفرن السابع المبلادي كان لا بد أن بكون فليلا جدا د وهذه حالة تعمل استمرار نعائهم في ظل الحكم الاسلامي أقوى دلالة على انعدام وسيائل العنف والاكراه في التحول إلى الاسلام ، (3) .

<sup>3 -</sup> ارنولد توماس . الدعوة الى الاسلام ، ص 144

وحدث فبل أن بنهدم المسلمون الظافرون من مصر لاخضاع الولاية المغربية بعام أى فى منه 646 م أن الكنبسة الافرافية التى ناضلت كثيرا فى سبيل تطهير العقبدة المسيحية د انارها الى أبعد حسد ما قام من صراع بين المذاهب ، ومن المؤكد أن النقص فى عدد اساقه يدل على نفص كبير فى عدد الاهالى المسبحيين .

ومن الاعتبارات التي ذكر ناها من قبل بمكن ان نستننج في شيء من التأكيد أن الاهالي مسحدين في وقب الفيح الاسلامي لم يكن عددهم كبيرا بحال من الاحوال •

وقد ظل عدد الاهالي المستحبين في خلال الخمسين عاما التي انفضت قبل أن يحرز سلمون انتصارهم بنقص سبئا فشيئا من جراء ما أصابهم من أعمال التخريب في هذا زاع الطويل •

وكان من جرا، ذلك أن المغاربه ، لم بناضلوا خلف كنبسة قديمة تتفاعل عقدتها في سبهم ، ولعل ذلك بفسر السرعة المذهلة لاننشار الاسلام في البلاد ، فقد كان اقليم نرب من اسرع الافاليم دخولا في الاسلام ٠

## \_ سكان المغرب:

استكمالا للموضوع نضبف هنا ظاهره انفسام سكان البلاد الى طائفنين ، لان هذا صوع سيتيح لنا فهم كثير من ظروف هذا الشعب وسرعة اندماجهم فى الحياة الجديدة ، أن أهل البلاد الاصلمين كانوا فريقين يختلفان فى كثير من مظاهر الحياة الاجتماعية وفيصادبة والدينية وغيرها ، فقد كان فريق منهم يقيم فى المناطق السهلية التى تحف ساحل ومن ثم احتكوا بالمدن وامتهنوا الزراعة والتجارة .

آن دباننهم المسيحية وثقافنهم الاغريقية اللاتينية ، كما كانوا الحلفاء الطبيعيين زبطين ، وهم الذان قاوموا الفتوح الاسلاميه ، دفاعا عن تراثهم الديني والحضاري ، بنهزموا الا في معركة قرطاجنة ، ويطلق على هذا الفريق في المصادر التاريخبة اسم لمرانس ، • (4)

<sup>-</sup> ارنولد توماس: الدعوة الى الاسلام، ص 46 و 47

اما الفرس السين الذي يطلب عليه اسم « البنر » (5) • كان يقيم في المناطق الداخلية ، خلف خط الفلاع الدريطية ، وهم بدو بحبون حياه افرب الى حياه البدو العرب في شبه الجزيرة العربة • وهؤلا، وتدون والبعض منهم قد اعتنق اليهودية • أي انهم كانوا اعداء طبيعين للحكم البدريطي ومؤيدين للفيح الاستلامي •

وقد بنية المسلمون بعد المصارهم على البير تطبين في معركة فرطاجنة الى محالية هؤلاء المدو واحركوهم في الحقوق والواجبات. فقد كانت استجابة هؤلاء للدعوة الاسلمية عاملا من عوامل انتصار المسلمين .

وبعد أن ابنيا على در هذه الصوره الموجزة للاوضاع الداخلية في المغرب قبيل الفنوح الاسلامية وبجدر بنا ومل البعرض لموضوع بحينا «حسان بن النعمان ودوره في نشر الاسلام بالمغرب وان بعرض في الجاز للاوضاع الداخلة في الدولة الاسلامية ، التي على صوفها مكن فهم طول مده الفنح للاد المغرب وهذه الفنوح الني تميزت بظاهرة المدولة الحسزر والجسرد والمحتود المنابع المنابع المنابع المنابع والجسرد والمحتود المنابع المن

لعل السبب في ذلك بكمن في الحاله الداخلية للدوله الاسلامية الناشئة ، فالملاحظ من حلال استمراص بقاصير العروات البرية بين عامي ( 27 هـ ـ 82 هـ/643 ـ 690 م) ارتباطها بالاوصياح الداخلية للجماعة الاسلامية .

فالزحف الاسلامي بحو شيمال افراهه كان يبوقف حينا ، ثم يستأنف سيره حينا آخر ، فكان العبح الموقف وقت فقدان الوحدة الاسلامية ، وانشال الخلفاء بالاحداث والعبن الداخلية ، فكلما يوفرت هذه الرحدة نجد الفيوح تنقدم في ظلها .

لعد بدأت الموحة الاولى من حملات الفتح الاسلامي في عهد الخلفاء الراشبيدين ، واستطاع المسلمون أن يستولوا على الشام والعراق ومصر في طن الوحدة الاسلامية والايمان الراسنخ بالاسلام والحهاد في سبيل الله .

5 \_ ابن خلدون : كتاب العبر ، ج 6 ، ص 261

رم سوقف سار الفنح عام (35 هـ/655 م) على اثر مقبل الحليفة عيمان بن عفان وحدوث الهيمة الكبرى ، وعندما نمكن الحليفة معاوية بن ابى سفيان ( $41_{-60}$  هـ) من استعادة الوحدة ، نواصل الفنح من جدبد .

ولهذا بعدر العصر الاموى عصر الفنوح الحقيقبه للمغرب، فهذا معاوبه بن أبى سفيان أول الحلفاء الامو بن بعقد لمعاوبه بن حديج ومن بعده عقبه بن نافع على ولاية افريفيه ( 50 هـ/670 م ) والدى دوحنها انتصارات عقبة بتأسيس أول مدينة اسلامه في افريفية بهمي الفيروان •

رم وقف الفتح تحدوث الفننة النانية (عام الجماعة الناني) في الفترة الواقعة بن وقاه الجليفة بن معاوية وتولية الخليفة عبد الملك بن مروان (65 هـ ـ 86 هـ) ـ وكانت الحالة السياسية عندما جاء هذا الخليفة مضطربة وجد سيئة غام بكن تابعا للدولة الاموية سوى (مصر والشام) اما فيما عدا ذلك فقد تفاسيه الدولة ، الزبيريون في الحجاز والعراق ، والحيوارج في منطقة الاهواز ، واستنطاع عبد الملك ان يقضي على الفتن والمورات التي هددت الدولة بالزوال ، واصلح الاوضاع الادارية والاقتصادبة وصبغ الدولة بالصبغة العربية الخالصة .

## الحالة السياسية في افريقية قبل مجيئي حسان بن النعمان:

لقد خلف حادثه مفنل عفيه بن نافع في معركة تهودة آثارا سبئة في نفوس المساحين ، والني نربب عنها فقدان المسلمين لافريقبة الني سبق لهم أن فنحوها ونشروا الاسلام بين طظهرانها ، وبالرعم من المشاكل الداخلية التي واجهت الحلافة ، مسم عبد الملك بن مروان أرسال جبش اسلامي الى افريقية واسمد فبادته الى زهير بن فبس البلوى (6) لاعسادة بسبط نفود الحلافة على هذه المنطقة التي أظلها الاسسلام ، از سل الحليفة عبد الملك الى بشراف العرب ليحشدوا له الناس من الشام ، واوقف لذلك ، مرال مصر ، فسارن الناس

الى الجهاد في سيسمل الله ، وأمرهم أن بلحق ا بزهير قلما وصلوا اليه خرج بهم الى افريفسيه (7) ·

وأما بارسع هده الحمله فستق معظم المؤرخين بخلاف أبن خلدون (8) فيجعلونها عام 69 هـ .

و دان عمل رهبر عطم الاهمية من الباحية السياسية ، لاية سيار على حطة نابته واصحه ، وصى على مدومة اهالى السمال وعم افوى عناصر المقاومة ، الا أن زهير رغم هذا الانتصار الرائم قد اعدل شبان الروم وهم عنصر المقاومة البابى ، فلم يعمل حسابا لذاك ، لان قويهم قد احمدت منذ زمن طويل ، ولم يكن بنوقع أن يستيقظ الروم مرة أحرى ويعودون إلى استرداد البلاد من حدد ، فقاحاته هذه المقاجاة البي أودت بحياته في ترقة (9) .

ولهدا كانب طاهره استشبهاد زهير بن فنس الناوى على بد الروم عبره لحلفه للعمل على نحب الاحطاء الني وقع فنها سانفوه ، وانخاد الحطه الني بننغي أن بسلكها في فتح افريقيية .

ادن لقد أدرك المسلمون في حادث مقبل زهير بن فيس البلوي، أنه لا يتم فتح البلاد الا بالعضاء على مقاومة الروم وتخليص افريقية من كل آنارهم •

ومن الواصح أن حركه معاومه السريطسين في شمال أفريفية كانت تتارجع بين الفوه والصعف ، نظرا لطروف البيزنطيين في القسطنطينة وأفريقية كذلك. •

ومند معرك (سبيطله) التي أحرز فيها المسلمون نصرا عظيما ، توقفت المقاومه البيزنطية وقتا طويلا ،

ودلك راحع لانشغال الببزنطبين بنزاعهم مع المسلمين في المشرق .

<sup>7</sup> \_ المالكي : رياض النفوس ، ص 9

<sup>8</sup> \_ يحدد ابن خلدون سنة 67 ، كتأريخ لهذه الحملة : العبر ، ج 6 ، ص 217

<sup>9 -</sup> الدكتور حسين مؤنس: فتح العرب للمغرب، ص 232 •

ولما خمت حدة صراع الروم في المشرق ، نشطت مقاومتهم في المغرب ، وهذا ما لوحظ مي حمله عفيه البانية ، وأعفب دلك محاولة الامبراطورية البيزيطية استعادة امريقيه (10) • ووصول الاسمطول البحرى الذي صادف زهيرا في برفة ففضي عليه •

ووصول الاسطول البحرى الذي صادف ذهيرا في برفه فقضي عليه ٠

ومعنى هذا انتصار الروم على المسلمين ومحاولة اعادة السبطرة على شمال افريقبة ٠

على ضوء ما سبق بتضح لنا أن مهمه الفائح الجديد لافريفية سبكون صعبة وأن يبذل كل قواه لمواحهة خطر الروم ، والذي سبفرر مصير أفريقية • ومن ثم تكون حدا فاصلا بين أفريقية البيزنطية ، وبين أفريقية الاسلامية •

## حملة حسان بن النعمان على افريقية:

كان حادث استنسهاد زهير بن فيس البلوى في برقة على يد الروم البنزيطيين عظيم الاثر في مرقف الخلافة الاسلامية في افريقية ، وستكون هي الباعث على المام فنحها والمحافظة على فوة الخلافة وهيسها أمام الروم ، خاصة بعد أن هزمت جيوش المسلمين وقتل قوادهم على بدى الروم ، وهذا هو السبب الرئيسي الذي دفع بالخليفة عبد الملك ارسال الجيوش الى افريقية .

وبعد ان ببنا الاوضاع السياسبة في افريقية ، نننفل الآن الى الحديث عن حملة حسان بن النعمان الدى اسمدت اليه مهمة انمام الفتح في هذه المنطقة النائية •

وننساءل الآن مني كانب هذه الحمله ؟

لا بختلف المؤرخون العرب في نسبه هذه الحملة الى حسان بقدر اختلافهم في الزمن المسركت فيه ٠

ويمكن الوفوف على طبيعه هذا الاختلاف في عبارة ابن عذاري التالية : « وغزوات الله الم النف على طبيعه محقق ، ولا فتحه لمدبنة قرطاجنة وتونس ولا قتله كاهنة ، (11) .

- الدكتور حسير مؤنس: نفس المرجع السابق، ص 232
  - ابن عذاری: البیان المغرب، ج 1، من 39 •

وقد أورد كل من ابن عبد الحكم الذي ذكر أن الحملة قد سيارت عمام 73 هـ (12 وانتهب عام 76 هـ (13) .

كما بضارب أرا، المؤرخين الاوروببين أبصا في تحديد زمن قيام هذه الحملة •

ولمسحث سبب الاختلاف ، ربما برحع دلك الى أن حسانا فام بحملين اثنتين لا حملة واحدة ، فمع في الاولى فرطاجته ثم البجه نحو الكاهنة فانهزم ، واتجه في الثانية تحدو الكاهنة ثم فتح قرطاجنة مره أخرى ، فاحتلط الامر على المؤرخين لتشابه أعمال الرجل في كلبهما (14) .

واختلفوا من السحوات التي القصت بين مسيرة الاول وحملته الثانية ، ويبدو أن الخليفة عبد الملك بن مروان قد أعد حملة حسان بن النعمان ، ثم ابقاها في مصر فترة من الزمن نظرا لما أنان تحبط تدولنه من اخطار ، ولما استقرت له الامور في الدولة ، أمسر حسانا بالمسير فسساد .

اعنهد المؤرحون ان حسان من النعمان سار الى افريفية بمجرد ما أمره عبد الملك على الجبش · هذا ما دهب البه الدكنور حسين مؤنس حول ظاهرة الاختلاف هذه ·

والحميفة أن الحليمة عبد الملك بن مروان لم يفكر في الاهتمام بشؤون أفريقية بجدية الا بعد أن فصى على ثورة أبن الزبير عام ( 73 م ) ·

اد ليس من المعفول ان يتخلى الحليمه عن هذا الجيش الكبير الذى بلغ تعداده اربعين العا ، هذا اذا اضعفنا الى ذلك الاخطعار التي كانت تحيط بالدولة من جهة الحوارج

<sup>12</sup> \_ ابن عبد المكم: فتوح افريقيا والاندلس، ص 62

<sup>13</sup> \_ ابن الأثير : الكامل في التاريح ، ج 4 ، ص 31 ، أما ابن خلدون فيجعلها سنة 69 هـ ـ العبر ، ج 6 ، ص 212 \_ ابن عذارى 78 هـ ، البيان المغرب ج 1 ، ص 34 \_ المالكي عام 69 هـ (رياض النفوس ، ص 31) - وأما ابن ناجى والدباغ فيجعلونها سنة 69 هـ ـ وأما ابن ابى دينار القيرواني فقد تردد بين سنوات ( 76 هـ \_ 77\_79 هـ ) المؤس ، ص 33 \_ النسويرى 74 هـ \_ البكرى عام 68 هـ \_ المغرب في ذكر بلاد افريقية والمغرب .

<sup>14</sup> ـ الدكتور حسين مؤنس: نفس المرجع السابق، ص 235 ٠

والشيعة ، لذلك نرجح ان الخليفة قد أعد هذه الحملة وأذن لها بالمسير الى افريقية فى حدود ( 76 هـ ) بعد ان أخمد الفتن والثورات واعاد الوحدة السياسية للدولة ، يعنى ان نفكير الخليفة فى هذا الامر لم يكن الا بعد عام ( 74 هـ ) .

ولعل المؤرخين الببزنطيين نيوفانيس ونقفور اللذبن أورد المؤرخ ديل رأيهما يلقيان بعض الصوء على تحديد ناريخ هذه الحمله ، اذ يتفقان على أن حسان بن النعمان هاجم مدينة ورطاجنة للمرة الاولى سنة 695 التي بوافق سنة 76 هـ • (15)

وينعق رأى القيرواني مع رأبهما ، كما أن المؤرخ المرنسي كودل قد وافق على ذلك الساريخ (16) ·

سنخلص من هذه الآراء ان الفترة الزميه لحمله حسان تكون بين ( 76 هـ \_ 78 هـ ) (17) ·

## حسان بن النعمان الفاتح الحقيقي للمغرب:

متصل نسب حسان بن النعمان بالغساسينة الذين استقروا بالشيام قبل ظهور الاسيلام (18) ·

فالصادر التي أرخت للفتوح الاسلامية في شمال افريقية لم تتحدث عنه قبل هــذه الغزوة فالمالكي يقول وهو: « أول من دخلها من أهل الشام في زمن بني أمية ، (19) .

ويفهم من عبارة المالكي ان حسان بن النعمان كان من المقربين للبيت الأموى الذين يثق فيهم ، عرف بالشيخ الأمين كما ذكر بن ناجي والسلاوي .

<sup>(15)</sup> Diehl: L'Afrique Byzantine, p. 584.

<sup>116)</sup> Caudel: p. 150.

<sup>17</sup> \_ ابن عدارى : حدد حملة حسان بعام 78 هـ ( البيان المغرب ، ج 1 ، ص 34 ) -

<sup>18</sup> ـ هو حسان بن النعمان بن عدى بن بكر بن مغيث بن عمرو بن مريقيا بن عامر بسن الأزد : جمهرة انساب العرب ، ص 321 ـ ابن عدارى ( البيان ، ج 1 ، ص 34 )

ابن خلكان ( وفيات الاعيان ، ج 4 ، ص 439 ) •

 $<sup>^{</sup>f t}$  - رياض النفوس ، ج  $^{f t}$  ، ص  $^{f 18}$ 

واحتمار حسان تفائد لغزو افريفية يدل على أنه كان قائدا محنكا سبق له ان خاض حارك بطولبة طويلة ، لان الطروف السياسية والحريبة في غرب البحر الابيض المتوسط النبيب فشيل الفاده المسلمين في هذا المبدان فيله ، ويؤكد هذا الرأى الحليفة عبد الملك بن مروان عبدما سئل فيمن يولى أمر افريفية قال . « ما أعلم أحدا أكفأ بأفريقية من حسان بن النعمان الغساني » (20) .

لهذا احتاره لايمام فنع افر هذه الهذه الفيع الذي انفضت علب حتى الآن خمسون سنه دون ان تحفق المسلمون أنه نسجه .

1.

وكان اهممام الخليفة كبيرا بالحيش الداهب الى شمال افريقية كما ينضح لنا ذلك من قول ابن الاثير الآبى ، فلما علم عند الملك فيله ( زهير ) عظم عليه وعلى المسلمين وأهمة دلك وشغلة عن افريقية ما آبان بيمة وبين ابن الربير ، فلما قدل ابن الزبير ، واجتسمع المسلمون عليه جهز جيشا كبيرا واستعمل عليهم وعلى افريقية حسسان بن النعمان العسابي ، وسيرهم النها في هذه السببة ( 74 هـ ) فلم بدخل افريقيسة قط ( كذا ) حيش ميلة ، (21) ،

لم سالع اس الاسر في وصف عدا الجيش الذي بلغ عدده أربعين الفا (22) .

ولا شك أن الخليفة عبد الملك قد أمر قائده حسان أن يتوقف فيسرة بمصر خوفا من قيام فني أحرى و وحول هذه النفطة بقول ابن عذارى و وفي سنة 78 ما قدم حسان بن النعمان أفريقية ألفا وأقامة أولا في مصر بالنهوض إلى أفريقية

<sup>20</sup> ـ المالكي : المصدر السابق ص 31 ٠

<sup>21</sup> ـ ابن الأثير . الكامل في التاريح ، ج 4 ، ص 31 ٠

<sup>27</sup> ـ يتفق كل من ابن عدارى والنويرى والقيروانى وابن ناجى والسلاوى على ان عدد الجند الذين قدموا الى افريقية مع حسان كان ( 40 الفا ) • بخلاف المالكى الذى ذكر ان عدده ستة آلاف فارس فقط • وتتدير المالكى غير صعيع باتفاق المؤرخين • ـ انظر أيضا :

G. Marçais: La Berbérie de l'Orient au Moyen-Age, pp. 33 - 34

ويقول له: انى اطلقب بدك فى أموال مصر فاعط من معك ومن ورد عليك ، واعط الناس ، واخرج الى بلاد افر بفية ، على بركة الله وعونه » (23)

والسؤال الذي بنبادر الى الذهن الآن هو متى أمر الخلبعة فائده حسان بالبقاء في مصر ، وفي أبه فترة زمنيه أدن له بالمسير الى امريقيه ؟

الواقع أن حسانًا لم بقص هذه النفرة في مصر دون العمل على تجهيز جيشه وأخذ كل الاستعدادات لهذا الدور الهام الذي ينتظره ٠

بمجلى ذلك من عباره ابن عذارى السابقة الذكر أن حسسانا كان يعمل جاهدا على حمع عدد اكبر من المصربين للانضمام الى هذا الجبس الغازى « فاعط من معك ومن ورد علبك » مما يجعل هذه الحمله أكبر ووة بدحل افريقيه منذ بداية الفتوح الاسلامية لها ، والى سنقرر مصيرها السياسى والدينى •

ما بزال الغموض بكسف تاريخ الطلاق الحملة من مصر الى افريفية ، لان غزوات حسان لم ينضبط سأريخ محفق كما قال ابن عذارى · وستحق الدراسة والتحقيق ·

## اسراع بين السلمين والبيزنطيين:

بعد بحرك الحمله من مصر ، سلك حسان نفس الطيريق التقليدي ، فاجتاز برقة وطرابلس دون مقاومة ، حتى وصل الى سهل رونس ، ويظهر أن هيذا القائد قد رسم الحطه الني سيسلكها ، وهي الاتجاه نحو الشيمال ، حيث قرطاجنة مركز نفوذ السنوطيين .

و مذكر بان بعض البربر فد انضموا الى جيش حسان بدليل قول ابن عبد الحكم: مضى في جبش كبير حنى نزل طرابلس ، واجنمع الله بها من كان خرج من افريقية وطرابلس فوجه على مقدمته محمد بن ابى بكير ، وهلال بن ثروان اللواتى ، (24) .

وهلال هذا لا نجد له ذكرا في المصادر الاسلامية ، بانفراد ابن عبد الحكم ، كما ان حفيفة هذا اللواتي لم يبينها لنا هذا المؤرخ .

- $^{-23}$  ابن عذاری : نفس الممبدر السابق ، ص  $^{-23}$
- أبن عبد الحكم: نفس المصدر السابق، ص 62 -

ولكن ورود هذا الاست ملقى الضوء على بعض الحقائق الناريخية ، منها أن هلالا اللوابي آن مسلما وانصم الى حالب المسلمين وناصرهم فاعطوه القيادة في جيشتهم ، وبدل عدا الاسم كذلك على أن معظم أنصار المستمين في مستبرهم هذا كانوا من البربر البسسر .

واصل حسان مستره حتى تلع مدينه العيروان فاعده الاستسلام • ودلت الاحتوال السياسية على عدم وجود أنه مقاومة تريزيه في الفيروان ، الامر الذي ساعد العرب على العاد خطة حريبة للفاء العبدو •

وقد دهب المؤرخ الفريسي ( دس الماه) بان البيزنطيني عندما استولوا على برقة استطاعوا الله بمدوا الولاية الداخلية ، ولكن الظروف السياسية تنفى ذلك ، اذا لو الله الروم قد استولت على افراهية لوحد المسلمون مقاومة في طريقهم إلى الفيروان •

ولعل حطه حسان في الحرب بنجلي في روانه عبيد الله بن صالح حيث بقول: « • • • فسنار حتى دخل العبروان • فسنال عن اي ملك عظمت سوكته بالمغرب الاوسط فقيل له « ملك فرطاحته ، بن يو بس وفرطاحته ابنا عشر مثلا ، وبين يو نس والقيروان مائة ميل ، فدهب حسان حتى دخلها بالسنف فجمع من حولها وجريوها » (25) •

و به يهم من رواية عبيد الله بن صالح أن الرعامة ومركز القوة كانا في الشيمال حبيث فرطاحية التي استعادت قويها ٠

الواقع آن السريطين لم سرفعوا مقاحاه السلمين لهم يهده السرعة و ويبدو أن سير حسان الى فرطاحية قد أرعب الروم و بعض البرير فأسرعوا بحسوها ، وهذا المؤرخ ابن الأبير صور لفاء المسامين بالروم أصدق بصوار حيث بقول «فلما ورد الفيروان بجهز منها وسيار الى فرطاحية ، وكان صاحبها أعظم ملوك أفريقية ولم بكن المسلمون قط حاربوها ؛ فلما وصل النها رأى بها من الروم والبرير ما لا تحصى كنرة فقائلهم وحصرهم وقتل منهم كنيرا ، فلما رأوا دلك احتمع رأبهم على الهرب فركمو في مراكبهم وسيار بعضهم الى

25 ـ عبيد الله بن صالح ( نص جديد عن فتح العرب للمغرب) مجلة معهد الدراسيات الاسلامية بمدريد عام 1954 ، ص 221 ·

صقلية وبعضهم الى الاندلس ودخلها حسان بالسبف فسبى ونهب وقنلهم فتلا دريعا • وارسل الجيوش فيما حولها فاسرعوا اليه خيوفا فأمرهم فهدموا من قرطاجنة ما فدروا عليه ثم بلغه أن الروم والبربر فد اجتمعوا في صطفورة ، وبنزرت وهما مدينتان فسار البهم وفاتلهم ولقى منهم شدة ، (26) •

ونسبنتج من كلام ابن الأبير طهور عنصربن فويين في هذه الحرب هما البربر والروم وبحالفهم على حرب المسلمين ، لذلك نرى حسانا يبذل كل مجهوده في القضاء على هذا النحالف ، فانتصر العرب على الببزيطيين وسفطت قرطاجنة أدوى معقل بيزنطى في شمال افريقيه .

تما ههم كذلك بان المسلمين لم سببق لهم أى الصال بقرطاحنة منذ دخولهم الى شمال الوراهم ، وأن حسانا هو أول فالح مسلم طرق ألواب فرطاحنة .

و بعد أن فضى على فلول الروم والبرس ، عداد السمال عائدا الى الفيروان ، ولكن الروم عادوا الى قرطاجنة للاعنصلام بها ، دلك ان البيز نطيين لم بهدفوا باخلاء فرطاجه نركها الى الابد في أبدى المسلمين ، وانما بينوا في انفسهم الهجوم عليها مره احرى بعد خروج حسان منها (27) .

فحصنوا المدبنة من جديد للاعتصام بها ، وعندما علم حسان اسرع بمن معه مرة آخرى الى فرطاجعة كما بنضح ذلك من نص ابن عذارى النالى : « فرحل اليها حسان ونزل علمها فحاصرها حصارا شديدا حنى دخلها بالسيف فقتلهم فتلا ذريعا ، وسباهم ونهبهم، وارسل أن حواليها ، فاجتمعوا البه مسارعين ، خوفا من عظم سطوته ، وشدة باسه ملما أبوه ولم ببق منهم أحد أمرهم بتخريب قرطاجنة وهدمها حتى صارت كامس الغابر » (28) .

<sup>26</sup> ـ ابن الأثير : المسدر السابق ، ج 4 ، ص 31 . كافتير : المسدر السابق ، ج 4 ، ص 31 . كافتير : الاسلام ( مترجم ) ، ص 70 ·

<sup>-</sup> Georges Sotrogorsky: Histoire de l'Etat Byzantin, pp. 169-170.

<sup>-</sup> Encyclopédie de l'Islam, T. 3, p. 279.

<sup>27 -</sup> البكرى: ( المغرب في ذكر بلاد افريقية والمغرب ) ، ص 37 .

<sup>28 -</sup> ابن عدارى: المصدر السابق نفس الصفحة •

وبلاحظ أن أن عذارى بنالغ كثيرا في وصف خراب فرطاجنة ولكن الاحداث التي سيابي ذكرها بدل على أن المسلمين لم بحربوا المدينة كلها ولل بعيد على درجة كبيرة من العوه والمنعة وأن الروم سيتحصبون حلف استوارها بعد ذلك في فترة انشتغال المسلمين بحرب الكاعبة وبعد أن يمكن حسان من طرد الميزيطين والبرير الذين المجأوا الى مديني ( باحة وبوية ) عاد إلى العبروان وليستريح جنده من هذه الحرب الطويلة وعبر مدرك أن أثروم ما داموا بحياتون بعض الحصيون على الساحل بمكنهم الاتصال بالاميراطورية الدريطة لطاب المحيدة ومعتقدا بان الباحية الشيابية قد خلصت للمسلمين و

ومن الفيروان سينطلق المسلمين بحو المنطقة الداخلية « حيل أوراس » •

## موقف السكان من العابعين المسلمين الاوائل:

ومل المحدث عن نقاصمال الصراع بين المسلمين والسكان في شرق الجزائر ، يجدر بنا أن بلغى نظرة سريعة على الحالة السماسية في هذه المنطقة ، ليقف على عنف هذا الصراع الذي سمكون له أبار هامة على مصبر هذه البلاد فيما بعد .

ولعل المؤرج ابن حلدون حبر من نصور لنا الحالة السياسية أصدق تصوير حبث نعول «واصطرب افراهية بارا» وافترق أمر البرير وتعدد سلطانهم في رؤسائهم ، وكان من اعظمهم شيئاً تومئذ الكاهبة دهنا بنت مانية بن تنفان مليكة جبل أوراس وقومها من حراوه ملوك البير ورعمائهم » (29) •

ادن عده صوره الاوصاع السياسية في المغرب الاوسيط ، فماذا عن الوضيع السياسي في الغيروان »

لم مكن حسانا بعلم نامر الكاهنة وقومها ، ويؤكد عده الحقيقة المؤرخ ابن عدارى في النص النالى . « لما دخل العبروان أراح بها أباما • نم سال أهلها عمن بقى من أعظم ملوك افريقية ، لسبر اليه فسنده أو تسبيلم فدلوه على امرأة بجيل أوراس بقال لها الكاهنة

29 - ابن حلدون : العبر ، ح 6 ، ص 218 -

وحميع من بافريفية من الروم منها خائفون ، وحميع البرير لها مطبعون ، فان قتلتها دان لك المغرب كله ولم ببق لك مضاد ومعاند ، (30) .

وقبل أن تمضى في تحليل أسبباب هذا الصراع ، سبغي لنا النعريف بهذه الملكة السرية .

#### نسخصية الكاهنسة:

ال هذه السحصية الماريجية ما ذال يحيطها الكنير من الغموض وتعضارب حولها الآراء، وقد احتلف وحهات نظر المؤرجين اختلافا سنا حولها، فهماك من يميل الى انكارها اصلا معتمدا على ما بنسوب اختارها من أساطير ومن بين هؤلاء ليبو الذي ذهب الى أن الكاهبة ما هي الا البطريق بوحنا (31) وهذا رأى غير صحيح ولا تؤيده المصادر الاسلامية التي انقف جميعها على وجود شخصية البطريق يوحنا الذي استولى على مدينة ورطاحية من حهية، وأسمارت في وضوح الى الدور الذي لعنته الكاهنة في مقاومة المسلمين القابحين من جهة أحرى و

و بؤكد وحود هذه الشخصبه الماربخبه ابن خلدون الذي بعتبر من اوثق المؤرخين في باريخ السربر حبث نفول: « وكانت زناسة أعظم فبائل البسربر وأكثرها جموعا ويطونا ، وكان موطن جراوة منهم بجبل أوراس ٠٠٠ وكانت رباسنهم للكاهنة دهيا بنت ماينه ٠٠٠ وكان لها ينون ثلاثة ، ورثوا رياسيه قومهم عن سيلفهم وربوا في حجرها فاسيدت عليهم وعلى قومها بهم ، وبما كان لها من الكهانه والمعرفة نغيب احوالهم وعواقب أمورهم فاينهت اليها رياسيهم » (32) ٠

37 ـ ابن عذارى و نفس المصدر السابق ، ص 37 •

- ابن حلدون: العبر ، ج 6 ، 17 و 18 \_ ويعرف ابن الأثير الكاهنة بقوله: « امسرأة تملك البربر تعرف بالكاهنة \_ وكانت تغبرهم باشمياء من الغيب ولهذا سميت الكاهنة » \_ الكامل ، ج 4 ، من 32 •

<sup>31 -</sup> يقول ليبو: « أحاط العرب الذين يغرمون بغريب الحديث غراما شديدا ، قصة هذه الثورة بعور من الخيال فيذهدون كما تزءم روايتهم الى انه كانت هناك ملكة للسربر تسمى الكاهنة تمكنت من هزيمة العرب أول الاس ، وهذه الكاهنة كما استبان لنا من أوثق العلماء ليست الا البطريق يوحنا نفسه ؛ أظهره المؤرخون في شكل امرأة لأنه كان خصيا » ـ حسين مؤنس : ( فتح العرب للمغرب ) تعليق ، ص 242 .

ادن فلا سك آن الكاهمة حقيقة باريخية ، كانت في بداية أمرها بالاحداث السياسية زوجة أحد رؤسا، فيناله حراوه ، وبعد أن بوقي روحها هسندا خلف لها ولدين احدهما بريري والآخر بويابي (33) أوضى لهما بالرياسة في الفييلة .

و الماسمهامة الحالب ، فاستطاعت أن ينولى الوصامة على ابنيها ، ولم استنائر بالسلطة من ولديها الما ذار ابن خلدون ، لان الأحداث البالمة يؤاند عكس ذلك أذ كانت شديدة الحب لهما .

وقد دهب نعص المؤرجين (34) الى وجود علاقه بين الكاهنة وكسيلة الاوربي وأن الها بدا في مقبل عقبه بن باقع الفهرى وادا صح هذا الراى بكون احتكاكها بالمسلمين قد بم قبل عده المقاومة ،

ولكن الوقايع الباريجية لا يؤيد وحيود علاقة بينهما ، يدليل أن مقاومة كسيلة للمسلمين كانب يميل رعامة البرير البرانس أحين أعينقوا البصرائية وتشربوا الثقافة اللاسنة ، أما أن حرالة أسيلة بأنب ينسم بروح الانتقام والبار لما أصاب زعيم البرانس من المهاية والدل على من يقيمة بن يافع ، في حين كان مضارب فبائيل البنر يزعامة الكاهنة بعيده عن النفود البيزيطي ، واحتفظت باستقلالها في أخبال والهضاب ، تعبش حياة فريدة حاصة بهم ، ويدين معظم أفراده أ بالديانة المهودية (35) .

بعد أن أشرنا إلى العسدام العلاقة سبن حراله رغيم فلملة أورية البريسية وبين حركة الكاهنة رغمة فلملة حراؤه ، للحب أدن عن السلب مقاومة زعيمة جبل الأوراس للمسلمين العالجين .

ادن فما عني تواعب حر مها وأنازه على او مع السماسي في افريفية ؟

<sup>33</sup> ـ ابن عداري نفس المصدر السابق، ص 27 ـ انظر ايضا:

<sup>-</sup> Encyclopédie de l'Islam , Art « Kahına », T 3, pp 67 68.

<sup>-</sup> Gautier E. F.: Le Passé de l'Alrique du Nord, pp. 258-262

<sup>34</sup> ــ ابن ملدون : كتاب العبر ، ج 6 ، ص 17 ــ 18 -

<sup>35</sup> \_ ابن حلدون نفس المصدر . ج 6 ، 108 -

### الهنة زعيمة منطقة أوراس:

من خلال الاحداث والوفاع العالبه بنصبح لما أن مقاومه السكان بزعامة الكاهنة كانت عاما عجلى ، اذ لم تكن فبيله جراوة تعرف أهداف المسلمين ورسمالنهم في شمسمال رعبه ، الامر الذي حعلها بمخوف من افتراب المسلمين من موطن استقرارها بالاوراس، الجعلهم بسمعدون بكل فوتهم لمعاومة المسلمين دفاعا عن استقلالهم وحريتهم .

والظاهر أن الكاهنه لم ترفع رابة العصيان الا عندما بلغنها أخبار قدوم المسلمين .

هده البطله البرس أنه الني بسمبها عبيد الله بن صالح سر مكه المغرب (36) التي سارس الآراء حول صحه ورفض قصنها والشك في حقيقتها ، لكو بها امرأة ، فهذه حجة عبه ماطله ، اد الباريخ يحدثنا عن بطلات من النساء سجلن أروع الصفحات في التاريخ مشرى (37) .

ودد بالغ ببير من المؤرجين في وصف سلطان هـذه البطالة « وجميع من بافريقبه من روم منها حانفون وحميع البرار لها مطبعون ٠٠٠ فان فتلتها دان لك المغرب لله » (38) ٠

وبعهم من روامه ابن عدارى ، أن الكاهمة كانت تفرض سلطانها على كل بلاد المعرب ، أن الكاهمة كانت تفرض سلطانها على كل بلاد المعرب ، ألام ابن حادون في هذا الشان أوضح أد يؤمد لما معالم حدود هذه المملكة البربرية عوله . « وكان من أعظمهم شأيا بومئذ الكاهنة ٠٠٠ ملكة جبل أوراس وقومها جدراوه لموك المدر وزعماؤهم » (39) •

و احيرا بحلو لنعص المؤرخين الفرنسيين الذبن يعتبرون حركه الكاهنة حركة محلبة معلم الحنس الدريرى الذي أبي الخضدوع لسلطان المسلميين • وبذهب المؤرخ ( كودل Caudel ) • يان حركة الكاهنة هذه آبارت شعورا وطبها ( 40) •

36 ـ عبيد الله بن صالح · ( نص جديد عن فتح العرب للمغرب ) ، نشره ليفي بروفنسال . . . في مجلة المعهد المصرى بمدريد ، ص 228 ·

3 \_ الدّكتور حسين مؤنس : نفس المرجع ، ص 245

3 - ابن عذارى : نفس المصدر السابق ، ص 36 - الدباغ : معالم الايمان ، ج 1 ، ص 61

· العبر ، ج 6 ، ص 218 ·

- Mercier, op. cit., pp. 214-215
- Coursel, op. cit., pp. 217-219.

- حسين مؤنس · نفس المرجع ، ص 246

والان بعد أن عرفيا طبيعة هذه المقاومة وسيستمانها المحلبة ، ينتقل ألى الصراع بين القابحين المسلمين وسكان البلاد ·

#### مصركة وادى نبسنى:

ولما تنعها بنا رحب المسلمين النها أحدث تستعد لمواجهة الزحف المذكور أ

و الدَّارِ اللهِ عَدَارَى اللهِ الصَّلَّدُ \* واللهِ الكاهنة حَرَّهُ \* فرحلتُ مِنْ الجَهِلِ في عدد لا تحصي ، ولا تملم بالاستعصاء وستنصه إلى مدَّنَّة باعانه \* (41) \*

لعد بعجلت الكاهمة السمر تحبسها إلى مدينة تاعات الحصيمة ( التي تقع على سفح الجبل والمحكم في الدروب الموصيلة الله) ، ليكون على مقرية من فيتلمها جراوة في الاوراس كي تستيد سمها العود و أأنت حقه حسيان على المناعب في الهجوم قبل أن يتم عسدوه استعداداته ، وقد احد تهذا الاسلوب في حرية مع الكاعبة .

ولم نظمتان الى دوردوا عدا بعمدت الى عدم مدينة ناعاته حتى لا يتحصن بها المسلمون و وتعلقد نعص المؤرجين أن الكاعبة ١٠ ت تعمل مع النيز نظمين على طرد المسلمين من افريقية في عدد الفيرد .

والحممه أن سياسة البخريب هذه التي عزمت الكاهيف على تطبيقها تؤكد في جلاء ورصوح أنها لم يكن على صله بالروم السرنطين اطلاقا ، لان سياسة هذم الحصون والقلاع التي تحيط بمديمة باعانه ، لا تفرها السياسة البير بطنة التي كانت تشبجع السكان أثناء بعالفهم السابق الاعتماد على الحصون والمدن المنتعة لصد الزحف الاسلامي (42) .

وأما أسلوب الكاهبة في مفاومة المسلمين ، فهو عدم الاعتماد على الحصون والمعاقل ، ؟ وانما نفضل اللفاء في الارض الفضاء ومنازلة حصومها بنفس السلاح بالحراب والسيوف

<sup>41 -</sup> ابن عدارى: بفس المعبدر، ص 35 - 36 - ويذهب (Mercier) ان الكاهنة في فترة انشغال حسار بعروبه على قرطاجنة - كانت تجمع القبائل وتثيرها لقتال المسلمين.

<sup>42 -</sup> ابراهيم العدوى . الأمويون والبيزنطيون ، ص 245 •

وعبرهما، بعمى دلك عنف المفاومة الني سبواجهها المسلمون الفائحون، اذا أخذنا في الاعتبار الظروف الني كانت تحيط بجيد حسان بن النعمان على ائر عردتهم من حرب قرط جنة ، فلم بفكر حسان في الاحتماء بالفلاع ، بل زحف النها فالنفوا على نهر البلاء (43) .

وعلى ضوء ما سبق مكن تصور الطراق الذي ساكه حسان : حرج من القيروان وسار محاذا « واد فكا » ، وسار حتى وصل ببسه على المجرى الاعلى لواد ملج • ومن تبسية النحه شمالا نشرق واد كبير المهبرات التي اصب في « جرعة الطرف « وهناك عسكر وجعل بنظر الكاهنة (44) •

وحبى بدرك عنف المفاومه وضراوة العنال بين المرفين في هذه المعراة ، بأتى على وصف ابن عذارى لها حب بقول: « فرحات الكاهمة حبى بزلت على الوادى المذكور فكان هو يشرب من أعلى الوادى وهي من أسفله ، فلما بوافت الخيل ، ديا بعضهم من بعض ، فأبي حسان أن نفايلها آخر النهار ، فيات الفريفان لبليهم على سروجهم ، فلما أصبح الصباح ، النفى الجمعان فيعابلوا فيالا لم يسمع بميله ؛ وصبر الفريفان صبرا لم بينه أحد البه ، إلى أن هرم حسان بن النعمان ومن معه من المسلمين وفنلت الكاهمة العرب فيالا دريعا ، واسرت بهاين رحلا من اصحابه وسمى دلك الوادى وادى العذارى وانبعته فيالكاهنة حنى حرج من كل قابس » (45) ،

43 – ابن عبد الحكم: فتوح ، ص 62 ، وقد اختلف المؤرخون حول اسم المكان الذي جرت فيه احداث المعركة ، فابن الأثير يسميه نهــر نيني ( الكامل ج 4 ، ص 28 ) وابن حادون يسميه مسكيانة ( العبر ، ج 6 ، ص 28 ) ، ويروى عبيد الله بن صالح ، أن جيوش حسان والكاهنة « اجتمعوا الى وادى ترضى » • انظر : نص جديد عن فتـح العرب للمغرب نشر Lévi-Provençal ، في صحيفة المعهد المصرى بمدريد عام 1954 ، ص 222 • ويقول ياقوت في معجم البلدان ، ج 5 ، ص 339 أن « نيني • • هو نهر مشهور بافريقية في اقصاها » • ويطلق السلاوى على هذا النهر اسم وادى ترضى ( الاستقما ، ج 1 ، ص 83 ) ويسميه ابن عذارى بوادى العذارى ( البيان ، ترضى ( الاستقما ، ج 1 ، ص 83 ) ويسميه ابن عذارى بوادى العذارى ( البيان ، م 1 ، 66 ) • انظر كذلك عن هذا النهر :

- Histoire de l'Afrique du Nord, p. 21.

4 . حسين مؤنس : نفس المرجع ، ص 247 -

83 من 1 من عذارى . نفس المصدر السابق ، ص 36 من 1 السلاوى : الاستقصاء ، ج 1 ، ص 83 من عذارى . نفس المصدر السابق ، ص 36 من السلاوى : الاستقصاء ، ج 1 ، ص 38 من عذارى . نفس المصدر السابق ، ص 36 من عذارى . نفس المصدر السابق ، ص

اذن انهزم جنس المسلمين امام الكاهنة في هذه المعركة، وانتصر البربر على المسلمين؛ وكانت اثار هذه المعركة بالغة الاثر في نفوس المسلمين كما يفهم من عبارة الدباغ حيث يقول . و وظن المسلمون انه الفنا، وانهزم حسان بعد بلاء عظيم وقتل من العرب خلسق كشير » (46) .

وترتب على دلك خروج المسلمين من افريفية، وأسر ثمانين رجلا من جندهم، وغيابهم عنها طبلة خمس سنين .

وانتصار البرس على الفاحين بفسر لنا انعدام الصلة بين حركة الكاهنة وكسيلة • اذ لو كان دلك صحيحا لما مرددت ، في احتلال قاعدة القيروان ، قلعة الاسلام ومركز نواجد المسلمين في افريفيه •

وهذا الموقف من الكاهنه يعطننا صورة واضحة بان حركتها كانت ذات طابع محلى • فاكنفت بطرد المسلمين وامنت حدود فبلنها ، وعادت الى جبل أوراس • وهذه السياسة تناقض منا ذهب الينه (كودل Gaudel) من أن الكاهنية كانت تريد اقامة المبراطورية (47) •

# الوضع السياسي في افريقية بعد خروج السلمين منها:

لا شك أن حروج المسلمين من أفريقية على أثر هزيمتهم على يد الكاهنة في معركة وادى بيني سيترك البلاد تعيش حالة من العوضى والاضطرابات السياسية ، خاصة على مصير المسلمين في القيروان في هذه الفنرة الحاسمة .

ويفهم من روامة ابن عبد الحكم بان القيروان كانت بها قلة من ضعفاء المسلمين ، الذين تولى شؤونهم أبا صالح ، (48) .

وكان في وسم الكاهنة ان تقضى عليهم ساعة تشاء ، « ثم رجعت الكاهنة الى مكانها مز الجبل واطلقت اسرى المسلمين سوى خالد فانها اتخذت عنده عهدا بارضاعه مع ولديه

<sup>46</sup> \_ الدباغ : معالم الإيمان ، ج 1 ، ص 62 · 46 . (47) Caudel ; op. cit., T. II, p. 160.

<sup>48 -</sup> أبن عبد الحكم: الفتوح ، ص 62 - 63

وصيرته أخا لهما واقامت في سلطان افريقية والبربر خمس سنين بعد هزيمة حسان ، ونفت العرب من بلاد المغرب ، (49) .

وقد اعجبت الكاهنة بخالد بن يزيد ، ونبنته ليكون لها عينا على سياسة وخطط حسسان في الحرب .

الا ان الكاهنة لم تطمئن الى بقاء المسلمين فى « برقة » فلجات الى سياسة جديدة ادت الى القضاء علبها ، ويلخص ابن عذارى هذه السياسة بقوله : « وملكت الكاهنة المغرب الله بعد حسان خمس سنين ، فلما رأت ابطاء العرب عنها ، قالت للبربر : ان العرب انها بطلبون من افريقية المدائن والذهب والفضة ؛ ونحن انها نريد منها المزارع والمراعى ! فلا برى لكم الا خراب بلاد افريقية كلها ، حتى يياس منها العرب ؛ فلا يكون لهم رجوع اليها الى آخر الدهر » (50) .

هكذا سادت الفوضى منطقة أوراس ، لان السكان أبوا الخضوع لسلطان الكاهنة ولم ستطع أن نكون منهم كتلة ترد هجوم المسلمين فيما بعد • وراحت تعامل السكان بمعاملة سيئه ، حنى عم السخط ربوع البلاد ، فقد أصاب ابن الاثير وصف حالتها في العمارة التالية : « وملكن افريقية كلها وأسماعت السميرة في أهلها وعسمسفتهم وظلمتهم » (51) •

نسنخنص من روایه ابن عذاری السابقة الذكر بان حركة انتقاض الكاهنة على السلمين كانت حركة محلية ، اذ يغلب على قومها الطابع البدوى ، الذين لا يقيمون المدن وزيا ، ولذلك نفذوا لها ما طلبت منهم .

ولكننا نجد قلة من طوائف البراس الذين اخذوا باسباب الحضارة اللاتينية ، سنقروا على مشارف المدن ، هم الذين لفضوا سياستها التخريبية ، وطلبوا المساعدة الضمام الى جيش حسان بن النعمان ·

السلاوى : الاستقصاء ، ج 1 ، من 83 .

ابن عذاری: البیان ج ، آ ، ص 36 -

ابن الأثير: الكامل ، ج 4 ، ص 32 -

وهذا بجعلنا بعتقد بأن الكاهنة كانت بعيدة عن أحداث الفتح الاسلامي وصراع المسلمين مع البيزيطيين ، كما لم يدرك هدف المسلمين في شمال افريقية وهو نشر الاسلام والفضاء على نفوذ الروم في بلك البلاد .

ظل المسلمون في طرا بلس طوال هذه الفنرة بانتظار وصول المدادات الخليفة اليهم، بعملون على بنظيم المورهم واستعدادهم للمرجلة القادمة .

واقام حسان بعض المنشآت في برقة كما بنصح ذلك من قول السلاوي و فأفام ببرقة وبني قصوره المعروفة لهذا العهد بقصور حسان ، (52) .

ولم بكن حسان بن البعمان بعيدا عما يجرى من أحداث في افريقيا بل كان حريصا على العودة البها . وقد عبر عن ذلك ابن عدارى حين قال : « فكتب الى امير المؤمنين عبد الملك بخبره بذلك ، وإن أمم المعرب لبس لها غابة ولا يقف أحد منها على نهاية ، كلما بادت أمه حلقتها أمم ، وهي من الحفل والكثره كسبائمة النعم ، فعاد له جواب أمير المؤمنين بامره أن نقيم حسما وأقاه الجواب قورد عليه في عمل برقة فأقام بها » (53) .

اما الاحوال السماسمه في بلاد المشرق فلم بكن تسميح بارسال امدادات جديدة الى افريقية لمساعده حبوش المسلمين ، كما أن الخليفة عبد الملك بن مروان رأى من الأفضيل أن بنصرف للقضاء على بورات الخوارج ، ثم بنفرغ لافريقية .

اما في افر سه ، فقد حدث بطورات جديدة لصالح المسلمين ، منها اتصال خالد بن يزيد بحسان واطلاعه على ما كان بدور في معسكر الكاهنة من الأحداث • كما يتضح ذلك من فول ابن عبد الحكم : « فبعث حسان الى خالد رجلا فاتاه ، فقال له ان حسسان بقول . ما بمعك من الكنابه اليما بخبر الكاهنة ، فكتب خالد بن يزيد الى حسان كتابا وجعله في خبزه مله ؛ ثم دفعها الى الرسول لبخفي منها الكتاب وليظن من رأى الحبزة انها زاد الرجل ، فحرجت الكاهنة وهي تقول : « با بني هلاككم فيما تأكله الناس ، فكررت دلك حنى قسمان بالكتاب فبه علم بما يحتاج اليه » (54) •

<sup>52</sup> \_ السلاوى : الاستقصاء ، ج 1 ، ص 83 •

<sup>· 36</sup> س المسدر السابق ، ص 36 · 53

<sup>54 -</sup> ابن عبد الحكم: فتوح ، 62\_63 ·

ولا شك أن مراسلات خالد الى حسان كانت من الاسباب التي ساعدته في انتصساره لاخير على الكاهنة ٠

# بودة اهتمام الامبراطورية البيزنطية بافريقية :

ساعدت الاوضاع السباسية في افريقية الدولة البيزنطية على اعادة نفوذها على منطقة الشمال الافريقي ، عندما انسحب منها المسلمون •

فاعد الامبراطور ليونتيوس (55) جبشا كبيرا واسطولا قويا لاسترداد (قرطاجنة) يعهد بقياده هذه الحملة الى واحد من أبرز قادة الامبراطورية ، وهو البطريق يوحنا (Patricus Jean)

فقد ظهر الاسمطول البيزنطى فى البحر الابيض المتوسط من جديد (56) فى عام (597 ـ 78 هـ)، حيث تمكن الاسطول من الاستيلاء على مدينة قرطاجنة ، دون مقاومة لدكر و فانسحب أبو صالح ومن معه من المسلمين من المدينة ، فدخلها البطريق يوحنا ، وفد اساء معاملة أهلها ومن وقع نحت يده من المسلمين ، حتى لم يستثن قتل ( الكفار ) ليده كما يصف ذلك بوفانيس ونقفور (57) وقضى البطريق يوحنا شتاء عام 697 م دون أن عمل حسابا لعودة المسلمين .

وحول استيلاء البيزنطيين على قرطاجنة ، يذهب بعض المؤرخين الفرنسيين الى عدم المؤرخين العرب بندوين اخبار استيلاء الروم على قرطاجنة ، بسبب انشمل المناهين باخبار الكاهنة (58) .

وقد فات فورنل ما دونه البكرى عن هذه الحادثة بقوله: « واغارت الروم من البحر على كان بقى من المسلمين بمدينة تونس (كذا) خرجت اليهم فى المراكب فقتلوا بها يجمعنهم من عدوهم ، انما كانوا معسكرين هناك

- ثار ليونتيوس على الامبراطور جستنيان الثاني ، فتمكن من عزله بعد ان حكم سينة وبضعة أشهر ، وأعلن نفسه أمبراطورا •

(56) Théophanes, op. cit., p. 566 — Diehl, op. cit., p. 583.

Fournel, op. cit., p. 214.
 (57) Théophanes : op. cit., p. 370
 Néciphore : op. cit. p. 39.

— Diehl : op. cit., p. 583. [58] Fournel : op. cit., p. 213.

وبلغ حسان ذلك فرحل الى نونس ، وارسل اربعين رجلا من اشراف العرب الى عبد الملك بن مروان وكنب المه بما بال المستسلمين من البلاء واقام هناك مرابطا يننظر رأى عبد الملك ، (59) .

مكذا صارت افراهمة بمقاسم النفود فيها فونان ، أهل البلاد في الداخسيل ، والبيزيطيون في الشمال .

# عودة حسان بن النعمان الى افريقية:

لعد طالب مده عناب المسلمين عن افريقية خمس سبين • ولعل ذلك برجع الى ما استجد من احداث في سبرق الدولة الاستلامية ، وحين فرغ المسلمون من حسم مشاكلهم الداخلية ، فرر عبد الملك بن مروان ارسال المدد الى حسان بن النعمان ببرقة ، وامره بالمسسير الى افريقية في حدود عام ( 81 هـ) •

و مذلك مدكر ابن عدارى هذه الامداد بعوله « م ان حسان بوافت عليه فرسسان العرب ورحائها من قبل أمير المؤمنين عبد الملك ، فدعا حسان عند ذلك برجل يثق به ، وبعنه الى خالد بن بزيد بكتاب فقرأه ، وكتب في ظهره : ان البربر متفرقون لا نظام لهم ولا رأى عمدهم ، قاطر المراحل وحد في السير » (60) .

ومن حلال بص اس عذارى بنجلى الصال حسان بخالد بن بزيد ، حيث استنفاد من الاوصاع السياسة السيئة في معسكر الكاهنه ، ونظرا للفوضي التي عمت بلاد المغرب أنذاك ، الأمر الذي حمل حسان على قتال الكاهنه ،

60 ــ ابن عداري : نفس المعدر ، ص 37 •

<sup>59</sup> ـ يدكر البكرى في هذا النص تونس بدلا من قرطاجنسة ، ذلك لان تونس لم تكن قد اتحدها المسلمون قاعدة لهم قبل ذلك • كما اخطأ البكرى أيضًا عندما قال بان حسان دخل الى تونس ، في هذه الفترة كان في برقة ينتظي المدد من الخلافة •

ولا بهمنا ما ذكره المؤرخون من تنبأ الكاهنة بقدوم المسلمين اليها ، وموتها على يد التائد حسان ، فلجأت الى أخذ الآمان لابنها من حسان ، على أن تواصل هي ومن معها من السكان حرب المسلمين (61) .

ولفد اخطأت الكاهنة عندما عمدت الى سباسة مخريب المدن ، وقطع الاشتجار طنا منها الله المسلمين لا يربدون الاذلك .

وكانت هذه السياسة التخريبية بالغه الاثر في نفوس السكان ، وبتجلى ذلك بقول في حلدون : « وكانت من طرابلس الى طنجة ظلا واحدا وقرى متصلة ، وشهه ذلك على فيربر فاستأمنوا لحسان فأمنهم ، (62) .

ونذار بهذا الصدد تعليق أحد المؤرخين الاوروبيين على هذه الظاهرة بقوله: تنسب راحم الى الكاهنة في هذه المناسبة عملا كان موضع تعليق كنير، وهو أنها قررت ان ترجع لادها الى ما هي مهباة له بطبيعنها من الرعى، وذلك بتخريب مراكز التمدن التي ترجع للعصر الروماني وقطع اشبجار الزيتون، مصدر ثروتها لكي يتسع الميدان للمراعي محالات الرحلة البدوية، ومن الواسع أن سببة هذا العمل الذي يخالف طباع البربر، الكاهمة لا بد أن يكون محل سك و لا رب في أن المسلمين المسؤولون الحقيقيون عما ألكامة من خراب البلاد الاقتصادي الزراعي بعد ذلك بسنوات مم الذين نسبوا الريفة الني لا بد أن نضيفها الى حسابهم دون أدني ظل من الشك المردد (63) .

اشار ابن عذارى الى هذه الحادثة بقوله: « دخل حسان اليها وبلغ الكاهنة خبره ، فرحلت من جبل اوراس فى خلق عظيم ، ورحل اليها حسان ، فلما كان الليل قالت لابنيها: انى مقتولة وأعلنتهم انها رأت رأسها مقطوعا موضوعا بين يدى ملك العرب الاعظم الذى بعث حسانا ، فقال لها خالد: ارحلى بنا وخلى له من البلاد ؛ فامتنعت ورأته عارا لقومها فقال لها خالد وأولادها: ما نحن صانعون بعدك فقالت : أما أنت يا حالد فتدرك ملكا عظيما عند الملك الاعظم ، واما أولادى فيدركون سلطانا مع هذا الرجل الذى يقتلنى ، ويعقدون للبربر عزا ، ثم قالت : اركبوا واستأمنوا اليه » للبيان ج 1 ، ص 38 .

البن خلدون: العبر، ج 6 ، 218\_91 .

انظر رأى جاثير في مجلة الدراسات الاسلامية بمدريد عام 1954 ، ص 212 213 · ابن الأثير : الكامل ، ج 4 ، ص 32 · ان ما دكره هذا المؤرخ ، لا ،ؤكده الادله والوفائع الناربخية ، كما انه لو كان صحيحا ما ذهب الله (حامو الناوعية ، المناه المؤرخون الذبن نحدثوا عن الكاهنة ، واسماد منسل هذا العمل الى العاملين المسلمين يتنافى وسباستهم الني أقرها الخلفاء الرامندون ، وأصبحت دستورا بطبق على كل البلدان المفتوحة ، وهي عدم الحاق الضرر باهسها .

Ī

و دولعكس بعد أن المؤرجين العرب سبندون هذا العمل الى الكاهنة ، ويذكرون لجوم السنان الى المستمين لتحليصهم منها .

والخلاصه الى محرح مها من هذا كله هي أن أوضاع الكاهنية قد تدهورت ، فقد صمف معنو بانها فاحس النوازز في نظام حشها ، ونفرق السكان عنها .

وعدا الوصح الحديف بماما عما ألفه المسلمون ولمسوه عندها في لفائهم الاول • حيث ناب بنميم بقوة وكليه مسموعة في قومها ، وكان البرير يابمرون بأمرها • فأصبحوا مصرون إلى المسلمين على أنهم منفذون لهم •

وهدا الموقف الحدد سيكون عاميلا فعالا ، قيما بعد ، لطرد البيزنطبين نهائيا من سيال افريقية .

## المعركة الفاصلة ( بشير الكاهشة ) :

سعف لنا ابن الابير مسير حسبان بن النعمان الى افريفيه: « فلما فرب حسان من البلاد لعبه جمع من أملها من الروم بستغنون من الكاهنة ويشكون اليه منها فسره ذلك وسنار الى فاسن فلفيه أهلها بالاموال والطاعه \_ وكانوا قبل ذلك بتحصنون من الامراء وجمل فيها عاملا ؛ وسنار الى قفصه بستقرب الطريق فاطاعه من بها واستولى عليها وعلى قسطيلة ونفزاوة وبلع الكاهنة قدومه ، (64) .

هده صوره صادفه عن الحالة النفسيية لأهل افريقية الذين ملوا الحرب وكرهوا سياسية الكاهنية .

لقد بدأت أحداث المعركة في جبل أوراس ، ولندرك ضراوة وعنف القتال بين الطرفين نورد وصف الدباغ الذي انفرد بالتفاصيل التي تتصيل بالصراع الاخير بين المسلمين

والكاهمة « لفينه الكاهنة في جيوش عظيمة ، فقاتلهم حسان وهزمهم الله ، وهربت الكاهنه منهزمه بردد فاعة بشر بمحصن بها ، فأصبحت الفلعة لاصغة بالأرض ، فمضت بريد حيال أوراس ومعها صنم كبير من حشب بعيده ، فنبعها حسان حيى ادركها وانتصر عليها وميلها عيد بئر الكاهنه ، فنزل حسان عند الموضع الذي فنلت فيه ويقال انها قتلت عيد طيرفه » (64) .

و بعلل عبرى ماسيه الهزام الكاهمة الى استفاده الفاتحين من اختلاف خصومهم (65) .
و بهذه المعركة الدى و بعث بين عامى ( 81 ــ 82 هـ ) ، ثم للمسلمين الفضاء على المقاومة المحلمة الدى يزعمنها الكاهنة ، واستطاعوا لى بضييفوا الى الفتح الحسيربي الفتح الديني (66) .

ولعل السبب في طول وعنف المفاومة أن المسلمين واجهوا قبائل لا تقل عنهم بداوة ونأسا وبمناز بلادها عن حزيرة العرب بجبالها الشيامخة ومستالكها الوعرة مما يهيىء للمدافعين عنها قرصا اسرة للانفاع بألغازي (67) .

### بهايه النفوذ البيزنطي بشمال افريقيه:

اما فيما بنعلق بسباسه المسلمين في الشمال الافريقي ، واستثناف الحرب ضد السير نظين في فرطاحية ، فإن المؤرجين المسلمين لا يعنون بتدوين أحداث هذه الحرب ، اللهم الا نعض الانمارات حول مسير حسان الى فرطاجته ،

- 6 \_ الدباغ . معالم الايمان ، ج 1 ، 60 61 \_ اتفق معظم المؤرخين على أن الكاهنة قتلت في موضع يعرف باسم ( بئر الكاهنة ) بجبال أوراس ، ويستبعد أن تكون قد قتلت في مدينة طبرقة الواقعة على البحر في الشمال •
- وهذه البئر لم تعرف باسم الكاهنة آنداك ، ولكن المؤرخين العرب اطلقوا على هدفه النشر التي قتلت بالقرب منها الكاهنة ، اسمها ، فصارت تعرف بذلك
  - الاسلام ترحمة : بهيج شعبان ، ص 71 •
  - هدري ماسينه: نفس المرجع السابق، ص 71 -
  - محمد أحمد حسونة اثر العوامل الجغرافية في الفتوح الاسلامية ، ص 55 .

لعل هذه الفجوء عبد المؤرخين العرب فيما بحص النفود البيزنطى في شمال افريقية قد ملاها المؤرخيان البيزنطان نبوفانيس ونفقور ، أد تذكران (68) أن الاستطول البيزنطى قد هزم في معركة كبيرة سقطت على الرها فرطاجنة في يد حسان فادرك الياس البطريق أوحنا ، فحمع حبده ورجع إلى الفسطنطينية ، ليعود منها بقوة أكبر ، ولكنه كان واهما لأن الاحوال لم سمح له بعد ذلك بالعودة إلى فرطاحية .

وحدد المؤرخان السريطيان هذا الحدث تعام ( 698 أي 79 هـ ) •

والمعروف أن حسان من النعمان لم يعرغ من أمر الكاهنة الا في رمضان سنه ( 82 هـ الى عام 899 ) وهدا هو الناريج الصحيح لهذا الحدث (69) .

# قيام أول قاعدة بحسرية اسلامية في الغرب:

من الاحداث الساعة أدرك المسامون أهمة الاسطول البحرى خاصة بعد وفاة زهير بن فسن البلوى في « برف» ، التي كانت لبا أبار بعبده المسدى في سياسسة الدولة الاسلامية ، التي رأت أن البغلب على الدرنطين ، وأفنلاع قواعدهم البحرية ، لا يتم الاعن طريق أشناء استقول بحرى في مباه البحر الابيض الموسط ، تكون مهمته القضاء على سياده الروم البحرية في عرب البحر الابيض الموسط (70) .

وبولى نسب هذه السباسة البحرية حسد ن بن النعمان منذ دخل افريفية في عام ( 695 م ) .

فكان أول ما قام به هو الانجاه نحو الشمال والقضاء على قواعد الروم ، ففاجأ المدن نقوانه ، وانسحب الروم وفروا الى جزر صفليه والاندلس كما مر بنا .

لكن الروم انتهزوا فرصة غياب حسان في حروبه ضد الكاهنة وعادوا مرة أخرى ا فرطاجنت .

Si Théophanes : op. cit., p. 370.

<sup>-</sup> Niciphore: op. cit., p. 39.

<sup>—</sup> Diehl : op. cit., p. 584. — Becker : in (C.M.H.) T. 2, p. 370 260 من المرجع السابق ، ص 69

<sup>—</sup> Georges Ostragorsky: Histoire de l'Etat Byzantine, pp. 170-171.

• 65 من الأساطيل العربية ، ص 65

بهت هذه الاغارة انتباه حسان وأدرك ان الروم لهم معافل على الساحل يتحصنون بها ، وبجعلون منها وسبله لاستعادة فواعدهم البحرية الكبرى و لذلك سارع الى انشاء أول واعده بحربه في افريفيه ، تقوم مقام قاعدة الروم « قرطاجنيه » ومن ثم قطع أي فطع أي بنويطي في بعمير المدينة واستغلانها كمينا صد المسلمين في غرب البحر الابيض المرسط ، وصارب فاعدة بحربة بحرس القروان كما ذكر ذلك البكرى (71) .

ودد احدار حسان مكان قاعدته الى جنوب فرطاجنة ، بحدث بفصلها عن البحر برزخ أصغير ، لان ودوعه على سناطى السنخة تحبب المسلمين في تعمير المدينة وسكانها ، لان السناء بن لم تطمئنوا بعد الى سكنى المدن الواقعة على السناحل ، وموقعها هذا جعلها في مامن من عارات الروم المفاحثه ، اذ تكفى مراقبة مدخل السبخة كى بتنبه أهل المدينة الى الحطر قمل وقوعه ،

وقد كان هذا مبنا، بونانبا قديما ، اضمحل أمره ولم ببق منه الادير يقيم فيه طائفة من الرهان كما أكد دلك ابن الى دبنار القيرواني (72) .

بدأ حسان بحفر البرزخ الذي بفصل البحيره عن البحسر ، وحفر في ماء البحيرة الضحلة ، فناة عميقة تسير فيها السعن عنى تصل الى البلد ، وبذلك تتصل البحيرة المناعم وتصبح نونس مبناء بحربا تحميها البحيرة من أمواج البحر ، ثم شرع في بناء دار الصناعه » للمدينة الجديدة ، حتى تستطيع السفن أن ترسو فيها وتفلع في وقت الحد ، هذا ما قصد البه الفيرواني بقوله ، بان حسان هو الذي خرق البحسر الى النس » - (73)

بعد هذه الاجراءات التي فأم بها المسلمون ، ارسل حسان الى الخليفة عبد الملك يطاب الرسال أناس من لهم درابه وخبرة في انشاء دور الصناعة وبناء السيفن ، ويقول

<sup>-</sup> المغرب في ذكر بلاد افريقية والمغرب، ص 38 •

ــ المؤنس في أخبار افريقية وتونس ، ص 8 •

الله المعدر السابق، ص 33 -

البكرى في هذا الشأن به فكسب عبد الملك بن مروان إلى أخبه عبد العزيز وهو والى مصر أن بوحه إلى معسكر بو سن الف فيطى وأهله وولده وأن بحملهم من مصر ويحسن عونهم حتى اصلوا إلى الرشيش وهي بو سن (74) و كسب إلى ابن النعمان بأمره إن ببني لهم دار صناعه بكون فوه وعده لأمساء إلى آخر الدهر وأن بجعل على البرير جر الحسب لانشاء المراكب لبكون دلك حاراً عليهم إلى آخر الدهر وأن تصنع بها المراكب ويجاهد الروم من البر والبحر وأن أمار منهم على ساحل الروم فيشسستعاوا عن القيروان نظرا للمسلمين وتحصيما لسابهم فوصل الفيط إلى حسان وهو تقيم بنونس فاجر البحر من مرسى رادس إلى دار الصناعة وحر البرار الحشب وجعل فيها المراكب الكثيرة وأمر القبط بعمارتها « (75) به

وقد انسب الاحداث حسن احسار حسان لقاعدة نونس ، أذ ضمن ابتعادها عن البحر قرصة سينطبع فيها الحاميات الاسلامية مقاومة الاساطيل البيز نطبة فيل وصولها المبناء الجيديد .

أنما أن مناه المحسرة الزادنة هنات للسن الإسلامية الحمالة من عواصف البحسر واسوائله (76) .

هكدا اسم شاط الفاعدة الحديده مند وقت منكر ، وأصبحت مركزا هاما للاسطول الاسلامي في الحوض الغربي للبحر الانتض الموسط ، وقد شاركت هذه القاعدة بوحدات من اسطولها وتجاربها في سائر تواحي البحر الانتض الموسط ، كما أمدت الاستبطول الاسلامي اثناء حصاره لمدينه الفسيطيطينية ، وساهمت في طرد الاستبطول الرومي من القواعد المجاورة لبلاد المغرب ،

المعاومه المحلية في حمل أوراس وازاله آخر معفل بيزيطي في الشيمال .

<sup>75</sup> \_ المغرب في ذكر بلاد افريقية والمغرب، ص 37\_38 ٠

<sup>76 -</sup> ابراهيم العدوى ألأساطيل العربية ، ص 141 •

الذي بعبير بعن الفاتح الحربي لشمال افريقبه قد بم على يدى حسان بن النعمان الذي بعبير بعن الفاتح الحقيقي لشمال افريفية ، فقد اضاف الى جهود المسلمين في هذه الله الدي المدة على البحر .

و سر الاسلام والنعافة العربه، بان دور قاعده بونس هو حراسة الفيروان من أى خطر المسكون من السحال) و واذا و سر الاسلام والنعافة العرب بان دور قاعده بونس هو حراسة الفيروان من أى خطر محىء من البحر ، هذا الى حانب قيامها بأعمال البحر العسكرية والتجاربة ، وسيكون بها دور بارز في سباسه البحر الابيض المنوسط .

أن لكن الأحوال السياسية عاجلت حسان بالدودة الى المشرق ، فلم ينمكن من استكمال أتعمير المدينة ، بعد ما وضع بواه مسجدها وخيلط دورها ، والذي سيتمم هذه الخطيوه أخياره الدي بدأها حسان الوالى عبيد الله بن الحبحاب ولكن بعد ثلاثين سينة كما بقيول إلى خلدون (77) .

# إثار فبام قاعدة اونس على الوضع السياسي في المنطقة :

عناصر مختلفة : المناف عناصر مختلفة المناسب فلقة بين ثلاثة عناصر مختلفة : السن بطون في منطقة أوراس ) ، السنامون في الفيروان ، والبسربر في منطقة أوراس ) ، المنادب بابعة للخلافة الاسلامية بدمشنى .

وفيام هذه الفاعده بعنى فطع داير الوجود البيزنطى من شههال افريقية ، وكان على المبين بعد استفرارهم بها ، أن الصرفوا الى ناحمة لا تقل أهمية عن الجهاد الحسربي ، مسانة بتنظم البلاد ويهمئنها للدخول في الاسهام والأخذ باسهاب الحضارة السهامة .

المتم المدينة الجديده بعنصر جديد من أقباط مصر الذبن خبروا فنون الصناعة البحرية

العبر ج 4 ، ص 404 •

وسيكون لهذا العنصر البشرى الجداد أن كبير في بعث حركه صناعة السفن ، حتى تصبح هذه العاعدة منناء تديرا ، وسيكون لها سلسان عظيم في تاريخ حوض البحسر الابيض المتوسيط ، فينها حرجت الجنوش ليمنح صفلية وسردانيه ، وانطالبا ، وأصبحت النافذة التي أطن منها المغارية على عربي هذا البحر (78) .

## عـزل حسان بن النعمان عن افريقية:

وقيما بنعلق بنهايه أعمال حسان من أفريقية ، واستناب عزله ويجريده من الغنائم ، فبشير بعض المؤرجين إلى العلاقة السبئة ببنة وبين والى مصر عبد العزبز بن مروان « م. عزله عبد العرار أن مروان الوالى على مصر ، ؛ وكان الوالى على مصر بولى على افريقيـــة ؛ فعزل حساما وامره بالقدوم عليه • فعلم حسان ما أراد عبد العزيز بن مروان ، اخو عبد الملك معمد إلى الحوعر والدهب والفضة ، فجعله في قرب الماء وأظهر ما سيوى ذلك من الامنعة • وانواع الدواب والرفيق ، وسائر أنواع الاموال • فلما قدم على أمير مصر عبد العزبز بن مروان أعدى الله مائمي حاربه من بنات ملوك الروم واجربن ، فسنسلبه عبد العزير جميع ما كان معه من الحبيل والاحمال والامنعة والوصائف والوصفان ، ورجل إ حسان بالانقال التي نفيت له ، حتى قدم على الوليد ، فسكا له ما صنع عبد العزيز فغضب الوليد على عمه · نم قال حسان لن معه « ائنوني بقرب الماء » ففرغ منها الذهب والفضة والجوهر والنافوب ما استعظمه الوليد، وعجب من أمر حسنان ؛ فقال له الوليد : ي معرَّاك الله حبر (كذا) با حسان ، فقال : « با أمير المؤمنين ! انها خرجت مجاهدا في سيبيل الله ، ولبس مثلي بحون الله والخليفه ، ، فقال له الوليد : « أنا أردك الى عملك وأحسن البك، وأنوه بك، فحلف حسان « لا أولي لسي أمنه أبدًا » • لقند كان حسان يدرك موقف عبد العزبز وتحاف منه ، وتنجنب كل أنصال معه ما أمكن ذلك ، وعندما احتابي هـ الى حماعه من اقماط مصر سبال الخليفة بدمشيق بدلا من والى مصر .

طل عبد العزيز بن مروان بكند لحسان وبخينق الاسباب لعزله عن ولاية افريفيــة ، فانمهر فرصه هزيمه حسان أمام الكاهبة وعودته من افريقبة ليقلل من مقدرته الحربية ،

<sup>78</sup> \_ حسين مؤنس نفس المرجع السابق ، ص 263 -

<sup>79</sup> ـ ابن عداري : البيان ج 1 ، ص 38\_38 -

فيعث الى طرابلس عاملا من مصر ليتولى أمورها ، وطلب حسان فى مسيره الثانى الى افريقية من والى مصر « اكتب الى عبدك بالاعراض عن انطابلس فقال له عبد العزيز ما كس لادعن بعد اد ضبعتها فاستولت عليها الروم • فقال حسيان : اذا ارجع الى امير المؤمنين ، فقال عبد العزيز ارجع » • (80)

هذه أهم الاسباب التي أدت الى عزل حسان بن التعمان •

ولا بعرف عن أخسسار عوديه إلى المشرق الا الشيء العليل ، أذ تعبير هذه الناحية الممحهولة في حياه هذا العائد ، ولا يشير المؤرخون إلى هذه الحادثة أبدا ، اللهم الا ما جاء في رواده ابن عبد الحكم العبارة النالبة : « ثم لم بلبث حسان بن المعمان الا يسيرا حتى سرقى » • (81)

وحاء في دائره المعارف الاسلامية أن عبد العزيز بن مروان عزل حسبان بن النعمان رحسرده من جميع أملاكه ويوفي عام (80 هـ ــ 699 ــ 700) • (82) وهذا التاريخ غير صحبح بدليل أن حسانا كان في الفيروان سيسة ( 82 هـ ) ، وكانت عودته من أفريقية ووالى ( 85 هـ ) ، بعد أن قام باعمال حليله بوأنه أن يحنل مكانا ناصعا بين قادة الفتيح الاسلامي في المغرب ، ويسجل بسعدا : رعبه عي دربخ الاسلام • فقد جمع بين الحبرة العسكرية والقدرة على فهم طروف البلاد ، فهو العالم المقدية ، ومنظم شؤونها وجنسها ، وصاحب فكره ادخال عنصر جديد في اجيش الاسلامي الفاتح من أهل البلاد •

رفيما ينعلق يوفاه حسان بالمشرق فيرجح نهاية سينة ( 85 هـ وبداية 86 هـ ) لان ولاية موسى بن نصير على افريقية بدأت في أواخر حكم الحليفة عبد الملك بن مروان أي في إيهاية ( 85 هـ ) .

# أننائج حملة حسان وآثارها على افريقية:

مما لا شك فيه أن الدور الذي لعبه حسان بن النعمان، في تغبير الاوضاع السياسية والدسنة والحصاربة بولاية أفريقية كان عظيم الانر على مصييرها، أذ أن الفتح النهائي

- F. Mapareja : Islamologie, p. 92. 68 من عبد الحكم : فتوح ، من 88

81 - فتسبوح ، ص 68 •

· 378 م المجلد السابع ، ص 378

للمغرب لم يتم الا بعد أن حصم سكان أوراس للسناسة الاسلامية ، واستقرار النقوذ الاسلامي على الساحل ، تقصل بمو البحرية الاسلامية (83) .

وبعد العصاء على المعاومه الداخلية واستقرار الاوضاع الحربية للمستلمين ، بدأت مرحلة حديده لا نقل عن الفيح الحربي • هي ظهور نواه النظام الاداري لهنده الولاية ، ونشر الاسلام والنفاقة العربية بين أعل المغرب •

هذه الخطره التي تداعاً عقبه بن نافع وأبو المهاجر دينار ، سبيمها حسيان وتتضيع أثارها على المنطقة كما سياني ذكره ٠

# ننظيم سُؤون افريقية وأهم الاصلاحات التي نمت في عهد حسان :

اهم حسان حلال المدد التي أقامها في الهيروان بعد فضائه على مقاومة الكاهنه ، بتعمير المدمة و تحديد حامعها ، لا سما بعد أن ارداد عدد المسلمين الواقدين من الضواحي ، وقد المن المالكي عدد الاصلاحات نقوله : « تم قدم الفيروان فأمر بتجديد بناء المستجد الجامع قبياه بناء حسنا ، وحدده في شهر رمضان سنة 84 هـ » (84) .

واعتمام حسان بالفيروان بعود الى أنها فاعدة الاسلام الاولى في افريفية ٠

وبالرغم من فله اشارات المؤرجين الى طابع النظام الادارى الذى وضعه حسسان ، مكتما وضع صورة بقريسه لهذا النظام ، اعتمادا على ما جاء في نص ابن عدارى النالى : « وانصرف حسان الى مدينه الهيروان ، بعد ما حسن اسلام البربر وطاعتهم ، وذلك في شهر رمضان سنه 82 ، وفي هذه السنة استفامت بلاد افريفية لحسان بن النعمان ، فدون الدواوين ، وصالح على الحوارج ، وكتبه على عجسم افريقية وعلى من قام معهم على دد.ن النصرانية ، (85) ،

83 ــ هـ - سانت موس : ميلاد العصور الوسطى ( مترجم ) ، ص 254 -

84 - رياض النفوس: الجزء الأول ، ص 32-33 - وانظر كذلك ما قاله البكرى عن اعمال حسان في « المغرب في ذكر بلاد افرياقية والمغرب » •

1

85 – البيان المغرب 1 ، ص 88 – ابن عبد المكم ( فتوح ، ص 64 – 65 ) – المالكي ( رياض النفوس ، ج 1 ، ص 28 – 33 ) – عبيد الله بن صالح ( نص جديد عن فتـح المعرب للمغرب ) ، نشر وتعقيق : ليفي بروفنسال في صحيفة المهد المصرى بمدريد عـام 1954 ، ص 223 .

أ ونسلخلص من هذا النص الحقائق الآتيـــة:

## يويسن اللواويسن:

مهدن الدوله الاسلامية في هــــذه الفنرة مرحلة حاسمة في حيـــاتها • هي تعريب دواو من والنفود في عهد الخلبفه عبد الملك بن مروان ، الذي نجع في استعادة الوحـــدة ســاســه للدوله •

- ( ومن الواضح أن هذا المعرب قد شمل ولابه افريقية ) ، حبث انشغل المسلمون واحى المنظيم الى احديها حسان بن النعمان وترتب عنها ظهور وظائف ادارية تتولى فتلف الاختصاصات ، كالسجلات ، وبعيين الموظفين ، وبواب الافاليم ، وليست لدينا موص ما سه نشير الى نوع اللغة المستعملة آنداك ، وأن كان هذا المنظيم الجديد لولاية ربقته قد وأكب مرحله تعرب الدولة الاسلامية كما مر بنا ، الا أننا نستبعد أن تكون عكاساتها قد شملت افريقية في هذا الوقت المبكر ،

## نسسراج:

المد اهمام حسان كدلك الى منظم الناحبة المالمة لاهل الوربقبة ، ففرض الجهزية ، المعلمة على الروم وفعائل البرانس ، كما فرض ضريبة الحراج على أراضى عير المسلمين ، ما أوربقيه الى خطط بين فبائل البرس ، وجعل أهل كل خطة يدفعون ضريبة العشر ادا كاوا مسلمين .

نص المالكى فى هذا الشأن أوضح حبث يقول: « اجتمع الروم والبربر على قتال وفائلوه فهزمهم الله تعالى ، فخافود فاستأمنوا اليه فلم يفبل أمانهم حتى اعطوه من فباألهم اتنى عشر الف فارس تكون مع العرب مجاهدين فأجابوه وأسلموا على فعفد لولدى الكاهنة بعد اسلامهما عقدا لكل واحد منهما على ستة آلاف فارس من وجعله واليا عليهم ، واخرجهم مع العرب يفتحون افريقية ويقتلون الروم ومن كفر ربر ، فمن ذلك صارت الخطط للبربر بافريقية ، فكان يقسم الفى والارض ، شمن ذلك صارت الخطط للبربر بافريقية ، فكان يقسم الفى والارض ، شمن ذلك صارت الخطط للبربر بافريقية ، فكان يقسم الفى والارض ،

رياض النفوس: الجزء الأول، ص 32\_33 .

وهذا بدل على أن حسان من النعمان كان يريد أن ينتفل بالبربر خطوة في طـــربق الاســــهوار .

## تنظيم الجيش الاسملامي الفاتح:

لا شك أن حسانا أول من أدخل عناصر جديده في أجبش الاسلامي الفاتح من أهل ( المعسوب ) .

وهده حطوه فرانده في السماسة الاسلامة الذي كانت حتى ذلك الحين تتجنب تجنيد أهالي البلدان المصوحة ، على هذا النطاق الواسع

هدا الدم الحديد الدى أصاف فوة الى الجبش الاسلامي بافريقية ، سيكون له دور بارز في استكمال عمليه فيوج المغرب الافضى والابدلس فيما بعد ، وقد رئب للجند الاعطيات، وسوى بين المسلمين والسكان دون بمييز في الفي، والارض ، أى أن حسانا لم ينظر الى البربر على أنهم محكومين والعرب حاكمين ، بل استند فيادة البربر في الجيش الفاتح الى ولدى الكاهية ، رعيما فيائل البير في منطقة الاوراس ،

وهدا النفسيم سماسي وطبيعة هدا الشعب الذي بمبل الى الاستقلال ، كما يدل على حسن سماسه حسان وقهمه لهذه الظاهرة الجديدة .

ولا له أن حسان بن النعمان قد فكر في صرب عملة على الطراز اللاتيني البيؤنطي ، لندفع بها روانب الحند ، وتكون وسبلة النعامل في الاسواق والمبادلات اليومية .

ولا تعلم فيما أدا كان حسان قد عرب السكة في أفريقية وأدخل بعض التغييرات عا شكلها وتفوشها ، لأن هذه الفنرة تعاصر فترة تعريب النقود في الدولة الاسلامية ، وتكبأ لصعوبه في هذه النقطة أننا لم نعنر على عملة ترجع الى زمن حسكم هذا الوالى ، كما أا المصادر الناريخية لم نشر الى هذه الناحية ،

ونسنحبل المفارية بين النظام الادارى الذي وضعه المسلمون في البلدان المفتوح بالمشرق . والنظام الادارى في المغرب ، وذلك راجع حسب اعتقادنا الى اختلاف ظرا عذا الاقليم عن نقبة أقاليم الدولة الاسلامية الاخرى ، وبعد أن أنينا على ذار معسالم النظام الادارى الناشى، في أفريقية ، تتطرق الآن الى مسالة اسلام البربر على يدى هذا القائد ·

### اسلام سكان منطقة الاوراس:

ولكى نفهم ظاهره افبال سكان الاوراس على االاسلام واندماجهم فى الحضارة الاسلامية، بلقى نظره على دباننهم قبل دخول الاسلام هذه البلاد ، وهذا السلاوى يلخص لنا ديانة المربر فبقول . « أن البقص من البربر قد دانوا بدين البهودية وأخذوه من بنى اسرائيل عند اسمعمال ملكهم لعرب الشام ٠٠٠ حنى محا ادربس الاكبر جميع ما كان فى نواحيه من نقابا الادبان والملل و ولما أحذ الروم بدبن النصرانية فى زمن قسطنطين الملك وكانت لهم البد العالبة على من جاورهم من الامم منل الحبشة والفبط والقرنج والقوط وغيرهم حماوهم على الاخذ به قدانوا به معهم وبلقنوه منهم وبنوه فى بلادهم ورعاياهم •

وكان الفريج مجاورين للبسرين في المغرب الادنى والقوط مجاورين لهم في المغرب الادمى ليس ينهم الاخليج البحر فحملوا أهل السواحل منهم على الاخلة بذلك الدين فدانوا به أيضا واستمر الحال على ذلك حتى جاء الله بالاسلام فدانت به البرين ، ولهلذا السبب كان كسبلة الاوربي وبليان الغماري وغيرهما من كبار البرير النصاري » (87) .

### ىخرج من هذا النص بشيئين هما:

🕌 ـ انتشار اليهودبة بين تربر شمال افريقية

- اننشار النصرانية بين بربر شمال افريقية الذين سكنوا الجهات المتاخمة للسواحل وبأثروا بالحضارة الرومانية والبيزنطية ، ويطلق على هؤلاء في المصلحاد التاريخية اسم « البرانس » •

نى حين سكنت الطائفة الثانية من البسربر ، المناطق الداخلية كالجبال والهضاب المناطق الداخلية الجبال والهضاب والمناف البتر » • وتعرف هذه القبائل باسم « البتر » • المتر المناف المن

وقد اهتم بعض الاوربيين بدراسة ديانة البربر قبل دخول الاسلام هذه البلاد (88) •

- الاستقصاء، ج 1 ، ص 59\_60 ·

(88) Alfred Bel: La Religion Musulmane en Berbérie, pp. 71-73.
داشرة الممارف الاسلامية مادة « البربر » ، ص 514

وقبل أن يمضي في الحديث عن أسلام البربر ، لا يد لنا من معرفة شيء عن طباع البرير وصفائهم ، لعلنا نحد الاحانه على ذلك في وصف موسى بن نصير للمربر عندما طلب منه الخليمة سيليمان ابن عبد الملك دلك · « هم ما أمير المؤمنين أشسبه العجم بالعرب لقاء ، رىجدە وقروسىية ، (89) •

وبلاحظ مما سبق أن البرير أقرب الامم إلى العرب في الطباع وأستلوب الحياة ، ولذلك رحم بعص الباحيين ظاهره اسلام البرير الى التشييبابه الموجود بين الجنسين الفسهما كما الرحعون هذا النشالة أنصا إلى الالفاق في البيئتين اللتين ينتمي اليها كل من العرب والسرير ، فطييعه بلاد المغرب التي يغلب علبسها الطابع الصحراوي أشبه تطبيعه بلاد العرب وهو الامر الذي يربيب عليه نبائج ذات طبيعة متشب بهة من حيث الاحتماع والعمران ٠٠٠ واللج هذا النشابه في العمران عادات وتقالسد مؤتلفة ، كما ساعد على خلق عنفر به منحانسة نربط بين أصحابها في سرعة ويسر (90) .

وتحلو لبعض الباحنين تطنيق نظرية ابن حلدون في تأثير الدبن الكهبير على العرب وباثرهم به ــ كما طبق على البربر أيضاً حبث بفيول أبن خلدون في هــــذا الموضوع · ه والسبب في ذلك أنهم نخلق النوحش الذي فيهم أصعب الامم انقيساد بعضهم لبعض للحلطه والأنفه وبعد الهمة والمنافسية في الرياسية ٠٠٠ فاذا كان الدين بالنبوة أو الولاية كان الوازع لهم من الفسهم ودهب خليق الكبر والمنافسية منهم ، فسيهل انقيادهم واجتماعهم ، وذلك بما تشملهم من الدبن المذهب للغلظة والأنفة ٠٠٠ ويؤلف كلمتـــهم ٧ ظهار الحس ۽ (91)

عده النظرية تنطبق على البرير لوجود ظاهـــريين في العرب والبرير كذلك والتي بسر سب عمهما المانير العظم للدبن ، هانان الظاهرتان هما :

- 1 وحود الدعوة الدسنة وتحقيق ذلك بمجيء الاسلام اليهم
  - 2 ــ وحود فوة كنبره تبرز هذا الدين وتدافع عنه ٠
  - 89 ـ ابن قتيبة · الامامة والسياسة ، ج 1 ، ص 101 ·
- 90 \_ أبراهيم العدوى موسى بن نصير مؤسس المغرب العربي ، ص 57
  - 91 س المس ، مج 1 ، من 266 -

بعد عده النظرة السريعة عن طبيعه المغاربة وأحوالهم الدينية واستعدادهم الطبيعى المدول في الاسلام، نبحث الآن عن الدور الباريخي الهام الذي لعبه حسان بن النعمان في اسلام البرير وابدماجهم في الحياة الاسلامية •

### تحالف سكان منطقة أوراس دع المسلمين:

هماك حمله أسباب أخرى نفسر اننشار الاسلام في المغرب، وسرعة تقبل الناس له، وعو أن يعض هؤلاء العرب انخذوا سباسة كانت بعيدة الاتر في اننشار الاسلام واقبال أعل المغرب عليه (92) •

ان بعض الطواهر في علاقة المسلمين بالبربر على انر مقتل زعمة الاوراس في عام (82 هـ) كانت بنحذ شكل الصلح أو الرهن (93) .

هذه الطاهرة بعبر من أهم العوامل الفعالة التي مهدت الطربق الى الاسلام ، ويصف لما اس عذارى تقاصدل هذا الصلح بقوله : « وكان مع حسان جماعه من البربر استأمنوا المه ، فلم بقبل آمانهم الا أن بعطوه من قبائلهم انبي عشر بحاهدون مع العرب فأجابوه واسلموا على بدنه ، فعقد لولدى الكاهمة لكل واحد منهما على سنة آلاف فارس ، يقاتلون الروم ومن كفر من البربر ، وانصرف حسان الى مدينة القيروان ، بعد ما حسسن اسلام البربر وطاعبهم » (95ز) ، ونظيقا لروح الاسلام في المساواة ، عهد حسسان الى اعطاء البربر الذين الدوا الفيح الاستسلامي كل المكاسب المادية والمعتبوية التي بتمتع بها المسلمون ، كاشراك البربر في الحيش الاسلامي الفاتح واخذهم تصيبهم من الاعطيات ، وبرائه ابني الكاهنة تمادة هذا الجبش في منطقة اوراس ،

<sup>94 -</sup> حسن أحمد محمود: الاسلام والثقافة العربية في افريقبة ، ج 1 ، ص 158 0

<sup>94 -</sup> شكرى فيصل: المجتمعات الاسلامية في القرن الأول ، ص 164 -

<sup>9 -</sup> البيان المفرب، ج 1، ص 38 - انظر كذلك عر هذه المعاهدة كل من :

<sup>-</sup> Fournel op. cit., p. 224.

<sup>-</sup> Gautier : Le Passé de l'Afrique du Nord, pp 262-263.

ولما اطمأن حسان على احلاص الدرير لهذا الدس رجع الى الفيروان بعد ان « نرك معهم ثلاثة عشر رحلا من علما، المابعين بعلمون لهم الفرآن وسيرائع ديستهم ٠٠٠ فعزموا على الاسلام بيبه صحيحه فينوا المساحد ، (96) ٠

ولا شنك أن هذه السياسة الاسلامية التي طبقها حسان بن النعمان في أفريقية بخالف ما ألفة الدرير عن الحكم الروماني حيث كان أهل المعرب ميما بلعب ثقافيهم ومكانتهم من موالي الرومان لهم المربية النابية في المجتمع (97) .

ومها سبق الصبح الطلاق داوى نعص المستسرفين الذين الزعمون بأن مجيء العرب لم الوثار في حالة البراد الا الرا صئالا (88) و له المصاحة تغلب في اسلامهم على الافتاع لان فواد العرب عمدوا الى تحديدهم في حاوسهم فالمسلموا طمعا في الغنائم ١٠٠ ومع أنهم دخلوا في الاسلام الا الله لم اسبق تبيهم ولين العرب » (99) الهؤلاء المستشرقون بالعوا تثيرا في نفى اخلاص البراد للاسلام وحميعهم بكادون بجمعون على دأى واحد هو أن البراد لا تحقلون بالدان وأن اسلامهم كان شكلنا التعليم المنافقة المسترقون بالمعلون بالدان وأن السلامهم كان شكلنا المنافقة المنا

ولكن الواقع الباريخي المدعم بالتصوص الثانية بحالف ما ذهبوا اليه هـــذه الحقيقة الباريجية فرض نفسها والمبحة على تاريخ المغرب (100) ، حيث أن البرير اسلموا عن رعبة واقتماع لوجود عوامل دفعتهم الى اعتناق الاسلام لأنه حقق لهم ما حرموا منه أيام الحــكم البيزيطي (101) .

والا كنف نفسر طاعره اسراك هؤلاء في الفيوح الاسلامية ( فتسوح المغرب الاقصى والاندلس) ، واستاد هذه الفياده الى واحد من الرز قاده البرير ( طارق بن زياد فيما •

<sup>96</sup> \_ عبيد الله بن صالح ( نص جديد عن فتح العرب للمغرب ) في مجلة معهد الدراسات الاسلامية بمدريد ، و شر ليفي بروفيسال » ، عام 1954 ، ص 223 -

<sup>97</sup> \_ حسن احمد محمود الاسلام والثقافة العربية في افريقية ، ج 1 ، ص 159 .

<sup>98</sup> ــ دائرة الممارف الاسلامية : مج 3 ، مادة « بربر » ، ص 504 . 99 ــ دائرة الممارف الاسلامية : مج 3 ، مادة « بربر » ، ص 504 .

<sup>99</sup> ـ دائرة المعارف الاسلاميه : مَجَ 3 ، مادة ، بربر » كتبها ( جـ · يفر ) ، ص 514 ـ 100 ـ دائرة المعارف الاسلاميه : مَجَ 34 ، مادة ، بربر » كتبها ( جـ · يفر ) ، ص 34 ـ 100 ـ رفعت فوزى عبد المطلب . الحلافة والحوارج في المغرب العربي ، ص 34

<sup>101-</sup> ابراهيم العدوى · المسلمور والجرمان ، ص 59 -

واستكمالا لهذا الموضوع نورد هنا ما دار من نعاش بين الفقه، والمؤرخين حول ارض المغرب، عل فتحت عنوه أم صلحا ، أن المشكلة التي تارت في سوار العراق ومصر، وهل فتحت عنوه أم صلحا ، تأرت هنا من جديد أنضا ولكنها ثارت في عصور متاخرة، ولا نتك في أن الفنرات الاولى من الفتح لم يكن في حاحب الى أن نتعلق باذبال حدة المشكلة ، فقد آبان العرب قلة وكانت الارص واسعه ، وكانوا كذلك لا يكادون بستقرون حتى تحرجهم الحرب عن مستفرهم (102) .

أما في ولانة حسان بن النعمان الني المبازت بالعمل والتنظيم الاداري ، الذي يدل على الاحسورار في هذه الولاية الجديدة .

والملاحظ أن حل هذه المسكلة والفسا فيها قد الخد شكلا جديدا في النقاش الذي در بين المعها، والمؤرخين ، فبحدت ابن عبد الحكم عن مصر فاورد الاقوال المتبابنة وجعلها منفسمة بين الدين فالوا الها فبحث صلحا والذبين قالوا انها فنحت عنوة ، نجد أن الفقهاء والمؤرجين في المعرب بالمسون بعديرا حديدا فلا بتكلمون عن العنوة والصلح وانها يقولون الناس المعرب اسلم عليها أهلها » (103) .

و الحكى ان احد عمال المنصور بن أبي عاهر صاحب الاندلس حين تغلب على أرض فأس قال لهم احدروبي عن أرصكم أصاح هي أم عبوة ؟ قفالوا له : لا جواب لنا حتى الني الفقية ، يعنون أبا جبدة ، فجاء الشبخ المذكور فسأله العامل فقال : لبست بصلح ولا عبوه أبياً اسلم عليها أهلها ، فقال : خلصكم الرجل ، (104) .

وكدلك نفول أنو زكرنا نعبى بن أبي بكر : « أنه لا خلاف في أن أهل المغرب أسلموا عسه فلم نفز الى عنوه ولا ألى صلح ، (105) •

101- يعيى بن خلدون : بغية الرواد ، ج 1 ، ص 72

<sup>102 -</sup> شكرى فيصل: المجتمعات الاسلامية في القرن الأول، ص 166 - 103 - 103 - 103 - 103 - 103 - 103 - 103 - 104 - 104 السلاوى . الاستقصاء ج 1 ، ص 41 - 104

نستخلص من عده الرونات السابعة ال المغرب قد اصطبغ بالصبغة الاسلامية الخالصة كما تؤكد كدلك أن أعل المعرب قد اسلموا عن اقتباع وتنه حالصة ورغبه صادقه ، الامر الذي حعلهم نقبلون على الاندماج في الحياة الحديدة ،

ولا شك في أن عمده اسلام البرير كانب ببلوها مناشره تعليم اللغية ويشر الثقافة العربية .

وال الموالية العرابة له الدن الاستلامي فدلك بكسبها عنصرا من القوه والقدسية ولم سيبطع أن يقف النغة اليونانية اللاسية ، لغه الادارة والثقافة آنذالا أمام اللغة العرابة دلك أن النغة اللابيية لم يعس كبرا على السنة الناس فقد هاجير اصحابها إلى استانيا وصفيته من الولانات البيريطية في شيبمال افريقية بعد انتصار المسلمين عليهم وصبتي حسان أن النعمان الموقف الحربي ولقد أصاب أحيد المؤرخين الاوريين عندما قال بان الحصارة البيزيطية قد احتفت من شمال أفريقية على أثر خروج الاعربي واللابين منها إلى صفاحة والابدليس (106) فهي لغة دخيلة على المجتمع الافريقي طارئة عليه ليسب لها الحدور العجمة التي تعسدها بالحسياة (107) ، لذلك سرعان ما استطاعت العربية أن العربية أن سلمان العربية أن سلمانية أن سلمان العربية أن سلمان العربية أن سلمانية أن سلمان العربية أن سلمان العربية أن سلمانية أن سلمان العربية أن سلمانية أن سلمانية

لا سبما ادا أحديا في الإعتبار أن مرحله الفتح الاسلامي ونشر الاستلام والثقافة العربية بهذه البلاد ، قد وأكنت مرحلة بعرب الدواوين وصبيغ الدولة الاستلامية بالعبيمة العربية الحالفية ، ومن الواضح أن دلك قد شمل كل البلدان المفتوحة ، بما في ذلك شمال أفريقية منظمة ، ومن شمال أفريقية منظمة ، ومن ثم كسبب اللعة العربية حوليها البهيدية مع اللغة اللابنية ،

وأصبحت ولابه أفريقيه بعد رحيل حسان بن البعمان عنها أرضا اسلامية عربية حيث بدأ بعربيها منذ بأسبس الفيروان (108) .

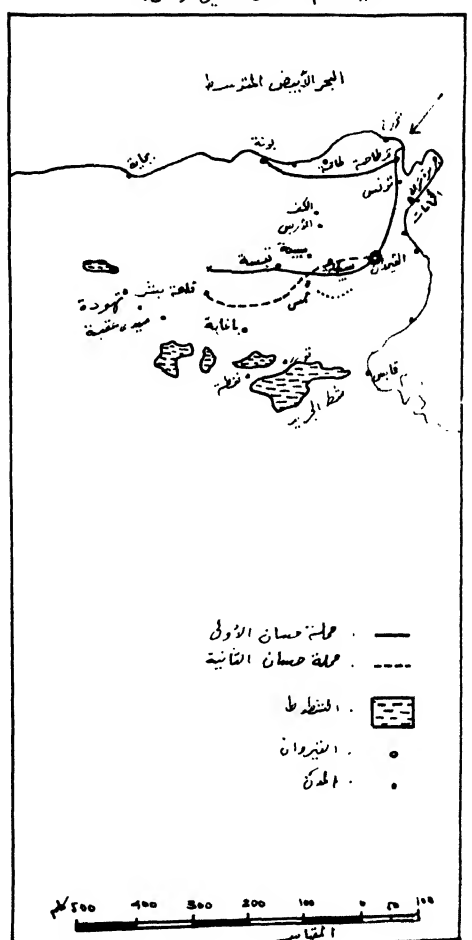
<sup>(106)</sup> Becker: in (C.M.H.), T. 2, p. 370. 184\_183 ، نفس المرجع السابق ، 183\_184 - المصادر والمراجع:

<sup>(108)</sup> Pellegrin: Histoire de la Tunisie, p. 91 — Essai sur les Noms de Lieux d'Algérie et de Tunisie, p. 145.

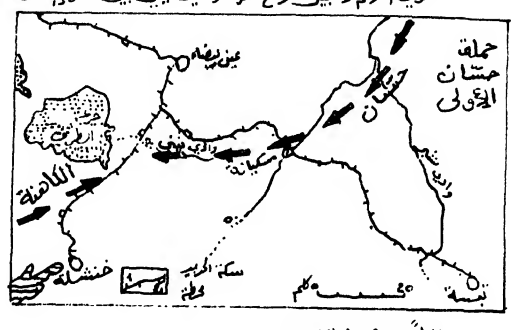
ان العمع الاسلامى لمنطقة شمال افريفيه الذى تم على يد القائد حسان بن النعمان ، بعببر حطوة هامة تركت آثارا عميفة فى حباه سكان هذه المنطقة فى جميع ضروب الحياة السباسية والدينية والاقتصادبة والتقافية ، والتي سيتنضح معالمها في تاريخ المغرب الاسلامي فيما بعد .

ان السباسه الني انبعها حسسان بن النعمان كانت موفقة الى حد بعيد ، فقد ترتب على السباسة الني انبعها خديم لم تنعم فيه بوحدة سياسية أو استقرار ، الى نظام بعدمد أظلها مروح الاسلام ووفر لها كل مقومات الحياة ، واشركهم في العمل ، ومنحهم العماده . وسوى بين البربر والعرب ، فبدأ الاستقرار والامتزاج بين الجنسيين ، هذا الامراج سينبلور عنه ظهور الحضارة المغربية الاملامية فيما بعد .





خريطة رتم لة بيورم مع معركة واديد نيني بين حسان ديكا معنة



عَلاً عن العمد الطابعي)

و بطه يتم لا تبين الطريق الذيب عسان في لابه الأفيرة المريق الذيب الطريق الذيب الطريق الذيب الطريق الذيب الطريق الذيب الطريق الذيب الطريق المريق المري

#### مصادر ودراجع البعث

- 1 \_ ابن ابى ديناو ، المؤسس فى احسسار افراهمه والوسس ــ المكتبه العتيقة ــ تونسر 1967
  - 2 \_ ابن الانسير . الكامل في الناريخ \_ بيروب · 1967
- 3 \_ البكرى ( أبو عبيه ) . المغرب في دار بلاد أفريقسه والمغرب ، نشر دى سيلان مطبعه الولاية العامه . الحزائر ، ، 185 ·
- 4 حسن احمد محمود الاسلام والنفاطة العربية في افريقية ، ج 1 ، دار النهضة
   العربية \_ الفاهرة ، 1963
  - 5 \_ ابن خلدون عبد الرحمن . العبر ، دار الكتاب اللبناني \_ بيروت 1959
- 6 ــ ابن خلدون يحيى . سعه الرواد في د در الملوك من بني عبد الواد ــ نشر بن شنه 1903
  - 7 ـ الدباغ · معالم الابمان في معرفة أهن الفيروان ، ج 1
- 8 \_ رستم اسد الروم في سياستهم وحصارتهم ، ج 1 \_ دار الكشيوف \_ بيرود 1955
- 9 \_ السلاوى الناصرى : الاستعصاء لاحبار دول المعرب الافصى ، ج 1 \_ الدار البيض 1954
- 10 \_ سانت موسى . ميلاد العصور الوسطى (سلسيله الالف تتاب) ، دار الكتب العامره ، 1967
- 11 ـ سير توماس ارنولد . الدعوة الى الاسلام، برجمه : حسن ابراهيم حسن ـ مك النهضه المصربه ، 1971
- 12 ــ شكرى فيصل: المجمعات الاسلامية في الفرن الاول للهجره، دار العلم للملاييز
- 13 ـ طرخان ابراهيم على . المسلمون في أورنا في العصور الوسطى ( الالف كتاب سبجل العرب ، القاهرم ، 1966
- 15 مبيد الله بن صالح: نص جديد عن فنح العرب للمغرب ( شر ليفي بروفنسال 104 في صحيفه المعهد المصرى بمدريد ـ المجلد الثاني ، 1954

- ابن عدارى : البيان المغرب مى أخبار الاندلس والمعرب ، دار الثقافة بيروت ، 1958
- العدوى ابراهيم: الامونون والبيزنطيون ـ الدار الفومية ـ القاهـــرة 1963 . الاساطيل العربية ، مكتبه نهضة مصر ـ الفاهرة ، 1957
- فوزى رفعت عبد الطلب: الخلافة والخوارج في المغرب العربي ـ القاهرة ، 1973
  - \_ ابن قتيبة : الامامه والسياسة \_ القاهرة ، 1904
  - المالكي : رباض النعوس ، ج 1 القاهرة ، 1951
- \_ مؤنس حسين · فنع العرب للمغرب \_ لجنه الجامعيين لنشر العلم ، مطبعة مصر \_ الفاهرة ، 1957
  - \_ النسويرى . بهامه الارب في فنون الادب ، ج 22 ، دار الكنب العربية \_ القاهرة

- Becker: Mahomet and Islam; Ch. XII in the Cambridge Medieval History V 2 London 1967.
- Bel, Alfred : La Religion Musulmane en Berbérie, T 1, Gauthner, Paris 1938,
- Caudel: \* L'Afrique du Nord, les Byzantins et les Berbères avant les invasions urabes Paris, 1900.
  - \* Les Premières Invasions Arabes de l'Afrique du Nord Paris, 1900.
- Diehl, Charles · L'Afrique Byzantine. Paris, 1896.
- Encyclopédie de l'Islam, Art « Kahina ». T. 4. (Paris, 1954)
- Fournel, II · Les Berbéries Etude sur la Conquête de l'Afrique par les Arabes, 1861
- Gautier, E.F. Le Passé de l'Afrique du Nord (Siècles obscures) Paris, 1937
- . Jülien, Ch. A. Histoire de l'Afrique du Nord (Tumsie. Algérie. Maroc) de la Conquête. Arabe à 1830. Payot. Paris, 1975
  - Mapareja, F. Islamologie, Beyrouth, 1963.
  - Marçais, G. . La Berbérie Musulmane et l'Orient au Moyen-Age Aubier Paris, 1946.
  - -- Mercier, E. . Histoire de l'Afrique Septentrionale depuis les temps les plus reculés jusqu'il
  - -- Mercier, E. . \* Histoire de l'Afrique Septentrionale depuis les temps les plus réculés jusqu'à la Conquête Française Constantine, 1888-91
    - \* Histoire de l'Etablissement des Arabes dans l'Afrique Septentrionale, Constantine, 1895.
  - Ostrogorsky, G.: Histoire de l'Etat Byzantin. Payot Paris, 1969
- Pellegrin, Arthur: ' Histoire de Tunisie 3 ed Tunis, 1944.
  - \* Essat sur les Noms de lieux d'Algèrie et de Tunisie.

# المكانة التاريغية للشرق الجنزائسرى في نهايسة القرن 3 الهجسرى

معمد الصالح مرمول معهد العلوم الاجتماعية جامعة قسنطينة

لقد طوى الشيعى مذهبه اول الامر ، وتظاهر بانه معلم قرآن ، وباشر تلك المهنة فعلا • ولما جاءوه ببعض المال امتنع من آخذه ، ثم اختلى بزعيم قبيلة بنى سكتان واخبره قائلا : « لست بمعلم قرآن • • وانما نحن أنصار اهل البيت • وقد جاءت الرواية فيكم يا أهل كتامة بأنكم أنصارنا ، والمقيمون لدولتنا وان الله يظهر بكم دينه ، ويعز بكم أهل البيت ، وانه سيكون امام منهم أنتم أنصاره ، والباذلون مهجتهم دونه ، وان الله سيفتح بكم

نيا كلها • ويكون لكم اجركم مضاعفا ، فيجتمع لكم خير الدنيا والآخرة » (33) • باب الزعيم السكتاني دعوته ، ووعده ببذل ماله ونفسه ، هو ومن اتبعه في سبيل عوة ، وبذلك صار يدعو اقاربه الى الدخول في دعوة الشيعي ، فأخذت تنتشر بين للف نواحي بلاد كتامة ثم خارجها •

منسر القسم الاول من هذه الدراسة بمجلة الاصالة ، عدد 55/54 .

لقد شرع الشبعى فى تكوين المجتمع الذى سيجعله مركز انطلاق لنشر الدعوة على نطاق واسع ولما رأى احترام الناس واقبالهم على رجان الدين استغل هذه الناحية خاصة لانه راها كفيلة بحشد الناس حوله ، فمكن لنفسه عن طريق الجلوس لتعليم المور الدين للكبار ، والصغار وقد قضى ما يقرب من سبع سنوات فى بث العقيدة ، وتمكينها ، وغرسها واستقطب حوله زعماء بعض القبائل الكتامية ، خاصة التى لها وزن مثل الحسن بن هارون الغشمى من غشمان تازروت ، وأبو يوسف ماقنون بن ضبارة الاجانى ، وابن أخيه تمام بن معارك وسلك سياسة التدرج فى عرس المذهب ، فحينما حل شهر رمضان دعا صاحبه الى ترك صلاة التراويح ، لانها من سنة عمتر ابن الخطاب (ص) : فاجابه الى ذلك ، ودعا أقاربه الى تركها أيضا وأخذ أمره يزداد وخطره يستفحل ولما بلع خبره الى ابراهيم بن الاغلب (237 ـ 289 هم/ 851 ـ 209 م) ارسل الى عامله على ميلة يستفسره عنه فقلل من شانه ، وذكر له بأنه رجل متقشف أرسل الى عامله على ميلة يستفسره عنه فقلل من شانه ، وذكر له بأنه رجل متقشف خراهد ، يلبس الخشن من الثياب ويامر بالمخير والعبادة ، فسكت عنه وبسببه تفرقت كلمة كتامة ، واراد بعضهم قتله فوقع حلاف بينهم ، وقاتن بعضهم البعض من أجله (33).

ومما لاشك فيه فان الكتاميين الذين احتضنوه كانوا يعرفون مسبقا انهم سيواجهون معوبات متنوعة بسبب ذلك · اذ كان عليهم أن يواجهوا جيوش بنى الاغلب من جهة وجيوش بعض القباس الاخرى المناونة لهم خارج بسلاد كتامة من جهسة اخرى · هذا بالاضافة الى وجود بعض خصوم الشيعى بين الكتاميين انفسهم ، والذين لم يدخلوا في مذهبه ، فهذا الوضع فرض عليه أن يربى أتباعه تربية خاصة سياسيا وعسكريا ، كى يتمكن من مواجهة خصومه بطريق الحسرب أو الجوسسة ، أو بواسطة تخذيل الصفسوف وتشتيت الشمل ، وزرع الشقاق والفرقة بينهم ·

لقد قسم اتباعه من كتامة الى سبعة اقسام واسند مسؤولية كل قسم الى واحد من ثقاته وسبى أولائك المسؤولين (المشاشغ) وابقى اعمال الناس واموال الدعوة بأيديهم وصبى أولائك المسؤولين (المشاشغ) وبقدوا على تلك المالة يتصرفون بأمره وينغذون تعليماته الى أن قدم عبيد الله المهدى وينغذون تعليماته الى أن قدم عبيد الله المهدى وينغذون تعليماته الى أن قدم عبيد الله المهدى وينفذون على جميع انباعه الموال من أيديهم فكان هذا أحد أسباب النقمة عليه وكما أنه فرض على جميع أنباعه المواظبة على أداء مختلف العبادات وعودهم على النظام والتحلى بمكارم الاخلاق ونعى فيهم روح التضحية وتظاهر للناس بأنه يريد غسرس مبادىء الدين الصحيحة في النفوس وتعويدها على الاخلاق الفاضلة (35) و

ومن جهة اخرى فانه سن لاتباعه القواعد التي يسيرون عليها في حياتهم العامة ، والخاصة من حيث تجنب المعاصى والامر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وعلاقاتهم ببعضهم واشتد في معاقبة من يستحق العقاب وامتحن أتباعه بأقسى المحن كي يعودهم على الصبر وتحمل المشاق .

ان طبيعة الاوضاع التي كانت سائدة في بلاد كتامة ابان القيام بالدعوة فيها حتمت عليه الله يكول من دليك المجتمع مجتمعاً منفسيلا عمل حوله من المجتمعات الاخرى خارج قبيلة بني سكتان ، وبلاد كتامة بصفة عامة ، أو داخلهما • كما عمل على تغذية الفرقة بين أتباعه ومعارضيه ، وبذلك غرس روح العداء بين أفراد العائلة الواحدة وبين الاقارب والاصهار ، وقد سار الخلفاء الفاطميون على هذه السياسة فيما بعد • كما سار عليها غيرهم (36) • كل ذلك كي يجعل من اتباعه كتلة متراصة قوية التماسك صحيحة البنية بحيث يصعب زرع الفرقة والشقاق بينهم • وقد نجح في سياسته هذه نجاحا كبيرا حتى انه كان اذا أراد ان يسلط العقاب على أحد أتباعه أو كل ذلك الى أقرب الناس اليب فقتل الاب ابنه والاخ أخاه وهو راض الامبر الذي جعل الناس يبتعدون عن ارتكاب المحالفات اما رغبة أو رهبة •

ولكي يصبغ على دعوته الصبغة الدينية البحتة ، تظاهر بالنزاهة وصيانة النفس حتى بكون قدوة لاتباعه ويرغب الناس فى الاقبال على دعوته · كما تواضع مع اتباعه حيث كان يشاورهم فى مختلف الامور · ويقرب الستباقين منهم لاعتناق مذهبه والمتفائين فى سبيله · ولا ينفق من مان الدعوة الا عند الضرورة · واذا ما بعث احدا لامر من الامور لا يطلب عليه غيره من اهل ولا ولسد الامر الذى جعل بعض الاتباع يقومون بتصحيات مثالية رجالا ونساء · من ذلك أن رجلا اسمه (كور بن قنبر) اللهيص انفق ماله كله فى سبيل الدعوة ، وخرق ثياب زوجة ابنه كله به وهي عروس به ليعصب بتلك الخرق جراح المعطوبي من الاتباع وعوضها عليه مالا · كما أن أمراة من أتباعه دميت الخرق جراح المعطوبي من الاتباع أيضا · كن هذا بفضل روح التضحية التي غرسها يداها من كثرة طحن الحبوب للاتباع أيضا · كن هذا بفضل روح التضحية التي غرسها أوصاد على بنيه . ومما يذكر أنه كان يصف لهم ما تنكره العقول فيصدقونه . ولا شك أن أدرا على مدى ثقتهم به من جهة ومدى بساطة عقولهم من جهة آخرى (37) .

لقد نمى فى الكتاميين الروح العسكرية ونظمها وقواها والزمهم ذلك ليجعل منهم والمعدم به النظام السياسي القائم في بلدهم أولا وحارجه ثانيا . وذلك ان

لمجتمع الذي عمل على تكوينه يجعل سلطة جديدة فوق سلطة رؤساء القبائل وغيرهم وبذلك هدد سلطة بعض الرؤساء الذين لم يدخلوا في دعوته وحول مصالح القبائل التي آزرته الى مصالح عامة تعود فاندتها على المجتمع الذي عمل على تكوينه وفقل المذهب الاسماعيلي تذوب فيه سلطة الفرد والقبيلة معا ومن هنا حدث الصدام بين قبائل كتامة ذاتها الموالية له والمناوئة لدعوته من جهة وببن اتباعه وخصومه من القبائل الاخرى خارح كتاسة من جهة أخرى هذا بالاضافة الى صدامه مع الاغالبة باعتباره متمددا عليهم ومساحة عليهم ومتابعه ومن عليهم والعليه عليهم والعليه باعتباره متمددا عليهم والعلية باعتباره متمددا عليه العليه باعتباره والعلية والع

لقد مرت عليه في أول مرحلة من دعوته بايكجان ظروف حسرجة للغاية مملوءة بالمخاطر والمخاوف ، ولكنه استطاع مواجهتها بكل حزم وصبر ، وأستغل كل ما أمكن للتعلب على مختلف المصاعب والاحطار ، حيث استفاد من استراتيجية الاماكن الطبيعية الحصينة التي وفرت له الحماية ، كما استعلى عنصر الجوسسة الى أبعد حد حيث انتشر جواسيسه داخل بلاد كتامة ، وحارحها لاستطلاع أخبار الاعداء بصورة مستمرة من أجل تدارك الخطر ، والاستعداد الملائم له ، وفي المواجهات العسكرية استعمل طريقة حسرب الكر والفر وعدم الالتحام مع العدو في مواجهات كبيرة يفوقه فيها عددا وعدة (38) ،

وقد يلجأ الى استغلال عامل الزمل لصالحه كما فعل مع الجيش الاغلبي أيضا بقيادة الاحول حينما حاصره بتارروا ، كما يعمد أحيانا الى الحرب النفسية وزرع الحيرة والاصطراب بيل صفوف الاعداء والمناورة لكسب المعركة حيث نسراه يستعمل السلحة متنوعة ضد خصومه وكثيرا ما يستفيد من أحداث التاريخ الاسلامي ويقتدى بالرسول (ملل على عرواته ويتمثل دلك في بث المللة بين القائل المعاصرة له في تازروت وهو يشبه موقف الرسول (مل مع أهل الاحزاب الذين حاصروا المدينة المنورة (39) وهذا يدل على مدى مرونته وحنكته السياسية والعسكرية حيث استفاد من أحسداث التاريخ الاسلامي لنشر دعوته وقد استطاع أن يقر الامن والنظام في المناطق التي سيطر عليها ، وضرب بكل قسوة على أيدى المسدين فخافه الناس وهابوا جانبه ، حتى قيسل أن الحيوانات تضل هائمة فلا يلتفت اليها أحد ، وأن اللتيطة تسقط فتبقى في مكانها ،

## 2 - التوسع خارج بلاد كتامة واعلان الخلافة الفاطمية :

مر عمل الشيعى في هذه المرحلة بخطوتين: تتمثل الاولى منهما في النوسع خارج بلاد كتامة . وتتمثل الثانية في اقتحام رقادة عاصمة بني الاغلب ·

i \_ التوسع خارج بلاد كتامة: كان عمل الشيعى منظما ومدروسا منذ ان دخلل ايكجان مع حجاج كتامة بصفته معلم قرآن الى أن دخل رقادة قائدا لجيش عرمرم، ظافرا منتصرا وقضى على بني الاغلب، وأقام الخلافة الفاطمية بحيث نراه لا يقوم بأي عمل الا بعدما يخطط له مسبقا، ويهيء له وسائل النجاح ويدرسه من مختلف الجوانب، وذلك أنه سلل سياسة التدرج في غرس المذهب، وتمكينه، ومر عمله من بداينه الى نهايت بمرحلنين المرحلة النظرية التي اعتمد فيها على الدعاية ثم المرحلة العملية التي استخدم وسائل متعددة في مقاومة خصومه كيفما كان يوعهم (40) .

ولما رأى بأن مرحلة التكوين الداخلى فى بلاد كتامة أتت ثمارها بفضل حملة التطهير الداخلية وانه تغلب على خصومه المحيطين به فى ايكجان ، واصبحت له قوة يمكن ان يعدمد عليها من ناحية العدد والعدة فى تحقيق انتصارات جديدة على نطاق اوسلط تطلع الى فتح بعص المناطق الهامة ، والمدن الرئيسية التى كثيرا سا هددته فى دار هجرته وبذلك بدا مرحلة أخرى من كفاحه أهم وأوسع من السابق ، نظرا لما ترتب عليها من نتائج فى نقرير مصير الدعوة الاسماعيلية ببلاد كتامة خاصة وبالمغرب الاسلامى عامسة وتعميق جذورها وتمكينها .

والملاحظ أنه فضل أن يتجه في عتوحاته الأولى شرقا نحو عاصمة بني الأغلب ، ولا شك أنه رأى بأن أكبر خطر يهدده في المستقبل أنما هو خطر بني الأغلب بالمدرجة الأولى • ولذلك أراد أن يقضي على ولاد بلدانهم • ثم يمد يده إلى عاصمتهم رقادة (41).

وف اعتمد في هذا على حماس اتباعه من الكتاميين الناقمين عليهم بسبب سوء بصرفاتهم • كما ان هدف الدعوة الاسماعيلية لم يكن ليقتصر على المغرب الاسسلامي فقط ، وانما هذه مجرد مرحلة أولى نحو التوسع في المشرق على حساب الخسلافة العباسية • ولذا أراد ان يستولى على تونس ، وطرابلس ليصبح في امكانه التطلع الى فتح مصر المكان الحيوي للعباسيين في تلك العترة • وبامكان الدعوة الاسماعيلية بعد ذلك ان نظمئن الى النتائج التي حصلت عليها في المغرب ، اذا ما سيطرت على تونس وطرابلس أيضا • وذلك لوجود الصحراء الغربية بين مصسر وليبيا • والتي تعتبر حاحرا طبيعيا لسه قيمته في وجسه قوات الخلافة العباسية اذا ما أرادت مهاجمة والاسماعيليين برا • وفعلا لما سيطروا على تونس تمكنوا بسهولة من بسط نفسوذهم على طرابلس وبرقة ، وهاجموا بعد ذلك مصر منذ وقت مبكر حيث سهن عليهم الدفاع

عن مكتسباتهم في المعرب ، كما سهى عليهم مهاجمة مصر نفسها فيما بعد والسيطرة عليها اخسيرا .

وبالاضافة الى ما ذكرنا سابقا فان الشيعي لم يتجه بفتوحاته الاولى غربا لانه خشى از يقع بين فكى رحا الاغالبة من الشرق ، والرستميون ، وبنو مدرار والادارسة من المعرب ، حاصة وان قبيلة رناتة من احطر القبائل واقواها ، ولاشك أنه رأى بسأن الحطر الذي يأتيه من بدى الاعلب ، اكتر من أي خطر آخر أذ بامكانهم أن يتلقوا أعانات من المحلافة العباسبة ، ومن ثم يهددون وجوده ولذا رأى بأن التغلب على خصومه في المعرب سهن ميسور أذا ما قضى على بني الاعلب وهذا ما وقع فعلا •

لفد بدأ بفتح بعص المدن الفريبة من مركز إقامته في ايكجان فبدا بفتح ميلة التي كثيرا ما هدده حطرها وكان عاملها من طرف بني الاعلب هو موسى بن عياش عدوه اللدود · واعتمد في فنحها على الجوسسة بالدرجة الاولى حيث تواطأ معه جماعة من وجوهها عى اصلهم من عرب ربيعة ورئيسهم يقال له حسن بن احمد فاطلعوه على عوراتها رمواط الضعف فيها • ففتحها وعين عليها أبا يوسف ماكنون بن ضبارة الاجاسي وعاد بحيشه الى دار هجرته • وقد تم له ذلك في عهد أبي العباس بن ابراهيم بن الاعلب أو في عهد أبيه ، وبعد هتحها توجه الى سطيف فحاصرها مدة أربعين يوما حنى مات صاحبها على بن عسلوجة في الحصار • فانحن أمرها ودخلها وهدم سورها تم عاد الى ايكجال ، ولكن الاعالبة وجهوا جيسا لقتاله بقيادة أبى عبد الله الاحول (42) الذي استعادها منه • غير أن الشيعي فتحها مرة آخري في عهد أبي مضر زيادة الله • ومعد سيطرته على سطيف توجه الى طبنة وذلك ان ابن الاغلب لما بلغهه خبر سقوط سطيف مي يده بعث جيشا لقتاله بقيادة ابراهيم بن حبشى ، وهو أحد أقارب زيادة الله أبر الاعلب ، وقد بلع عدد هذا الجيش مائة الف حينما وصل الى قسنطينة وبقسي متمركسرا بها نعو ستة أشهار ولم يلتعم به الشيعي حتى نفد صبره واستهلسك معظم ما معه من المؤن واصطر أحيرا الى مهاجمة أبى عبد الله الذي لاقاه بخيار جنسوده في مكان يسمى كبونة فدارت ألدائرة على جيش بني الاغلب رغم كثرة عدده ، وذلك نظراً لقلة كفاءة قائده الذي لم يعطط لهجومه ، ولم يختر المكان والزمان الملائمين . كما ال جيشه خاض المعركة على ظهور خيوله وبغاله وأن المنطقة وعرة بالاضافة الى عدم وجود معسكر له ليضمد فيه جراحات المعطوبين ٠٠٠ وولى منهزما وغنم الشيعي عتاده ومؤونته ولاحق فلواسه

وبعد ذلك قصد طبنة ففتحها وقد حاول ذلك من قبل فلم يستطع وكان عاملها من بني الاغلب رجل اسمه حسن بن أحمد بن نافذ المعروف بأبي المقارع وقد استعمل حصارها سلاح الذبابات (43) حتى طلب أهلها الامان فدخلها وولى عليها عاملا من اسمه يحيى بن سلمان وعاد الى ايكجان أيضا ومعه أبو المقارع أما جيش عالمية فقد التحق بالاربس وعاد الى الكجان أيضا ومعه أبو المقارع والاربس وعاد الى الكجان أيضا ومعه أبو المقارع والاربس وعاد الى الكجان أيضا ومعه أبو المقارع والمناد و

وبعد فتح طبنة توجه الى بلزمة التى طرقها عدة مرات من قبل · ولم يتمكن منها ، بم انه استعمل من أجل ذلك سياسة الارض المحروقة حيث آخذ يتلف غلات أهلها كي شعهم اقتصاديا فيستسلموا · ودام على هذا المنوال ثلاث سنوات متتالية حتىى نطع الطعام عنهم · وضيق عليهم الحصار بالدبابات ورمى المدينة بالنار ولم يصلهم بعد جهود مضنية وذلك بعدما نفذت مؤونتهم من زاد وسلاح من شدة الحصار (44) .

وبعدما فتح طبنة ، وبلزمة جاءه الجباة بأموال العشور ، فأمر برده على أصحابه تبين له أنهم أخذوه بطريق غير شرعى · بينما أخذ مالا جبي من أهل الذمة كجزية ي طريقة عمر بن الخطاب استحسنه ، وقبله ، مع أنه دعا كتامة الى ترك صلاة نراويسلم في رمضان لانها من سنسة عمر (ض) كما ذكرنا . وعلى هذا فللمرء إن ساءل كيف أنكر على الناس الاقتداء بفعل عمر في قيام رمضان ، ثم قبل مال الجزية أي أحذ على طربقته ؛ ولا يمكن أن يفسر هذا الا على أساس أنه كان في حاجة السي الله للدعوة ، وجلب الانصلال ، بعدما تظاهر بالمعدل من قبل · فموقفه هذا باسي بالدرجة الاولى (45) ·

لعد واصل فتح بقية المدن الاخرى باتجاه الشرق ملاحقا فلول جيش بنى الاغلب ، شع تيجس (46) بتواطؤ بعض أهلها . كما فتح باغاية بمساعدة بعض أهلها ايضا أسطر عاملها على الفرار الى الاربس ، ودخلها بالامان وولى عليها ابسا يوسف تور بن ضبارة الاجانى الذى استعمله على ميلة من قبن ، وعاد الى ايكجان (47) أوى جولة أحرى فتسع تيفاش (48) شم تبسة التى تمكن من فتحها بعدما عرف أساعها الداحلية بواسطة بعض الموالين له من أهلها . ومنها توجه الى بلاد قسطيلية عدد مدن مثن قفصة ونفطة وغيرهما ثم عاد الى ايكجان و وبعد أن أعد عدته ، أيا كن امكانياته استعد لاقتحام الاربس التى تعتبر الخط الدفاعي الاخير عن عاصمة أي لاغنب فجمع لذلك جيشا قويا بلغ عدده مائتي ألف . كما جمع ابن الاغلب من جهته ألف جرارة أيضا ، حيث بذل كل من الطرفين ما في وسعه واستعد للمعركة بما

عدده من الامكانيات وحينما التحسم الجيشان أبدى كن منهما بسسالة ، وشجاعة نادرين ولكن خطط الشيعى العسكرية كانت أكثر تنظيما واحكاما حيث انتقى عشرة ألاف فارس من حبار الدعاة ووجود القبائل واهن النكاية وجعلهم في مقدمة الجيش وكما أمر بعص الجسسد أن يسلكوا مسيلة يفاجئون منها أفراد جيش العدو كي تجسح خيولهم وبفضل خططه العسكرية المحكمة تمكن من النجاح ، ودخل الاربس عنوة وحكم هي رقاب أهلها السيف وذكر أنه عنن من أهلها ومن بقي بها من الجند الذين التحاوا إلى مسحدها ثلاثين الفا في امسية واحدة من وقت صلاة العصر إلى أخسر الليل . وذلك في الرابع والعشرين من جمادي الاخيرة سنة 290 ه/910 م ولكن تكرف البعض الاحر أنه عنن بها تلائة آلاف فقط ويبدو أن الرواية الاولى اصح لان ما ذكره العاصي النعمان في هذا الصدد يؤكدها . حيث ذكر بانه قتل بها عددا لا يحصى (49) و

وان دن هذا على شيء هانما يدن على مدى قساوة حروب الشيعي ، حيث لم يرع حتى حرمة المساجد ، ولم ينح من بطشه اللاجنون اليها · وقد أوقع هذه المذبحة بأهل الاربس بعدما فر ابراهيم بن الاعلب قائد حيس أبى مضر زيادة الله الثالث (290 ــ 290 هـ 300 ــ 910 م) · ولما علم هذا الاخير بهزيمة قوته في الاربس اعد عدته ، وجمع ما قدر عليه من أمواله وجواريه وأعراد عائلته وهر الى المشرق تاركا ملكه لداعي الاستماعيلية الدى هدم عرضه وعرش عيره من أمراء المعرب الاسلامي الآخرين · وأقام على انقاض الجميع ملكا لمفاطميين ، وقد أراد الراهيم بن الاغلب قائد الجيش المنهزم بالاربس أن يهوم بالامر بعد فرار زيادة الله حيث توجه الى القيروان ونزن دار الامارة ودعا الناس الى طاعته ومقاومة الشيعي · ولكنهم ثاروا في وجهه خوفا من الفتنة وقالوا لمه : المناعذة الله على أعناقنا فلحق بريادة الله (30) ، وبذلك انتهى عهدد بني الاغلب الذي استمر من \$18 هـ الى 800 هـ/800 هـ/900 م ·

وخلاصة القول على القراص دولة الاغالبة على يد الشيعي تعود الى السباب عدة تتمشر أساسا في احتماله بسبلة كتامة القوية والناقمة على بنى الاغلب ، وضعف هذه الاماره العام ، وسوء سياسة المتأخرين من رجالها وتسلطهم على الرعية ، وتهاونهم بامر الشيعي في البداية ، وانحطاط آخرهم وهو زيادة الله الثالث ، واسناده قيسادة جيشه لانأس ليست لهم كفاءة القيادة وسداد الرأي ، وبالاضافة الى كل ما تقدم قوة الدعاية النفسية التي قام بها الشيعي بين مختلف أوساط بني الاغلب ، وخاصة بين الحيش ، وكذلك وجود موطفين في دولتهم يعتنقون المذهب الاسماعيلي ، ويتعاونون معه من الداحل ويدلونه على عورات ونقائص الاغالبة (51) ،

ان كل العوامل السالفة الذكر تفاعلت فيما بينها وادت اخيرا الى انقراض دولتهم والاساس وبذلك فسنح المجال لقيام نظام اسماعيلي متطرف في المغرب الاسلامي ٠

## ب ـ دخول الشيعي رقادة واعلان الخلافة الفاطمية :

بعدما خرح الشيعي من مختلف المعارك العسكرية ظافرا منتصراً داخل بـــــلاد المه وحارجها وقضى على آخر قلعة للاغالبة بالاربس توجه لاقتحام عاصمتهم رقادة تمم بها عرشا للفاطميين وقد توجــه اليها في جيوش عظيمة هال الناس مظهرها لامشتهم كترتها ولما قرب من القيروان توجه لملاقاته الاعيان من شيــوخ وفقهاء أز د بالفتح ، وطلبوا منه الامان ، فأمنهم على أنفسهم وأموالهم ، وسكن من روعهم أمانهم بنشر العدل واعامة الحق وكان دخوله اليها يوم السبت غرة رجب سنــة لا مارس وراجل وقارني يقرأ بين يديه ( هو الذي اخرج الذين كفروا من آهل الكتاب أمارس وراجل وقارني يقرأ بين يديه ( هو الذي اخرج الذين كفروا من آهل الكتاب أبيارهم لاول الحسر ) « سورة الحشر : 2 » ، وكذلك الآية ( كم تركوا من جنــات أبيول وزروع ومقام كريم ) » سورة الدحان 26 » وقد استاء الكتاميون من اعطـاء أمال لامل القيروان ، لان الشيعي وعدهم من قبل بأن يطلق أيديهم فيها ومن هنـا أب الشكول تساورهم في علاقاتهم مما يدل على أن كثيرا من جيشه أنما سار معـه أبيا السلب والنهب والنه والنهب والنهب والنهب والنهب والنهب والنهب والنهب والنه والنهب والنه والنهب والنهب والنه والمرب والنه وا

ولما دانت له البلاد وسيطر على الاوضاع فيها ، وجاءه أهلها طائعين قام ببعض فطيسات الضرورية لافرار الامن والنظام • فأولى على القيروان حسنا بن أحمد بن حمرير • كما عين على القضاء بها محمد ابن عمر المروزى الذى كان على المذهب مستاعيلى من قبل واسند اليه تولية القصاة والحكام بمختلف المناطق الخاضعة له • ين العمال على مختلف البلدان ونادى بالامان وأمسر الناس بالعودة الى ديارهم السنة اعمالهم وأمن بعض من بقي بالقيروان من بني الاغلب وقوادهم • كمسا بعس البعض من رجالهم ومواليهم • ومنع شرب الخمر وقتل متعاطيه أو حامله • يمر بقتل من خرح ليلا ، وجمع أموال ريادة الله وجواريه وسلاحه واسند النظر ألى احد ثقاته يقال له أحمد بن فروح الطبني الاحدب ، وعمل على صيانتها وحفظها ألى احد ثقاته يقال له أحمد بن فروح الطبني الاحدب ، وعمل على صيانتها وحفظها حدء عبيد الله المهدى فسلمها له وارضى الكتاميين خاصة حيث أقطعهم الاقطاعات أحم الهبات • ولما جاء المهدى اعطاهم من جواري زيادة الله وأولاهم الولايات وأسبغ أمم العطاء أيصا (55) • ولما حضرت الجمعة أمر الخطباء الا يذكروا فيها اسسم العطاء أيصا (55) • ولما حضرت الجمعة أمر الخطباء الا يذكروا فيها اسسم العطاء أيصا (55) • ولما حضرت الجمعة أمر الخطباء الا يذكروا فيها اسسم

أحد لانه لم يعرف المهدى بعد ، وأمر بضرب السكة وولى عليها أبا بكسر الفيلسود المعروف بابن القمودى ، وسميت (السيدة) ولم يكتب عليها أيضا اسم أحد وكتب علم احد وجهيها « بلغت حجة الله » وعلى الوجه الآخر « تفرق أعداء الله » ونقش علم السلاح « عدة هي سبيل الله » ووسم الخيل في أفخاذها « الملك لله » •

كما نقش على خاتمه « فتوكل على الله انك على الحق المبين » (سورة النمل: 78) وعلى حاتم السجلات « وتمت كلمات ربك صدقا وعدلا لا مسبدل لكلماته وهو السمب العليم: سورة الانعام 114 » كما كتب على ببوده « سيهزم الجميسع ويولون السدبر سورة القمر . 44 » وامر بالصلاة بعد النبي (ص) على على وفاطمة وأبنائهمآ ، كد المر بريادة « حي على خير العمل » هى الاذان ، وترك « الصلاة خير من النوم » فم اذان الصبح ، واظهر المذهب الاسماعيلى والعمل به وترك ما سواه (54) حيث كب الحرية المذهبية منذ البداية ، ولكن سياسته هذه كونت رد فعل سيء وسميت بالدعو الى التشريق لانها تهدف الى اتباع رجن مشرقى ، وهو أبو عبد الله الشيعي • وقسقت وسجن بعض من لم يستجب اليها •

وببدو لنا مما تقدم انه اتخذ اول امرد شعارات براقة كي يجلب الناس اليه حنره يتمكن نفوذه ولكنه سرعان ما ظهر على حقيقته وبادر بغسرس الذهب الاسماعيلر وفرضه فلما جساء شهر رمضان أمسر باسقاط صلاة التراويح في مختلف المناطؤ الخاضعة له وانتقد المروزي قاصى القضاة ، الناس في الاقتداء بفعل عمر بن الخطاء في قيام رمضان ، وتركهم الاقتداء بفعل على بن أبى طالب في زيادة «حي على خبر العمل ، فكان لهذا رد فعل عنيف حيث وقف عليه يوما أحد عامة الناس بالمسجد وقاله ما معناه : لقد احتلت لنا في ترك قيام رمضان فلو احتلت لنا أيضا في ترك صيامه لكفيتنا عناءه ، كما كتب مكال جلوسه بالمسجد ( ومن اظلم ممن منع مساجد الله أل يذكر فيها الله وسعى في خرابها ) « سورة البقرة 114 » فاضطر أن يجلس في مكان آخر (55) • وأن دن هذا على شيء فأنما يدن على مسدى غضب الناس من السياس أخر (55) • وأن دن هذا على شيء فأنما يدن على مسدى غضب الناس من السياس مذهبي حاد ، ومقاومة عنيفة • وخاصة من طرف المالكية •

ومهما يكن من أمر فان الشيعي استطاع أن يقضى على أمارة بنى الأغلب ، ويعاد قيام الخلافة الفاطمية مكانها ، حيث رفع شعاراتها ، وطبق مذهبها ، ووضع الاسس الاولى لادراتها في مختلف المجالات ، فسك العملة ، ونظم القضاء ، ودون الدواوير ١٠

عين الولاة ، ورسم الخطوط العريضة لسياستها الداخلية في مختلف المجالات ، من دارية ، وسياسيسة ، وقضائية وغيرها . وعبيسد الله المهدى الخليفة الاول لا يزال سيجلماسة معتقلا ولما أقر الامن والنظام ، ووطد أمور الخلافة توجه لاطلاق سراحه .

وي التوجه الى سجلماسة لاطلاق سراح المهدى: بعدما قام الشيعي بالتنظيمات الصرورية الاولى في رقادة ، ورسم الخطوط العريضة للسياسة العامة لمرجاله كسي يسيروا عليها ، استخلف عنه اخاه أبا العباس المخطوم ، وأبا زاكي تمام بن معارك الاجانى (56) ، ونهض الى سلجماسة عاصمة ببى مدرار - لاخراج عبيد الله المهدى المعتقل بها · ولاشك أنه اعتقد بأن كل ما قام به من مجهود في سبيل المذهب الاسماعيلي انشاء المخلافة الفاطمية لا قيمة له ما دام امام الدعوة ، وصاحبها الشرعى معتقلا أله المدى الله عبل بالمسير اليه ، حيث لم يبق برقادة الا شهرين ونصفا اعد خلالها عدته وهيأ يلزم من مال وعتاد ورجال · وقد اخطر مختلف المناطق بذلك ، حيث كتب بشان المخروحه كتابا ، وبعث بنسخ منه الى مختلف مناطق افريقية ليقرأ على منابرها ·

كان انطلاقه من رقادة في منتصف شهر رمضان ، سنة 296 ه/910 م في جيسوش فيرة العدد ، والعدة (كالدبي المنتشر) ، وسبقته شهرته وخافه خصومه ، وخاصة ليلة رناتة لانها قتلت رسله من قبل الى عبيد الله المهدى • وقد اقام الرباطات في انتلف المناطق الخاضمة له . وسار البعض معه راجلا احتسابا في اعتقاده لله تعالى ذلك مثل الفقيه الحنفي أحمد بن محمد بن سيرين وغيره • ولذا عين فيما بعد على خماء مدينة برقة (57) • ولاشك أن هذا أن دل على شيء فأنما يدل على مدى مهارة في عبد الله الشيعي في نشر الدعوة الاسماعيلية ، وتمكينها • كما يدل على مسدى المهدى وهو بمعتقله في سجلماسة •

لقد أنزلت قواته الجرارة الرعب والفسرع في نفوس خصومه وفي نفوس بعض تبائل التي لا تزال متشككة في قوته ، حيث اذعنت جميعا لمسلطانه ولما وصل الي المرت عاصمة الرستميين له لم يلق بها مقاومة معتبرة لان دولتهم كانت في حالة معف لعدة اسباب في مقدمتها انهماك المتأخرين من رجالها في ملذاتهم ، والتنافس ما بينهم على السلطة فضمفت هيبتهم وكرهتهم العامة . ولذا لم يستطيعوا مقاومة طره الداهم ، فدخسل عاصمتهم بالامان ، وقتسل آخرهم يقظان بن أبسى اليقظان ما المداهم ، فدخسل عاصمتهم بالامان ، وقتسل آخرهم يقظان بن أبسى اليقظان على جماعة من أهل بيته وبعث برؤوسهم الى رقادة للتشهير فطوفت بالمدينة ثم نصبت على بابها ، وبذلك وضع حدا لنهاية هذه الدولة الاباضية

التى عمرت اكثر من مائة وشلاشين سنة ، وأولى على تيهرت دواسا بن صولات اللهيمى وابراهيم بن محمد اليماني المعروف بالهوارى · والملاحظ انه اناب عنه فى رقادة رجلين كما ذكرنا من قبل · وقد يكون المقصود من هذا هو جعل السلطة مشتركة بين الاثنين خوفا من استئثار احدهما بها ومحاولة الاستقلال بالنفوذ ·

وأمام خطره الداهم فر بعض الاباضية من تيهرت الى مراكز عدة فى الجنسوب واتخذوها ملجاً لهم مثل ورقلة وصدراتة ، وغيرهما · ومما يذكر انه اتلف مسا فى تيهرت من آثار الرستميين الحضارية ومنها « مكتبتها » التى كانت طعمة للنيران كما يذكر البعض وان الدخان بقي يتصاعد منها عدة أيام ، وان تسعة أعشار كتبها احرقت ، واحتفظ التبيعي بما راه صالحا منها مثل كتب العلوم والفنون ، والطب · واما الكتب الاحرى التى تبرز شخصية الرستميين فى أجلى مظاهرها كالتاريخ والادب ، والفقه فقد احرقت (58) ، ولاشك ان هذا لا يخلو من مبالغة لاننا لم نعثر فى المعادر التسي رجعنا اليها مما يدل على ان الشيعي احرق مكتبة الاغالبة فى رقادة من قبل ، وهم من اشد حصومه ، وان الاسماعيليين لحقهم اضطهاد كبير من طرف العباسيين أكثر من غيرهم · وعلى كل فليست لدينا الى حد الأن نصوص مقنعة تثبت صحة هذا الخبر ·

وبعدما سيطر على الاوضاع في تيهرت ، وترك بها رجال ادارته ، وجيشه ، واصل زحفه على سجلماسة · ولما بليع خب ، الى أميرها اليسع بن مدرار (270 ــ 290 هـ 583 ــ 910 م) ضيق الرقابة على عبيد الله وفرق بينه وبين ابنه أبى القاسم ، وسأله عن علاقته بالشيعي فانكر مصرفته ، وحينما علم الشيعي بذلك بعث الى ابن مدرار يطلب منه اطلاق سراح المهدى ويعده بالانصراف ، ويبين له بأنه لا يقصد حربه ، وانما يريد أمرا هاما عده سيكشف له عن فحيواه حينما يصل . غير أن ابن مدرار قتيل رسل الشبعي وامتنع من اطلاق سراح المهدى ، ثم بعث اليه وفدا مرة ثانية فقتيل أفراده أيضا وبذلك ازدادت مخاوف الشبعي على عبيد الله وابنه : كما ازداد حقده على ابن مدرار (60) ،

ولما وصل الى سجلماسة يـوم السبت سادس ذي الحجة سنة 296 هـ 910 م، حاصرها حصارا شديدا فقاومه صاحبها ، ولكنه لم يصمد في وجه الجيش الغازي الا يوما واحدا وذلك نظرا لتفوق خصمه عددا ، وعدة ولم يجد امامه طريقا الى الخلاص الا الفرار مثل ما فر من قبل زيادة الله بن الاغلب ، وخرج من عاصمة ملكه ليـملا ودخلها الشيعي في اليوم التالى ، واخرج المهدى وابنه من سجنهما ولما رآه ترجل

- 4

احتراما له ، وخضع بين يديه وبكي من كثرة سروره · وقال لمن معه : ( هذا مولاي ومولاكم قد انجز الله له وعده ، واعطاه حقه · واظهر أمره ) وانتهب جيشه سجلماسة وذكر البعض انه أمر باحراقها كعادته ، وسلم الامر لعبيد الله المهدى · وبذلك قضى على دولة بني مدرار التى دامت نحو عائة وستين سنة · كما جرد نفسه من النفوذ الذى كان يتمتع به من قبل (61) ·

وبعد ما سيطر على الوضع في سلجماسة بعث في طلب اليسع بن مدرار وتمكن من القاء القبض عليه وقتله مع جماعة من أهل بيته وقد ذكر خبر فراره وقتله في الرسالة التي بعث بها الى القيروان يبشر فيها بانتصاره بما نصه ( شم قفوت اشر الخائل بنفسي في طلبه عشرة أيام حتى امكنني الله منه بلا عقد ولا عهد فاتيت به في وثائق الى ولى الله ليكون عضة لاهل الشقاق والنفاق ) (62).

لقد بقي عبيد الله المهدي بسجلماسة أربعين يوما حيث نظم أمورها الادارية وعين عليها واليا من قبله هو ابراهيم بن غالب المزاتي وتسرك معه حامية من الجيش وغادرها الى رقادة ، ولكن أهل سجلماسة بادروا بانثورة على عامله وفتلوه مع عدد من جيشه وذلك بعد خروجه منها بأيام قلائس وولوا عليهم واسولا بن الامير مدرار المقتول ولم يستعد المهدي نفوذه عليها الا في سنة 307 ه/921 م في حملة مصالة بن حبوس العسكرية •

لعد واصل عبيد الله المهدي طريقه الى رقادة ، عاصمة ملكه الجديد ، ومر بايكجان دار هجرة الشيعي الاولى فأخذ ما بها من الاموان (وجعلها احمالا) ووصن في نهاية شهر ربيع الآخر سنة 297 ه/911 م فلاقاه أعيان القيروان وبايعوه البيعة العامة · وبذلك استلم زمام الامور في رقادة (63) · وقد وجد دولته قائمة تامة الشروط · فاقر كثيرا من أعمال ابى عبد الله الشيعي الادارية وأمر أن يدعى له بالخلافة على المنابر لمساحضرت صلاة الجمعة في كن من رقادة ، والقيروان ، ومختلف الامصار · وبذلك تسلم مقاليد الخلافة الفاطمية بصورة رسمية ·

ولكن الخليفة الاول الفاطمى واجهته ظروف صعبة ، وثورات متعددة منذ وقست مبكر في مقدمتها المعارضة التي تزعمها أبو عبد الله الشيعي ، منشىء دولته ومحرره من قبصة بنى مدرار · ورغم ذلك فانه لم يرع حرمته وقتله في منتصف شهر جمساد الثانى سنة 298 هـ (64) وقد أحدثت هذه المعارضة هسزة عنيفة وأوشكت أن تحدث انشطارا خطيرا في صف الاسماعيلية بالمغرب الاسلامي . وذلك نظرا للسمعة التي كان يتمتع بها زعيمها . غير أن عبيد الله استطاع أن يقضى عليها في المهد ، وذلك بغض ما أوتي من مكر ودهاء ·

## الخلاصة : يمكن أن نستخلص من هذه الدراسة النتائج التالية :

- I) ان مركز التكوين السياسى والعسكرى للدعوة الاسماعيلية هو ايكجان ، بفج الاخيار بالشرق الجزائرى وتمتاز هذه المنطقة بحصانتها الطبيعية فهي تنوسط قبيلة كتامة الكثيرة العدد والعدة · وقد كانت دار هجرة الشيعي ما يقرب من ستة عشر سنة وبذلك يمكن القول بانها العاصمة الاولى لدعوة الاسماعيلية بالمرحلة المغربية قبل غيرها من العواصم الاخرى كالمهدية والمنصورية ·
- 2) ان نجاح الشيعى فى انشاء الحلافة الفاطمية بالمغرب الاسلامى يعود الى دهائه السياسى ، واخلاصه للمذهب الاسماعيلى · وذلك فى الوقت الذى كانت فية دويلات المغرب هى حالة ضعف عام نتيجة عوامل متعددة فى مقدمتها سوء سيرة المتأخرين من رجالها ، وكره عامة الشعب لهم ، خاصة وأن الشيعي تظاهر بالعدل والنزاهة وصيانة النفس والفيوة على الدين ·
- نعتبر الكتاميون بحق الجنود المخلصون في سبيل الدعوة الاسماعيلية ، حيث كانوا الاداة الفعالة التي استخدمها الشيعي بكـــ حـــ حــ وحنكة · فبفضل سيوفهم وتضعيانهم نجعـت هـده الدعوة التي لعــوا الدور الاساسي الاول فيها في الميـدان العسكري بصفة خاصة ، ليس في المغرب فقط بل وفي المشرق أيضا · فدور جعفر بن فلاح الكتامي في قيادة الجيش الفاطمي لمقاومة القرامطة بالمشام خير مثال على ذلك (65)
- 4) لقد سلك الشيعي سياسة «فرق تسد» حيث استعمل الكتاميين الذين أيدوه لخبرب من عارضه منهم كما استعمل فيما بعد هذه السياسة لخبرب المغاربة ببعضهم البعض من أجل الوصول إلى أهدافه وسار على دربه في هذا المجال الخلفاء الفاطميون خلال المرحلة المغربية وبذلك كان المغاربة أكباش الفداء على مذبح المدعوة الاسماعيلية ومن أجل رفع رايتها و
- 5) ان نجاح الشيعي في اقامة الخلافة الفاطمية ادى الى تغيير الاوضاع السياسية السائدة بالمغرب الاسلامي وفصله نهائيا عن الخلافة العباسية وبالتالي انتشر فيه المذهب الاسماعيلي المتطرف بصورة رسمية: وتحقق للاسماعيلية ما عجزت علي تحقيقه بالمشرق مكان الدعوة الاصلي وعمد رجالها الى فرض مذهبهم وسلطانهم بالمفوة ولكن هذه السياسة كان لها رد فعل عنيف من طرف السكان ومن هنا كان عهدهم مليئا بالثورات والحروب في مناطق متعددة، وترتبت عليها نتائج سلبية في مختلف المجالات من سياسية ، واقتصادية ، واجتماعية ، وغيرها و

## التعسساليسق

- 33 \_ ابن عــذارى ، 1 : 127
- 34 ـ القاضي النعمان ، ص 74 ، 78 ، 96 ، ابن عذاري ، 128 : 1
  - 35 \_ نفســه ، ص 127
- 36 \_ ابن الاثير : 6 : I33 : 6 : ابن عذاري ، I : 243 ، 244 · مقدمة ابن خلدون ، ص 276
  - · 128 : القاضى النعمان ، ص 124 ، 132 ، ابن عذارى ، 1 : 128 ·
    - 158 ، 114 من 38 🕊
  - 39 ـ نفســه ، ص 137 ، 145 ، سيرة ابن هشام ٠ 3 ، 229 ٠
    - 40 \_ نفســـه ، ص 101 ، 108 ، 126
  - Golvain Le Maghreb Central à l'époque des Zérides, pp. 51-52. \_\_41
  - 42 \_ القاضي النعمان ، ص 135 ، 166 ، ابن الاثير ، 6 : 128 : 130 42
- 43 \_ الدبابة الة حربية تصنع من جـــلد ، وخشب ، ويدخــل في وسطها المقاتلون ويتخذونها أداة للهجوم ، حيــث تقيهم من ضربا تالعدو ، وسميـت دبابــة لانها تدفع فتدب أنظر ابن منطور ولسان العرب ، 1 : 938 .
  - 44 \_ القاضى النعمان ، ص 164 ، 165 ، ابن الاثير ، 6 : 130 ·
    - 45 ــ ابن عــذاري ، ١ : ١٤٦ ، ١٤١ •
- 46 ـ تقع غرب الاربس ، وصفت بانها شامخة البنيان ، البكرى ، المغرب في ذكــر بلاد الهريقية والمغرب ، ص 53 ·
  - 47 ـ القاضى النعمان ، ص 169 ، البكرى ، ص 50 .
- 48 ـ وصفت بانها مدينة اولية ، وتسمى ايضا تيفاش الظالمة ، وتقع بشرق صدراتة ، البكــرى ، ص 83 ·
  - 49 ـ افتتاح الدعوة ، ص 205 ، البكرى ، ص 46 ، ابن الاثير ، 6 : 132 . ابن عدارى ، 1 : 147 .
    - 50 ـ القاضى النعمان ، ص 210 ، ابن عـذارى ، 1 : 148 •
  - · 135 : ابن عداري ، 155 ابن الاثير ، 6 : 123 : ابن عداري ، 1 : 135 ·
    - 132 : 6 ، من 213 نفسه ، 6 52

- 53 \_ نفسه ، ص 256 ، ابن عسداری ، 1 ، 150 .
  - 54 \_ ابن الاثير ، 6 132 ، نفسه \_ 1 ، 151 ،
    - 55 \_ ابن عــذاری ، ۱ : 152 \*
- 56 \_ ورد ذكره ( الاسجاس ) في سيرة الحاجب جعفر ولعل دلك تصعيف اذبيدو ان الاجاني اصبح ودلك نسبة الى اجانة احدى ساطق بلاد كتامة ، انظر مجلة كلية الأداب ، جامعة فؤاد الاول ، م 4 ، ج 2 : 123 .
  - 57 ـ القاصبي النعمان ، ص 232 ، ابن عذاري ، 1 : 152 ، 153 .
- 58 ... ابن عداري 1 153 ور الدين حاطوم وجماعة ، موجيز تاريخ الحضارة 1 · 524
- 50 ـ لقبال موسى ، الحسبة المذهبية في بلاد المغرب العربي ، ص 60 . دبوز ، تاريخ المعرب الكبير ، 3 : 618 ·
- 60 ـ القاضى النعمان , ص 237 ، ابن الاثير ، 6 . 133 الباحى المسعودى ، الخلاصة النقية في امراء افريقية ، ص 37 ، مجلة كلية الآداب جامسعة فؤاد الاول م 4 ، م 2 : 124 .
- 350 : تابل حماد ، اخبار ملوك بنى عبيد ، ص 9 ، خطط المقريزى ، تابل حماد ، اخبار ملوك بنى عبيد ، ص 9 ، خطط المقريزي ، الخبار ملوك بنى عبيد ، ص 9 ، خطط المقريزي ، الخبار ملوك بنى عبيد ، ص
  - 62 \_ القاضي النعمان ، ص 244 ، ابن عذاري ، ١ : 154 ، 257 ،
  - 63 ـ نفسه ، ص 254 ، ابن الاثير ، 63 : 133 ابن عذاري ، 1 : 153 ·
    - 64 المقريزي ، اتعاظ الخفا ، ١ · 68 ·
      - 122 ، 121 ، 1 ، فسينة \_ 65

#### مصادر ومراجع الدراسة

- - 2) الادريسى: الشريف (ت 548 هـ).
- \_ وصف افريقيا الشماليـة والصحراوية ، تصحيح : هنرى بديس ، الجزائر 1376 ه/1956 م •

#### 3) ايغانوف (ناشسر)

- سيرة الحاجب جعفر بن على ، مجلة كلية الآداب ، جامعة فؤاد الاول ، مجلد 4 ح 2 ، ديسمبر 1936 م .
  - 4) ابن الاثمر ( ت 630 هـ) . ( بو الحسن على بن بي الكرم ( ت 630 هـ) .
- \_ الكامل في التاريخ جـ 6) ، نشر دار الكتاب العربي ، بيروت 1387 ه/1967 م ·
  - 5) البكسرى أبو عبيد الله بن عمد العزيز (ت 487 م) .
- ـ المغرب في ذكر بلاد افريقية والمغرب ، تحقيق دوسلان ، نشر مكتبة المسنى بغداد
  - 6) ابن خلدون: أبو زيد عبد الرحمن بن محمد (ت 808 هـ) ·
  - المقدمة والكتاب ، نشر دار الكتاب اللبناني ، بيروت ، 1976 م ·
    - 7) ابن عبد ربه: أبو عمر أحمد (246 ــ 328 هـ) ·
- العقد الفريد (ج 2) تحقيق أحمد أمين وأخرين ، مكتبة النهضة المصرية (ص 27) التاهرة ، 1962 ·
  - 8) ابن حوقل: أبو القاسم النصيبي ( تـ 367 هـ ) ·
    - صورة الارض ، مكتبة الحياة ، بيروت ·

## 9) ابن هشسام:

س السيرة النبوية (م 3) تحقيق مصطفى السقا وجماعة (ط 2) طبع مصطفى الباي التحسلي ، القاهرة ·

#### 10) أين منظـور:

- لسان العارب (م I) ·

## 11) بروكلمسان: كارل

ـ تاريح الشعوب الاسلامية ، تعريب نبيه أمــين فارس ومنير البعلبكي ، ط 5 بــيروت 1968 ·

- 12) ابن عدارى: أبو عبد الله محمد المراكشي (ق 8 ه) ٠
- البيان المغرب في أخبار الاندلس والمغرب (ج I) تحقيق ج · س كولان ، واليفي بروفنسال بيروت ·

### 13) ابن حسرم: ابو محمد على بن أحمد (ت 456 هـ) ٠

- جمهرة انساب العسرب، تحقيق عبد السلام محمد هارون ، دار المعارف ، القاهرة ، 1382 ه/1962 م ·

- 14) أبو الفسداء : عماد الدين اسماعيل ( ت 732 هـ) .
- تقويم البلدان ، تصحيح رينود ديسلان ، باريس ، 1840 ·
  - المحتصر في أحبار البشر (ج 2) المطبعة المسينية ، القاهرة .
    - 15 \_ الباجسي : محمد المسعودي ت 1253 ه/1837 م .
    - الخلاصة النقية في امراء افريقية ، تونس 1323 ه ·
- 16 ـ ابن حماد: ابو عبد الله محمد بن علي الصنهاجي (ت 548 هـ) ٠
- اخبار ملوك بني عبيد وسيرتهم ، طبع جول كوربونل ، الجزائر ، 1346 ه ·
- 17 \_ القاضى النعمان: أبو حنيفة النعمان بن أبى عبد الله التميمي المغربي (ت 363 هـ)
  - افتتاح الدعوة ، تحقيق وداد القاضى ، دار الثقافة ، بيروت ، 1970 ·

#### 18 \_ لقبال موسى ٠

- الحسبة المذهبية في بلاد المغرب الاسلامي نشاتها ، وتطورها ، نشر الشركة الوطنية ، الجزائر ·

- rg \_ الحموى: شهاب الدين أبو عبد الماه (ت 626 ه) .
  - معجم البلدان (ج) بيروت 1955·
    - 20 \_ الجياللي: عبد الرحمن ٠
- \_ تاريح الجزائر العام (ج 1) المطبعة العربية . الجزائر ، 1955 م .

#### ُ 21 ـ حسـن ايراهيم حسن :

- تاريخ الدولة الفاطمية في المغرب ومصر ، وسوريا وبلاد العرب ، ط 2 مكتبية النهضة المصرية ، القاهرة ، 1962 ·

#### 22 \_ جسرجری زیدان:

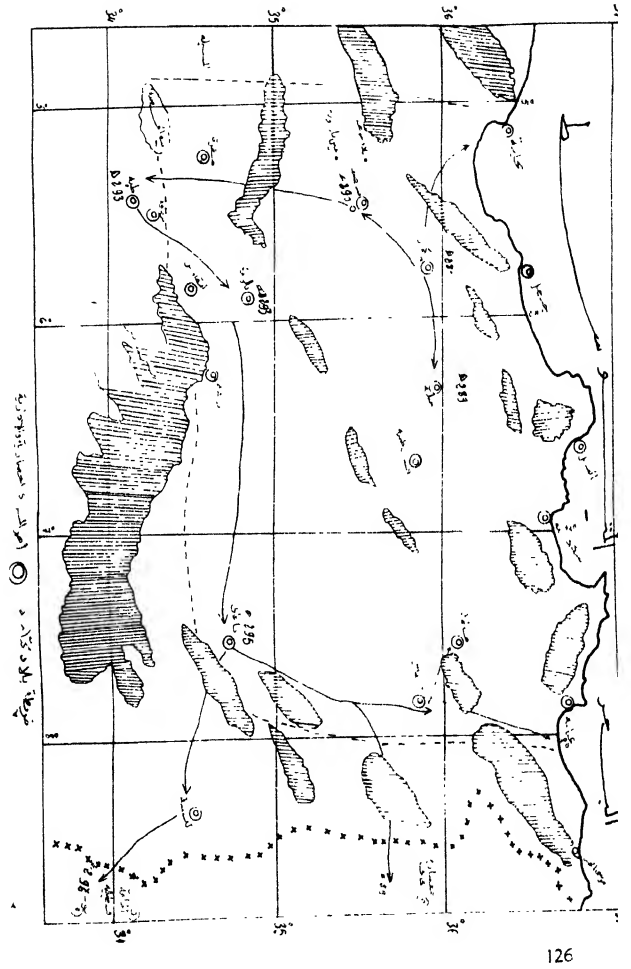
- تاريخ التمدن الاسلامي (ج 5) نشر مكتبة الحياة ، بيروت 1967 ·

### 23 - مساجسد عبد المنعم:

- ظهور خلافة الفاطميين وسقوطها في مصر ، دار المعارف ، القاهرة ، 1968 -
  - 24 السهرستاني: أبو الفتح عبد الكريم (ت 548 هـ) الملل والنحل؟
    - وعد النويختى: ابو محمد الحسين بن موسى (ت 310 هـ) ·
  - فرق الشيعة تصحيح زيزر ، مطبعة الدولة اصطمبون 1921 ه ·
    - الله \_ فنسك وجماعـة
  - دائرة المعارف الاسلامية ، تعريب محمد ثابت الفندي ، وجماعة ، 1933 ·
    - المعقوبي ، احمد بن أبي يعقوب بن واضح (ت 684 هـ) ٠
      - كتساب البلدان
      - القريزي ، تقي الدين أبو العباس (ت 845 هـ) ·
- كتاب المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار مؤسسة الحلبي وشركائه القاهرة 1967
- التعاظ الحنفا بأخبار الائمة الفاطميين الخلفاء (ج I) تحقيق جمال الدين الشيال التحرير ، 'لقاهرة 1387 ه/1967 م ·

## - دبـوز محمد على :

قاريخ المغرب الكبير (ج 3) طبع عيسى الباي الحلبي ط 1 ، القاهرة 1384 ه/1964 م



## حول انتقادات الشيئخ حسن بغدادي

— احمد حمانی رسس المجلس الاسلامی الاعلی در سس المجلس الاسلامی الاعلی در سالم

اطلعنا على الانتقادات الموجهة من الشيخ مسولاى حسن بغدادى الى الخطبه الجمعية التى كان موضوعها الكلام على بعض آيات (انفاتحة)، وزعم أن بها أخطاء كثيرة عد دنها 22، منها ما هو شنيع وخارج عن الصواب لغة وشرعا. وضرب لها امتله أربعه في أحدها زعم أننا تقولنا على رسو لالله (ص) - عيادًا بالله - وفي الآخر أننا استعملنا دا لا تعرفه العرب في لغتها المستعملنا دا لا تعرفه العرب في لغتها المستعملنا دا لا تعرفه العرب في لغتها المستعملنا دا الا تعرفه العرب في لغتها المستعملنا دا الا تعرفه العرب في لغتها المستعملة المستعملة العرب في لغتها المستعملة ا

وانا لنستغفر الله ونتوب اليه ونتبرا من ادعاء وانا لنستغفر الله ونتوب اليه ونتبرا من ادعاء وانا لنستغفر الله ونتوب اليه ونتبرا من ادعاء وانا لنستغفر الله ونتوب اليه ونتبرا من العصاب المصمة من الخطإ، ومن دعوى الرسوخ في علم الدين أو اللغة ، ونستلهمه الصواب السنعيذ به دن شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا ٠

أن أم تعانب هذا الاخ على تهجمه الشديد ، وبعد أن تأملنا فيما صربه من أمنلة لما زعمه وحارجا عن الصواب لغة وشرعا وجدناه أوهاما وادعاءات ناتجة عن قلة تبصر ،

وخبرة بالنفسير ، واطلاع على أفوال الاتمه ، وعن المضاعة المزحاه \_ كحالنا \_ فى الحديث ، وعن سوء بطبيق فواعد اللغه على المصوص ، وهاكم البيان ، وبالله النوفيق :

اولا . النص المنفد على بنسير ( الرحم الرحيم ) هو عا جاء فى قول الشبيخ :

ر من ملك الاحطاء ما هو سندع وحارج عن الصواب لعه وشرعا كوصف الله بالرقيق حيث حاء فى الحطبة هكذا (ولكنه الرحمن الرحيم الرفيق الرفيق على من أحب أن برحمه والبعدد السمديد على من احب أن بعنف علمه النج ، ومن المعلوم ديما أن الرفيق الرفيق الرفيق على من الرفيق المنافق الرفيق الرفيق

والتعمد صفيان محال أن تنصف يهما يعالى على أي وجه من الوجوه) أ هو •

وما حا، في الحطبة تنفسير لقوله تعالى ( الرحمن الرحيم) من القابعة لم تكن من الحمهاد محرر الخطبة ، ولا قصيل له قمه ، ولا وزر عليه بلزمه أن أخطأ ، وأنما هو تقل أمين لينسير حبر الامه ويرحمان القرآن عبد الله بن عباس رضريالله عنهما رواه عنه بسيده المنصل سيخ المفسرين وأمامهم أبو حقور محمد بن حرير الطبري في نقسيره الشهر ( حامع النيان) ، ويقله عن أبن جرير الامام السقلي الكبير الحافظ بن كشير ، وعلى تقسير عدين الامامن بقوم بل المهسر بن السيلقيين ومنهم استنادنا الشيخ أبن باديس، وأمام المسلحين السيح محمد رشيد رضا رحمهما الله ،

قال الامام أبو جعفر محمد بن حرير الطبرى في تفسيره لقولة تعالى في البسملة (الرحمن الرحمم) في ا-ر، الاول صفحه 44 ـ الطبعة الاولى ما نصة :

( وأما القول الآحر في باويله فهو ما حديثاً به أبو كربب قال حدثنا عثمان بن سعيد فال حديثا سعران عماره قال حديثا بن برق في الضحاك عن عبد الله بن عباس قال والرحمن القعلان من الرحمة وهو من كلام العرب قال الرحمن الرحيم الرقيق الرفيق بمن أحب أن برحمة ، والبعمة الشديد على من أحب أن بعنف علبة وكذلك أسماؤه الهيا .

وهذا الناوس من اس عماس على على ن الذي به ربنا رحمن هو الذي به رحيم وان أن لعوله الرحمن الرقيق على من الله الرحمن الرحمن الرقيق على من رفي عليه ومعنى الرحم بمعنى الرفيق بمن رفي به ) العن والحرف الداحد وقفد نص

أبن جربر على البات دسير الرحم بالرقيق لحمر الامه ابن عباس ، ونفسير الرحيم بالرفيسة •

ويقل عنه هذا المنفسير بن تبير من قوله حدث الى قوله وكذلك اسماؤه كلها وابن عناس رضى الله عنهما فسر الرحمن الرحيم بالرق الرقبي يعد أن قال: الرحمن الفعلان من الرحمة وهو من كلم العرب) فيو يقسير الحوى لان الرحمة \_ لغة \_ رقة في الفلب وحيان بدفع إلى السعفة والعظف والاحسان . ورحمة الله لحلقة تفسر باترها وهو الاحسان ، وكذلك البعد من الله والقرب لا بفسران بالبعد والقرب الزماني أو المكانى ، قالله سيحانه لا يتصف بدلك ، وهو ميزه عن الزمان والمكان ، وانما القرب وصول الاحسان والعيانة الريانية والاستحانة ( واذا سألك عبادي عنى فاني قريب أجبب دعوة الداعى إذا دعانى ) •

والمعد الحرمان من ذلك والطرد من زحمه الله ، واللعين : الطربق المبعد من رحمة الله ، فقول مولاى الحسن ومن المعلوم أن الرفيق والبعيد محال أن ينصف بهما الله بعلى على وحه من الوحوه ) حرابه أن اس عباس وعيره ــ لم بجعلهما من أسماء الله الحسيم ــ حنى نأبي أب وتحهله بأن لا بعرف معلوما لك من الدين ، وانها هو تفسير ــ الحسيم اللغة فسر به أسماء من أسمائه معمد بأنه سيحابه محالف في ذاته وصفاته وأسمائه لحلفه حميعا ، لبس كميله شيء وادا لم تأخذ بنفسير ابن عباس لنص قرآني ــ لعة وشرعا ــ فهل ننق بها بأبينا أنب به با مولاى ؟

ثانيسا زعم أن في الخطبة أحادبت ببوبه بصرف فيها بالزبادة والبقصان مما يعد العولا على الرسبول المعصوم ودلك لا بجوز في روانه الحدبث مطلقا ) •

هدا قول مرسل على دواهنه ، لبس له ميزان · و بحن بتحداه أن يذكر لنا حديثا واحدا فعل به ما ادعاءه فضلا عن أحاديث وهو جمع كثره . دل هو من صبيغ منتهى الجموع كما لا بخنى على حضرته وقد بلغ من معرفته باللغة ـ كما ياتي ـ أن ينكر استعمالا عربيا صحبحا و بجعله مما لا بعرفه العرب في لغتها ·

وأما المثال الذي ذكر من النصرف في الحديث بالزيادة والنقصان وعده تقولا على

رسبول الله صلى الله علمه وسلم ـ والله وكبلما ونعم الوكبل ـ فانه بدل على استهتار وماة بدب عجمدين ، ودعوى عراضه في علم الحداب ومعرفه منه وصحيحه وسقيمه • فهو الهول في مباله الذي سافه نقلا عن الخطبه :

( وفي حديث آخر أن رجلا دخل الجنه في كلب عطشان ٠٠٠ ولعل محرر الخطبة حمل هذا الحديث مقابل ما صبح في الابر المسهور ( دخلت امرأه النار في هرة ٠٠٠ ) والمرف بينهما واصبح فيذ اصحبح منيا واستنبادا، ودلك لا يصبح و لابجوز لم اذكرنا) اهـ ٠

المس في هذا مجازفة كبرى ، ورجم بالغاب ، وظن سوء باخ ، وباوبل فاسد لنص واصح ، واى صله بين حديث المراه صاحبه البار في الهره ، وحديث الرجل صاحب الجمع في الكلب؟ واى عرور ببلغ الاسمان أن بدعى أنه أصبح مطلعاً على الحديث كله ، فبقول بداهه ودون بحث هذا (١١ر) صحيح منا واستادا وهذا لا يصح ؟ • ويعجبني ما روى ان أحد انمه الحديث بحق ـ انكر في مجلس على رجل حديثاً رواه فقال الرجل : أن حديث رسول الله (ص) عرفيه ؟ فان لا قال الرجل فاجعل هذا مها لم تعرفه فافحمه •

ان الحديث الذي الكن وحوده من اصبح الاحاديث المروبة الله عليه الشيخان البخاري ومسلم في صحيحتهما , ورواه مالك في الموطا ، وأبر داود في سننه ، وابن ماجة في صحيحة ، وهذا نصبه أما ورد في الموطا : في ناب جامع ما جاء في الطعام والشراب :

وحدتى عن مالك عن سمى مولى أبى بكر عن أبى صالح السمان عن أبى هويرة ، أن رسبول الله صلى الله عليه وسلم قال : « بينما رجل بمشى بطريق أذ اشتد عليه العطش فوجد بثرا فنزل فيها فشرب وخرج فأذا كلب يلهث يأكل الثرى من العطش فقال الرجل لقد بلغ هذا الكلب من العطس مثل الذي بلغ منى فنزل البئر فملا خفة ثم أمسكه نفيه حتى رقى فسفى الكلب فسكر الله له فغفر له فقالوا : يا رسول الله وان لنا في النهائم لاجرا ؟ فقال « في كل داب كبد رطبه أجر ، اه .

فال الحافظ المنذرى فى كمابه ( المرغب والنرهيب ) بعد على الحديث ( رواه البخارى ومسلم وأبو داود وابن حمان فى صحيحه الا أنه فان : ( فشكر الله له فأدخله الجنة ) اها انظره فى كناب الصدقات ٠

ومن هذا يتبين صحة نقلنا لمعنى الحدبث وأن رجلا دخل الجنة فى كلب عطشان سقاه ، فقد جاء فى نص الحديث عند عير ابن ماجه ان الله شكر له فغفر له ، ومن شكر الله له وغفر دحل الجنة قطعا ، على أن هذا وارد فى روابة ابن ماجة والحمد لله ٠

واذا كان لا يصبح عندكم حدب انفق عليه \_ البخارى ومسلم ، ورواه مالك فى الموطا \_ وهو أمير المؤمنين فى الحدبث \_ وأبوداود فى سننه ، وابن ماجة فى صحيحه فأى حديث يصبح عندكم ؟ وبأى شىء نردون هذا الحديث أتحكمون بهساد متنه أو سنده أم مما معا ؟ !

أما حديث المرأة \_ وليس باثر فحسب كما رعمت \_ التى دخلت النار فى هرة فنصه كما جاء فى الجامع الصغير عن ابن هريرة وابن عمر ( دخلت امرأة النار فى هرة ربطتها فلم تطعمها ولم تدعها تأكل من خنساش الارض حبى مانب) اه و رواه أحمد والبخارى، ومسلم وابن ماجه من حديث أبى هربرة ورواه البخارى عن أبى عمر ورواه عنه أبضا مسلم عليه عدبت امرأة فى هرة أوثقتها الخ ( أنظر المناوى فى شرحه للجامع الصغير ج 3 في المراة فى هرة أوثقتها الخ ( أنظر المناوى فى شرحه للجامع الصغير ج 3 في الرحل كلبا عطشان موالكلب مظنة الاذى \_ فرحمه الله وعفر له وأدخله الجنة لانه ألم حلى المنبعان كل منهما فى باب : رحم ألم كلبا عطشان موالكلب مظنة الاذى \_ فرحمه الله وعفر له وأدخله الجنة لانه ألم حلى المنبعان كل منهما فى الارض ألم عن نفسه الرحمة من والراحمون برحمهم الرحمن ومن رحم من فى الارض ألم عن فى السماء وقست المرأة على الهرة \_ وهى صديقة الإنسان وأليفته \_ وعذبتها المرحمة من قلبها فاستحقت النار و

فكيف بسوغ لعاقل أن يضع حديثا من عنده معتمدا على مفهوم حديث فى نقيض ضوعه ويعلن انه حديث ؟ وكيف يبلغ بك سوء الظن بأخيك ـ وبعض الظن اثم ـ أن تتهمه بقلة الدين وفساد الرأى ، والاستهتار بالاخلاق وسوء التصرف الى درجة تسمع الحديث مع انه يعلم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ـ فى الحديث المتوانر قتى رواه نحو المائة من الصحابة وخرجه جميع أئمة الحديث وكتبه (من كذب على متعمدا يتبوأ مقعده من النار) .

**ئالنسا** : انتقد السبد بغدادي حتى عنوان الخطبة اذ قال :

(كان الخطأ حنى في عنوان الموضوع: ( الله الرحمن الرحيم ) •

وانى أسائله أى حطا فى هذا العنوان "أن الكلام على نفسير الفائحة وقد قال نعالى: (الحمد لله رب العالمين الرحمن الرحم) فالرحمن والرحم به في الآية به صفان لاسم الجلالة ، أو بعنان باصطلاح النحاة، وهما من أسنماء الله الحسني وصفائه العلبا ، أما في العنوان المسقد فاسم الجلالة منبذا وهما حبران له ، خبر بعد خبر أو ينقدبر مبندا للثاني عند من لا بقول ببعدد الحمر ، كما يقول الله الحي القنوم ، وفي آبة الحمر قال بعالى (هو الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الوحمن الناهميز هو ما كني به عن الظاهر احتصار فلا قرق بين ( الله الرحمن الرحم ) وبين ( هو الرحمن الرحيم ) فمن هذا الطرار عنوان الحطمة ، وقد حي بالمستد به وهو هنا الحبر به معرفة للتكة البلاغمة الني لا يخفي على ( مولاي ) حليقة عند القاهر فالرحمن حقيقة أنها هو الله ولا بجوز أن يسمى به أو يوضف عبره ، كالخالق والرازق و ويمكو أن باني بالحصر ادعاء مثل قولك : ربد الشاعر ، ومولاي الحطب الناقد الخ ، وقد أراد محرر الحطبة أن ينبه الائمة أن يركزوا في دروسهم قبل الصلاه على وصف الرحمة والقضل والاحسان .

وابعسا بم عطف ( بولاى ) خطأ آخر مزعوماً على الخطأ المدعى في العنوال فقال : ( وفي بدأنه الحطنة الأولى من قولة الحمد لله الذي أنزل كتابة الينا على رسولة الامين فعل أنزل ــ وهو فعل واحد منعدنا بحرفي ( الى ) و ( على ) في آن واحد مما لا تعرفة العرب في لغنها ) ا هـ •

عفر الله لما ولك ما (مولاى) كنت في أول رسالتك الانتقادية اماما في التفسير مخطىء \_ لغه وشرعا \_ حسر الامه اس عباس مرحمان الفرآن ، ومن انبع سبيله \_ كابن محرس وابس كسر \_ باحسان مم كسب الردك اماما في الحديث تضعف ما انفق على مصحبحة الشبخان البحارى ومسلم ، وأبو داود وابن ماجه ، وامامك مالك أمير المؤمنين في الحديث كما قال عنه الشافعي، تم كنت من بعد اماما في البلاغة تجلس مكان عبد القاهر المبرحاني وبنافس (الحطيب) الفزويدي ، وسعد الدين البقتاذفي ، وها أنت أخيرا تتطأول الى احبلال مقام أنهة العربية ، ونزعم أنك خبير بما استعملته العرب جميعة وعرفته وما لم نستعملة وأبكرته ، لبعرف الناس \_ السوقة والوزراء \_ أنك أهل لان تتربع ع

كرسى الخليل بن أحمد وسمويه ، والجوهرى وابن دربد ، والمبرد و ( الاخافيش ) و ثعلب ، وهو مك أنسب \_ أعنى ثعالة لا أعنى أبا العباس صاحب القصيح \_ وربما لا يرصيك مقام الزمحشرى وابن هشام وابن منظور لتأخر زمانهم .

لقد أصبحت بمكان من نفول وبحكم بأن هذا لا نعرفه العرب في لغتها! وأى تركيب أستحق منك هذا الحكم الصارم؟ انه فول محرر الحطبه ( الحمد لله الذي أنزل كنابه الينا على رسوله الامين) .

والقرآن الكريم قد حاء قية (أنول الى) و (وأنول على) قال تعالى يخاطب نبيسة (البركتاب انزلناه اليك لتخرج الناس من الظلمات الى النور) وقال (وانزلنا اليك الذكر لتبين للناس ما نزل اليهم) وقال تخاطب الناس (يا أيها الناس قد جاءكم برهان من ربكم وأنزلنا اليكم نورا مبينا) وقال (ولقد أنزلنا اليكم آبات مبينات)، فهذا الكتاب المنزل الى محمد والننا نعمه من الله عليه وعلينا أنوله الله (على) مسحمد بمعنى أوحى له البه، ونول به الروح الامين (على) قسلبه كما قال بعالى (وأنزل الله عليك الكتاب والحكمة وعلمك ما لم تكن تعلم) وقال (طه ما أنزلنا عليك القرآن لتشقى) .

والمنه الكبرى بانزاله العرآن البنا نورا مبنا يهدبنا به ببنا محمد صلى الله علبه وسلم والمنه الكبرى بانزاله العرآن البنا نورا مبنا يهدبنا به ببنا محمد صلى الله علبه وسلم الى الصراط المستقيم صراط الله ، هذا العرآن اختار الله له أكرم عباده لتبليغه ، فأنزله علبه وأوحاه الله لينذر به فومه ومن بلغ ، وفي ذكر الزال القرآن على محمد (ص) الشهادة مناله بالرسائة ، فأي هذه المعانى تنكرها ؟

أما من ناحية العربية ولا ضروره إلى ما زعمته وسبجنت فيه ذهنك ومعرفتك ، فالجار والمجرور الناسى بمكن أن يعمل فيه عامل محذوف وتقدير الكلام ( الحمد لله الذي أنزل الينا كتابه ٠٠٠) ( أنزله ) على رسوله ٠ ويمكن بعلق الجار والمجرور الاول أو الثانى بمحذوف يعرب حالا ، وتقديره ( حالة كون الكتاب المنزل على رسوله منزل الينا أو أنزل البنا ، أو حاله كون الكتاب المنزل على رسوله أو أنزل على رسوله ٠ أو أنزل البنا ، أو حاله كون الكتاب المنزل الينا منزلا على رسوله أو أنزل على رسوله والنحو من بنكر هذا أو يمنع هذا التأويل ٠ فكيف يصبح منك

هذا الادعاء العربض وان العرب لا يعرفون هذا مما يتهيب النطق به كبار أئمة اللغة ؟ • خامسا : مفتصى شدة حساسيه مولانا وعظيم غيرته على العربية يوجب النزامه الاسلوب العربى الصحيح الفصيح وتنزهه عن أوهام ( العوام ) فضلا عن الحواص فى استعمال الفاظ في غير معناها • ولو النزم هذا لما وقع في خطا لا بقع فيه الائمة الاعلام امناله اذ قال في خنام رساله تفده النصوح ما يتاني ( • • • فلكم واسع النظر في الغاء هذه المطبة وابدالها باحرى ) ، وهذا الكلام على ظاهره متنافض لانه ـ في آن واحد يرغب في النسك بالحطبه المسعده من جهه ، وينصح بالغائها من جهة أحرى ، فمقتضى قوله ( الفاء هذه المطبة ) بركها وطرحها واهمالها ، ومفتضى فوله ( وابدالها بأخرى ) ، يقنضى المسك بها وبرك ( الاحرى ) واهمالها ، لان المعروف عند أهل اللغة أن الباء في الابدال والاستبدال بدخل على المروك المرعوب عنه وغيره هو العوض المرغوب فيه كما في قوله وي خطاب موسى لبني اسرائبل ( استبدلون الذي هو أدنى بالذي هو خير ) فقد أعطاهم الله المن والسلوى فبرموا بالطبات منها وقالوا لرسولهم ( ادع لنا دبك يغرج لنا مها تنبت الارض من بقلها وقثائها وفوهها وعلسها وبصلها ) ، فرضوا بالبصل وسالوا أن سنيدالوه بالمن والسلوى •

وعدد امضاء ( مولاى ) كتبه هكذا ( بغدادى م · الحسن ) فلم يسلم من مؤاخذة أهل اللغه والبلاعة والنحو ·

ا \_ رمز بحرف م فابهم على من لا يعرف هذا الاصطلاح الخاص \_ ولا يعرفه في وطننا الا النادر وأبهى الفارى، حائرا بين الاعلام التي تبتدى، بحرف (م) وهي كثيرة جدا مثل : منذر ، منير \_ محمد \_ محسن \_ مصطفى \_ مخنار \_ محمود \_ مسعود \_ مدرك ي رمنصور \_ مهبى \_ معاويه \_ مناسجى \_ مشعل \_ مذكرور \_ منسى \_ مهله ل \_ مطيش \_ أي والله فانه مما بسمى به في بعض الجهات \_ وبين الحقيقة وهي ( مولاى ) ومئل هذا الابهام بخرج الكلام عن الفصاحة \_ ولعله يشمل الامضاءات \_ كما حكموا على ( مسرجا ) من قوله ( ومرسنا مسرجا ) بالخروج عن البلاغة لتردده بين الاشتقاق من السراج المنير وبين السبف السريجي البراق .

ب ــ قدم لفيه (بغدادى) على اسمه المسن، فخالف قاعدة مشهورة معروفة لصغار طلاب العربية والنحو، فابن هشام يقول في القطر: (ويؤخر اللقب عن الاسم تابعا له

مطلقاً أو مجروراً بالإضافة أن أفردا كسعبد كرز) •

وابن مالك بقول في العلم :

واسما أتى وكنيسة ولقبسا وأخسرن دا ان سسواه صاحب والاشارة بذلك الى اللقب فانه يؤخر عن الاسم ان صحبه ، فقد أمر ابن مالك بتأخيره أمرا مؤكدا بنون التوكيد ، وحكم بالندور على ما خالف ذلك كما فى الاشمونى ورغم هذه الاوامر المؤكدةمن النحاة ، والنعاليم المسدده من الوزير فان مولانا جنح الى بعديم اللقب عن الاسم لانه الف المعتاد من عهد الاستعمار !

وقد بعتذر بأن هذا مستعمل في الكلام الفصيح اذا اشتهر ، كما تفدم اللقب عن الاسم في قوله تعالى ( انما المسيح عيسى بن مريم ) فكذلك قولنا ( بغدادي مولاي الحسن) أو ( مولاي الحسن بغدادي ) بواء ٠

فنقول: الاعتذار غير مقبول، وفياس فاسد أن بقاس بغدادى بالمسيح أو على المسيح فبغدادى لم ولن يبلغ بصاحبه اشنهار عيسى بالمسيح عليه السلام، فليس فى الارض ولا فى السماء غير مسيح واحد صحيح والباقى دجاجلة، وكم فى الدنيا وفى الجزائر بل في العاصمة نفسها من ( بغاديد ) يضيع فى مجاهلها مولانا وينيه! وقد يفول مبردا:

اذا لم يبلغ اشتهار ( بغدادى ) بلغبه هذا اشنهار عيسى بلقب المسيح فقد استعملت العرب هذا اكما يشهد لذلك قول الشاعر الفخور :

ان ابن مزیقییا عمرو وجیدی اسمیاء

وفول جنـوب في أخيهـــا :

بان ذا الكلب عمرا خيرهم حسبا ببطن شريان يعوى حول الذيب

ونقول · وهذا أبصا فول صعيف واعتذار واهن ، أشد وهنا وصعفا من نضعف مولاما لحدبث الكلب العطنمان مع روابة مالك له . وروايه أربعه من أصحاب الصحاح فيهم الشيحان البخارى ومسلم · فعمرو مريفا ملك همام · حد ملوك عظام ، ليس فى الدبيا عبره فادا أطلق هذا اللقب انصرف البه وحده ، وكذلك عمر ذو الكلب : كان فارس هديل ونظلها المغوار ، وواحد فومه فانسهر بلقته هذا عند العرب حتى لا بزاحمه أحد فيه ، ثم خلدته أحيه حبوب ، وقد تكلنه بهذه القصيدة الرائعة وهذا البيت الابلق وأحبرت بهكل أمام عربيه وكل طالب من طلابها صغيرا وكبيراً عسلى خظه وبرديده ، فبذكر مأسانها في أحبها دى الكلب عمرو ، ثم يجول فكره في مأساة حياة العرب في الجاهلية كيف كان سبطو بعضهم بنعض . ويغير أحدهم على أخبه بغيا وعدوانا بغناله وبسبيح دمه ومله وعرضه ، وقد بحند له وسركه صريعا في الفلوات يعوى حوله الذب ، حتى حاء الإسلام فحرم الاثم والعدوان وجعل النفس والمال والعرض عرام لنساوله بالبد أو اللسان بل حتى سبوء الظن والحاطرة وقال الله في القرآن حرام لنساوله بالبد أو اللسان بل حتى سبوء الظن والحاطرة وقال الله في القرآن (يا ايها الذين آمنوا اجتنبوا كثيرا من الظن ان بعض الظن اثم) •

ورعم كل ما حا، بعد عبرو وبعد حبوب عن ( ذوى الكلاب أو ذواب الكلب ) ... وهم وهن ألوف في العد ... فانه لم بغط أحدهم شهرة عبرو بلقيه واختصاصه به ولم ينزع منه هذا (الملك) لهدا اللقب ، فأنن هذا من لقب (بغدادي) الذي يستحقه كل من ولد، أو سكن ، أو مر ببغداد ، بطلقه على نفسه أن شنا، وله أو بورثه من جاء بعده من نسبله ، وان فأت به الدار ، وطال الزمن كما هي الحال مع ( مولانا ) الحسن ) !

ومع اشتهار هذين العمرين بلقبي ( مزيفيا ) و ( وذي الكلب ) فان هذا التقديم ، المستعمل في البينين محكوم عليه بالندره كما فال الاشموني ، ومن المعلوم أن النادر بحفظ ولا يقاس عليه وبهجر ولا يستعمله الاحرار ولو فرض عليهم من طرف الاستعمار .

ج ـ في صدر رساليكم تقولون مخاطبين المدير المساعد للتوجيه الديني :

( وبعد فقد وجب انتباهكم بكل أدب واحترام ) · ولا ندرى كيف يكون الانتباه وهو فعل ذاتى ــ أعنى فعلا بالمعنى اللغوى لا النحوى ــ بكل أدب واحترام ، وهو واقع

من غافل أو ساه أو نائم أم نريدون بنببهكم وهو فعل متعد يمكن صحة هذا الاستعمال معه لان ( الخادم ) من واجبه أن بكون مؤدبا محترما في معاملة أسباده وتنبيههمم من النوم أو من الغفلة والسهو والا لناله الطرد والنوبيخ واللوم .

ثم أى احرام وأدب ناله هذا المدير منكم وأننم نأمرونه بقولكم ( انه من الواحب الملاغكم هذا الى كل من يعنيه الامر ) وفى هذا اشاعه للفاحشه فى الذين آمنوا بنسبنهم الى التقول على رسول لله دون أن يفع شى، مما زعمت منهم ، وأى فاحشة أشد من وضع الحديث ؟

سادسا : و بعد فاننى لأود صادفا أن يسنم مولانا على فراءه كل ما يصل البه من كناب أو خطاب أو مقال بامعان ، والا بحجم عن سان ما فبه من خطا أو خلل أو زلل أو ضلال ، منبفدا انتفاد عالم خبير منثبنا فى نفده ، مبروبا فى نظره عف الفلم واللسان فى فوله وكنابته ملنزما ما فرره علماؤنا من آداب ، منها ما أعلن عنه من قال .

( وأصلح الفساد بالنامل ) •

ومنها اجتناب تحريف الفول الصحبح ، والبجريح ، والنماس العذر للاخ، واستعمال الفول اللبن حتى بنتفع بنقده وعلمه فقد أمر بلين القول الطغى الناس وأشدهم عنوا وشرهم في قوله تعالى لموسى وهرون عليهما السلام :

( أذهبا الى فرعون انه طغى فقولا له قولا لينا لعله يتذكر أو يخشى ) • والله الهادى الى سوء السبيل

# توضيسح حسسول نشر معاضرات الملتسقي

ننشر هذه المعاضرات طبقا لمبدأ نشر كل معاضرات الملتقى الذى أعلنا عنه فى العدد الاول من « الاصالة » تعميما للفائدة ، ولطلب الكثير ممن تصلهم المجلة ولا تصلهم كتب الملتقيات .

وقد قررنا أن ندرج في كل عدد على الاقل مقالين.

ونرجو أن يكون السادة الاساتنة الذين أرسلوا الينا بمقالات لم نصل بعد الى نشرها وعاتبونا على نشر القديم المتمثل في هذه المعاضرات من ملتقيسات سابقة وترك الجديد من الانتاج ، قد فهموا الآن قصدنا من هنذا .

كما سندرج في المستقبل في كل عدد ، بانتظام ، نصا أو نصين من المعاضرات التي درجت الوزارة على تنظيمها خلال القطير منذ سنوات باسم المركز الثقافي الاسيلامي .



# القــرآن والشعــر أو الاســكام والادب



د. عبد الرشيد مصطفای استاذ بكلية الآداب جامعة الجزائس

للشعر على العرب سلطان عظيم فلا عجب أن تنزل فيه آيسات فى القرآن الكريم وقد كان خصوم النبي (ص) يبشون دعاياتهم الباطلة حوله ليصدوا الناس عنه ومن هذه الدعات التي يريدون بهأ تحقير النبي (ص) واستصغار شأنه جعلهم القرآ شعرا والنبي (ص) شاعرا فلا ينبغى أن يهتم به الناس أكثر من اهتمامهم باخوانه مسن الشعراء الذين خفت دويهم بعد موتهم ، وهذا ما حكاه الله تعالى في سورة الطور بقوله : « أم يقولون شساعر نتربص به ريب المنون » ، أفترون ان القرآن يسكت عن افتراءاتهم ولا يرد مزاعمهم المغرضة ، كلا ، لقد ورد في سورة يس قوله تعالى : « وما علمناه الشعر وما ينبغى له » ، ثم ورد في سورة الشعسرا، قوله تعالى : « والشعسرا. يتبعهم الغاوون ، الم تر انهم في كل واد يهيمون ، وانهم يقولون ما لا يفعلون ، الا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وذكروا الله كثيرا ، وانتصروا من بعد ما ظلموا » · وهذه الآية الـكريمة تبين لنا بوضوح موقف القرآن من الشمر والشمراء وهذا الموقف عندنا حاسم فلو يسر للمسلمين أن يقفوه لكان للشعر عندنا شأن آخر كما سنبينه في هذه المحاضرة (المسامرة) •

اما ان يكون العرب يعرفون حق المعرفة ان القرآن ليس بشعر وان النبى ليس بشاعر فهذا امر يحتاج الى بيان ، انما مى الدعايات الكاذبة يستعملها الخصم المغرض عسى أن تروج عند بسطاء العقول من الناس •

ولكن المهم في هذه الآية الكريمة أن نرى القرآن يجعل الشعراء كسائر الناس مسؤولين عما يقولونه ويفعلونه وان شعرهم كما قال (\*)محاضرة القاها في الملتقى انرابع للتعرف على الفكر الاسلامي المنعقد بقسنطينة في 17/8 جمادي الثانية 1390 هـ ــ 19/10 اوت 1970 م النبى (ص) كلام « فحسنه حسن ، وقبيعه قبيع» فحسنه مساكان محافظا على مكارم الاخلاق داعيا اليها ساعيا في غرسها في نفسوس البشر فيكون الشاعر قد قام بوظيفة في المجتمع قياما يعمود عمل البشرية بالخير العميم .

واما قبيحه فما كان هادما للفضائل داعيا للرذائل بتحسينها واسنهواء الناس اليها حتى يعم الشر والفساد ·

فنحن اذا أمام نطرية المن للاخلاق لا الفن للفسن ، والآية قد وصعت لنا أصحاب النظريتين بفوله : « والشعراء يتبعهم الغاوون ، الم تر أنهم في كل واد يهيمون ، وانهم يقولون ما لا يفعلون » ، أن أكثر الداعبن أن بكون المن للفي يصدق عليهم وعلى اتباعهم وصف الغواية اد فصلوا المن عن الاخلاق ، فالشاعر أو المنان لا يعنى الا بفنه ، فالإحلاق العاضلة لا بهمه ولا يرى لها دخلا في انناجاته الفنية اذ ليس لنا في نظره أن نهنم بسيرة الشاعر واخلاقه وأنما اهتمامنا يسبغي أن يوجه الى شعره كأنه ليس مسؤولا عما يعمل ويقول ، أنما مو مسؤول عن فيه هل أجاد فيه أو لا ، فكأنما أرباب المن طبقة ممنازة فوق البشر لا نسأل عما يسأل عنه سائر الناس من الاعمال الصالحات ، وقد وجدوا عندنا مبررا لهم في قوله تعالى : «٠٠ وانهم يقولون ما لا يفعلون » ، ومما يوضح لنا هذا ما حكى عن سليمان بن عبد الملك الخليفة الاموي لما سمم الفرزدق بنشد :

فبتن بجانبي مصرعات \* وبت افض اغلاق الغتام فقال له : قد وجب عليك الحد ـ لانه اعترف بمعصية وأقر بها ـ ققال يا أمير المؤمنين قد درأ الله تعالى عنى الحد بقوله سبحانه : « وانهم يقولون ما لا يفعلون » •

واما أصحاب نظرية الفن للاخلاق فنستجليهم من قدوله تعالى :

« الا الذين آمنوا وعهلوا الصالحات وذكروا الله كثيرا وانتصسروا
من بعد ما ظلموا » هذه الجماعة بفضل ايمانها واعمالها الصالحات
لا سادى مكارم الاخلاق بل تسعى في تدعيمها في المجتمع ورعايتها
بالذود عنها، فهم يعتقدون انهم مسؤولون عما يقولونه ويفعلونه وهذا
ما نبه اليه الشعراط عمر بن عبد العزيز لما وقفوا ببابه فلا يأذن لاحدهم
بالانشاد عنده حتى يقول له قل ولا تقل الا الحق، انك مسؤول عنه و

فالنبى (ص) والخلفاء الراشدون وكل أتقياء المسلمين كانسوا يودون أن يوجه الشعر هذا التوجيه الجديد الذى يريده الله تعمالى له ، وقد أسلفنا حكم النبى فى الشعر فى قوله (ص) والشعر كلام حسنه حسن وقبيحه قبيح، ولزيادة الايضماح نقول أن النبى (ص) يشير الى قوة تأثير الشعر فى النفوس ولا سيما نفوس العرب ولذلك لما اشتد هجا، قريش له انتدب حسان بن ثابت للدفاع عنه وقال له اهجمهم فوائله لشعرك أشد عليهم من وقع السهام فى غبش الظلام وانظروا الى قوله أشد عليهم كيف يصور لنا تأثر العرب العظيم بالشعر حتى كان يرفع الخامل ويضع الرفيع وقله المناهم ويضع الرفيع والمناهم الخامل ويضع الرفيع والمناهم المناهم ا

فموثبات البسوس فى اثارة الحرب بين بكر وتغلب وقصه بنى انف الناقة مع الحطيئة وبنى النمير مع جسرير لأدلة قاطعة على مسالشعر من تأثير شديد ·

فلا عجب اذا ان يقف المسلمون بعد نزول تلك الآيات في الشعر والشعراء موقفين فمنهم من اعتدل ومنهم المتورعون الذين شددوا النكير عليهم حتى صاروا يسالون العلماء كابن عباس وابن سيرين عن الغزل الرقيق ما حكم انشاده في المسجد .

نعم ان فى موقفهم لغلوا بينا اذ النبى (ص) انشده فى المسجد كسب بن زهمير قصيدته المشهورة التى افتتحها بالغزل والتى يقول فى مطلعهما :

## بانت سعاد فقلسبی الیسوم متبسول متیسم السرها لم یفسد مکسول

فلم ينكر عليه (ص) بل أثابه بالقا. بردته عليه ٠

ولكن اعتسرى الشعر فى صدر الاسلام فتسور وضعف بسبب اشتغال المسلمين بالفتوحات وكثرة التورع الذى يجعل الشمسر أشبه شىء بلغو الحديث ، ولا ننس كذلك مقدار تأثر العرب بالقرآن وكيف بهرهم بفصاحته وبلاغته حتى استصغروا شأن الشعر ، كما وقع للبيد لما سأله عمر بن الخطاب ان يرسل اليه ما قاله فى الاسلام فأرسل اليه بالفاتحة وكتب له أن الله تعالى أغناه عن قول الشعر بمدارسة القرآن ، ثم كان القريض يتوجه هذه الوجهة الجديدة وجهة

الاخلاق وصيانتها فكف الشعراء عن ذكر الخمر والسباب والشتم وكان عمر بن الخطاب يعاقب على الهجو وقد سجن الحطيئة حتى تاب. ولكن لم تدم هذه الفتسرة الا قليسلا .

فلما كانت دولة الامويين عاد الشعر الى سيرته الاول التى عرفناها له فى الجاهلية مع تحفظ قليل ولا سيما ذكر الخمر ووصفها اذ لم يشتهر ذكرها الا عند الاخطل الشاعر النصراني الذي جرأته السياسة على مجو الانصار بايعاز من يزيد بن معاوية فقال فيهم ذلك البيت المشهدور:

وهبت قريش بالكارم كلها \* واللؤم تحت عهائم الانصار فجاء معاوية النعمان بن بسيس الانصارى فقال وحسر عن جبهته عمامته ١٠٠ اترى لوما ، قال معاوية : لا بل خيسرا وكسرما ، قال : الاخطل يزعم ذلك ، قال : ان فعلها فلك لسانه ، فلما بلغ الخبسر الاخطل التجا الى يزيد وشفع له عند النعمان بن بسير واستوهبه فوهبه له ، ومكذا أخذت السياسة تفصل أفاعيلها فنسرى الاخطل لانتصابه مدافعا عن خلافة الامويين يجرأ على هجو الانصار وتعيسير المسلمين بتمسكهم بقواعد دينهم بقوله :

ولست بمسائم رمضان طبوعا ولست باكسل لحم الاضاحي ولست بزاجر عنسا بكبورا الى بطحساء مكسة للنجساج ولست منساديا ابسلا بليسل كمثسل العبير حي عبل الفلاح ولكني سياشستربها شمسولا واسجيد قبيل منبليج الصبياح

وهكذا يتسع الخرق ويستفحل الشر فتنقسم الوحدة الاسلامية الى عدنانية وقحطانية بسبب السياسة وتنقسم العدنانية الى ربيعية ومضرية ثم المضرية الى قيسية وتعيية وتعصب بنو أمية في أول أمرهم الى اليمانية لان القيسية كانت شيعة عبد الله بن الزبير ثمم تعصبوا لمضر بعد عصيان أولاد المهلب لهم بخراسان لانهم همم وأنصارهم من اليمانية ولكل حزب من هذه الاحزاب شعراء معدودون

وكان بعض أمراثهم وولاتهم يغرى بعض الشعراء ببعض فيقع بينهم التهاجي والتناقض كالذي وقسع بين جرير والفرزدق والاخطل حتى صار العرب في الهجاء الى شر مما كانوا عليه في الجاهلية حتى أحيوا تلك الحمية الجاهلية والتعصب القبل ، وقد جاء الاسلام بمحرهما وجمع كلمة المسلمين ، ثم جاءت الدولة العباسية فزاد الخرق اتساعا الدولة على يد الفرس فكان لزاما ان يشاركوا العباسيين في الحكم فكان منهم الوزراء كالبرامكة حتى أبعدهم الرشيد بقتلهم وذلك لاستبدادهم بالملك دون الخليفة ، فلا عجب اذا ان يتأثر بهم كل من يتقرب اليهم من الشعراء والكتاب بل تجاوز ذلك الى جل الحضريين فصارت الاطعمة والملابس والابنية وحتى الاحتفال بالاعياد مسار كل ذلك فارسى الصبغة ونقلت الدولة كذلك النظام الكسسروى في تنسيق دواوين الدولة واساليب الحرب ، وانتشرت الآداب الفارسية فى الناس فاتجه الشعر وجهتين وجهة رسمية ووجهة غير رسمية فاما الوجهة الرسمية كانت تظهر فيها المحافظة على الاوضاع القديمة التي ورثها العرب من شعرا. الجاهلية من استهلال بالوقوف بالاطلال فذكر الحبائب فوصف الناقة وذكر الصحراء وان لم يركب الشاعس ناقة ولا اخترق صحراء ، وكان الخلفاء جد حريصين على هذه المحافظة التي تربط حاضرهم بماضيهم ، واما اذا خلا الشاعر بنفسه نزع عن هذه الاوضاع واستهجنها واندفع في تقليد الغرس في آدابهم ويمثل لنا هاتين الوجهتين أبو نواس أحسن تمثيل فنراه اذا وقف أمسام الخليفة أنشد شعرا لا يخالف في أوضاعه ومتانته وجـزالة لفظـه شعر من تقدمه من شعراء بني أمية وشعرا, الجاهلية ولكن عند مــا يحظى بمنادمة الاصحاب والخلان يعدل عن هذه الاوضاع ويستهجنها وينمى على من يحاكيها الوقوف بالاطلال ووصف الناقة ويحسرض معاصريه أن يتوروا معه ضد هذه الرسوم ليعدلوا عنها الى وصف البساتين والقصدور وذكر الخمر وركوب السغسن ٠

و تعدت هذه الثورة على الاوضاع الشعرية القديمة الى الاخلاق والمقائد الاسلامية وقد كانت جماعات من الفرس الذين لم يسلموا الا رئاء الناس وهم باقون على عقائدهم الفارسية القديمة بفضل الحرية التى شملتهم يجاهرون بالزندقة والالحاد والفجور ويرون من تسام اللذة أن يجهر المر. بعصيانه وفسوقه كما فعل أبو نواس في قوله:

### الا فاسقسني خمرا وقل لي هي الخمسر ولا تسقسني سسرا اذا أمسكن الجهسسو

وقد صدقت فيهم هذه الآية الكريمة : « بل يريد الانسسان ليفجر المساعه » أجل وما هذه الدعبوة الشنعاه الى التحبرر من الواجبات الدينية والخلقية الا ليتسنى للانسان أن يفجر أمامه وان يأتى مسن المنكر ما يأتيه لا وازع يردعه ولا قانون يزجره فيندفع فى شهواته اندفاع البهائم وهذا ما جعل ابن عبد ربه يحكى فى العقد الفريد عن بعضهم وهو ينظر فيما ورد فى شعر عنترة من التناهي بمكارم الاخلاق كالذى جاء فى هذا البيبت :

واغض طرفی ما بلت لی جارتی \* حتی یواری جارتی مآواها وفیما ورد فی شعر آبی نواس من التحسر من کل واجب دیسنی أو خلقی کما فی قوله :

كان الشباب مطية الجهل \* ومحسن الضحكات والهـزل قال عند ما نظر في ذلك • وددت لو ان مع أسلافنا كرم أخلاق آبائنا في الجاهلية ، ألا ترى أن عنترة الفوارس جاهل لا دين له والحسن بن هاني، اسلامي له دين فمنع عنترة كرمه ما لم يمنع الحسن بسن هانيء دينسه •

وهكذا كلما تقدمت الايام زاد الشعر عند فاسدى الاخلاق من الشعراء امعانا فى الشر والفساد حتى أداهم ذلك الى فساد النوق وسماجته ، وفى كتاب اليتيمة للثعالبى نماذج تبين الى أى حد تسقط النفوس وتنفسد أذواقها عند ما تذوب الواجبات الدينية والحلقية .

يجدر بنا الآن بعد استعراضنا الوجيز لهذه الوجهة السيئة التي التجهها الشعر العربي من جراء السياسة والمحاولة للتحرر من الدين والإخلاق أن نعرف موقف المسلمين من الشعر فلا نبعد من الحقيقة اذا قلنا انهم افترقوا فرقتين احداهما مؤلفة من أتقيائهم والوارعين منهم فما زالت منذ صدر الاسلام ولاتزال الي ومنا هذا تعد الشعر كلاما حسنه حسن وقبيحه قبيح كما أسلفنا ذلك فهي تشدد النكير على هذا الشعر السيء الفاسد الذوق المفسد للاخلاق ولكن يا للاسف لم تكن

هذه الجماعة أكثرية حتى نفرض نظريتها على الشعراء والكتاب ولم تكن كذلك في غالب الاحيان من أرباب الفن فنظرها وان كان من حيست الاستقامة الخلقية ذا قيمة عظيمة لم يكن من حيث الشعر والفسن شيئا مذكورا ٠٠

واما الفرقة الثانية المؤلفة من أرباب اللغة والادب والشعسراء والكتاب فقد وقفت موقفا يكاد يكون خاليا من التأثر بالآية الستى وردت في سورة الشعرا، والتي تحدد لنا كما رأيناه موقف القرآن من الشعر والشعراء ٠

فاخذ الناس ينسجون على منوال الشعر الجاهلي ويحاكونه بما فيه من.خير وشر وصار النقاد لا ينظرون اليه الا من الوجهة الفنية واللغوية والتاريخية كذكر وقائع العرب ، وأما أخلاق الشاعر فلا تعنيهم وصاروا يفرضون محاكاة الشعر القديم على الشعراء حتى صار أحدهم اذا قال شعرا أو ألف كتابا نسبه الى شاعر أو كاتب قليم ليحظى باستحسان ، وقد يحكى عن الاصمعى في هذا شيء طريف جاء عن اسحاق الموصلى انه أنشد الاصمعى هذين البيتين :

# هل الى نظرة اليك سبيل \* فيبل الصدى ويشفى الغليل ان ما قل منك يكثر عندى \* وكثـــيرا ممن تحب القليـل

فقال الاصمعى هذا والله الديباج الخسراواني ولمن تنشدني؟ فقال اسحاق الموصلي انهما لليلتهما فقال لا جرم ان اثر التكلف فيهما ظاهر ، فهذا الموقف من علماء اللغة ضيق المجال على الشعراء بغرض أوضاع الشعر الجاهلي عليهم فلم يتحرروا منها بعض التحرر الا في القرن الرابع مع المتنبى (303 - 354) .

ثم تطور نقدهم على الفن جعلهم يلتمسون الاعذار للشعرا، فيما يرد في كلامهم من السخافات والحماقات وهذا ما جعل القاضي على بن عبد العزيز الجرجاني في كتاب الوساطة بين المتنبى وخصومه ينتصب مدافعا عن المتنبى لما نعى عليه خصومه سخافاته التي تنم عن فساد العقيدة الدينية والاستخفاف بها وهذا ما جعل في عصرنا كذلك الشيخ محمد عبده في شرحه لمقامات الهمذاني ينظسر الى قصيدة لابي نواس وردت في المقامة الابليسية نظرة فضيحة محضة على ما في القصيدة من افساد الاخلاق ٠

فهذه الامثلة تدلنا دلالة واضحة قاطعة على أن آكثر الشعسسراء والادباء والنقاد وقفوا موقفا مناصرا لنظرية الفن للفن وصرحسوا تصريحا لا يحتمل التأويل أن لا دخل للدين والاخلاق في الشعسر خاصة وفي الفن عامة .

فنحن الآن واجدون انفسنا أمام مشكلة عظيمة تجعلنا نتساءل عما اذا كانت البشرية بعد هذه التجارب العديدة وهذه القرون الطوال التي مارست فيها الفن والادب لا تستطيع أن تنتج فنا أو أدبا الا اذا تحررت من الدين والاخلاق ، فنحكم كما حكم الاصمعي عند ما نظر في شعر حسان بن ثابت فقال الشعر نكد يقوى في الشر ويضعف في خير صدر الاسلام .

ولكن نقول انه من سوء حظ البشرية أن لا يكون لها في سبيل الفن الا وجهة الفن للفن مع ما فيها من نبذ الدين والاخلاق اذ لا بدلها من الفن ولا بدلها من الدين والاخلاق لتتم سعادتها ٠

فما العمل يا ترى ؟ ان الفصل فى هذه المسألة لعسير جدا ولكن ليس بالمستحيل فنحن نعتقد أن وجهة الفن الاخلاقى هى التى تكفل للبشر سعادتهم مع ارضاء رغبتهم فى الانتاج الفنى انتاجا ساميا ٠

ولكن للقائل أن يقول ما نصنع بالشعر الذي قيسل في الغسزل العفيف والزهد والتصوف فهو لا محالة ينم عن اخلاق فاضلة •

أجل ، غير انه لم يرق في جملته أربابه الى درجة الفحول على ما في الزهديات من قصور في ارضا، كل رغبات الناس المختلفة اذ توجههم الى الآخرة وتصرفهم عن الدنيا وما فيها من الطيبات الستى أخرجها الله لعباده وجعلها حلالا لهم وما فيها كذلك من المحاسن التي تبتهج بها النفوس .

واما الصوفيات فعيبها جاءها من قبل تمسك اصحابها بالاوضاع المعروفة في الشعر العادى وتأويلها تأويلا باطنيا يجعلها غامضة لا تعنى الا طبقة خاصة من الناس فهى بعيدة عن متناول كل أحد •

ولكن هذا لا يمنعنا ان نقدر لهذا النوع من الشعر قدره فى محافظته على الدين والاخلاق ولا سيما الغزل العقيف والزهد بل يجعلنا نعتقد انه متى تظافر على الشاعر وسط مستقيم وتنشئة ويبمة ومزاج سليم استطاع أن يأتينا بروائع فنيسة .

وهذا ما فطن له الشاعر الروسى الكبير نيكولا كوكول مساحب الارواح الميتة اذ نظر فى أدبه الرائع فوجد نفسه بارعا فى ومسف النفوس الشريرة وتحليلها فحكم أن ذلك أتاه من قبل نفسه التى لم تهذب تهذيبا يوجهها الى الخير وتمكنها من وصف نفوس الابسرار لتكون قدوة صالحة للناس فانبعثت فيه رغبة الى التقوى والامسلاح فتنسك وانعسزل فى ديسر حتى مسات •

وفى الختام نرى لو أن جمهرة الادباء تمسكوا فى أدبهم بسروح الآية الواردة فى الشعراء وبروح القرآن عامة لخلفوا لنا تراثا نقيا ساميا انسانيا تنم منه الفضائل التى بدونها لا تستطيع البشريسة أن تأخذ حظها من السعادة التى تنشدها فى هذه الدنيا ٠



# واقع الجالية العربية الاسلامية في أوروبسا والاخطهار التي تهدد شخصيتها



الاستاذ عبد الكريم غريب رئيس ودادية الجزائريين في أوروبا

بعنس مى محملف أفطار أوروبا العرببة ماساهر الملبون وسبعمائة الله سمة من العناصر العربة والإسلامية حسب المعديرات الشبه الرسمية لان الاحصاءات الدفيقة في ميدان الهجرة لا ترال غير مضبوطة لاسبات عديدة منها . حركة هذه الهجرة وسرعة بنقلها من منطقة الى احرى حسب منطلبات العمل الذي نقوم به والذي يقرض عليها عندم الاستعرار وحسب ظروف الانقسام العائلي الذي يحتم عليها أن تعود الى مواطنها لربارة الأهل في قبرات منقطعة ومنبطبة وحسب نوعية السياسة المشجعة أو المعبقة التي تسهجها الدول المستقلة والتي ناخذ بعين الاعتبار طروفها الاقتصادية وحاجبها الى الايد العناملة أو انتشار البطالة في وسط سكانها كما تأخذ بعين الاعتبار طبيعة العلاقات السياسية مع الدولة التي تقدم منها هذه الجالية بالإضافة الى أسباب أحرى معقدة نتلقي في مجموعها لنجعل المكانية حصر عندد المهاجرين عملية غير دقيعة ومهما بكن فان مناطق الهجرة الإساسية الى أوروبا يمكن حصرها في أربع حسب أهمية الاعداد البشرينة الوافدة منها وهي على التوالي:

(\*)معاضرة القاما في الملتقى الرابع للتعرف على الفكر الاسلامي المنعقد بتسنطينة في 8/17 جمادي الثانية 1390 هـ ــ 19/10 اوت 1970 م٠

- 1) منطقة المغرب العربي باقسامها الثلاثة (المغرب والجزائر وتونس) والتى تبيثل مركزا هاما من جراء الجالية الهام ةالتى تهاجر منها وتقيم خارج أراضيها وخصوصا الجزائر التى كانت طبيعة الأوضاع السياسية الاستعمارية عاملا أساسيا في تشجيع سكانها على الهجرة ويبلغ عدد هذه الجالية المغربية 880 ألف نسمة يعيش معظمها في فرنسا .
- 2) منطقة آسيا الجنوبية مى المنطقة الثانية بالنسبة الى عدد مهاجريها ويبلغ عددهم 450 الف نسمة يتوجهون بالدرجة الأولى الى بريطانيا ثم مولندا بالنسبة للاندونيسيين وأخيرا فرنسا وبالجيكا والمانيا وسويسرا
- 3) \_ افريقيا الوسطى والشرقية وتمثل المنطقة التالثة حيث تميش جالية اسلامية هامة ويبلغ عدد المهاجرين منها حوالى 220 الف نسمة يستقرون في هجرتهم في بريطانيا ثم فرنسا وأخيرا الدول الأخرى كالمانيا وبلجيكا والبرتفال وسويسرا .
- 4) الشرق الاسط و تمثل جاليت في أوروبا أعدادا قليلة بالنسبة للمناطق السابغة ما عدا تركيا التي تضاعفت جاليتها منذ سنوات قليلة ترجع الى سنة 1963 و تتجه في أغلبها الى المانيا حيث يوجد حاليا ما يفوق 150 الف نسمة ، ثم فرنسا التي لا يتجاوز عدد الأتراك فيها ثمانية آلاف نسمة ، أما المناطق الأخرى كالبلاد العربية في المشرق فأن الجالية المهاجرة منها بأعداد هامة تتوجه أكثر ما تتوجه الى أمريكا بقسميها الشمالي والجنوبي أما أوروبا فعددها لا يريد في أحسن التقديرات 40 ألفا يفدون اليها من العراق ولبنان وسوريا وفلسطين ومصر ومناطق الخليج وسنرى أن طبيعة هذه الجالية مخالفة في أحدافها عن بقية الجاليات الأخرى الهامة فالقسم الأساسي منها طلبة يأتون للدراسة والقسم الثاني يأتون للعمل والتجارة والقليل جدا من يأتي بنية الاشتغال اليدوى كممال ٠

ويمكن اعطاء الرقم التالى التقريبى لجانية هذه المنطقة الأخيرة فهى تقدر بحوالى 250 ألف نسمة بحيث نتوصل خلال تقسديرات مجموعة الجاليات الاربعة السابقة الى حوالى 1،740،000 نسمسة موزعة كما ينى بحسب مناطق هجرتها وحسب أهميتها العددية :

149

| الشرق الاوسط        | أفريقياالسوداه | سنطقة آسيا الجنوبية |         | المغرب<br>العربي | بـلد<br>الجيرة   |            |
|---------------------|----------------|---------------------|---------|------------------|------------------|------------|
| نزكب الملاد العربية |                | المشلطق<br>الابشوى  | باكستان | الحث             | رب تونس          | الجزاز الغ |
| 40000 160000        |                |                     | 120000  |                  | <b>جاليـت</b> ها | عدد-       |

ونظرا لضخامة عدد الجالية المغربية فان المجموعة العربيسة مثل وحدها المليون نسمة وتأتى بعدها المجموعة الاسلامية الاسيوية ثم المجموعة الافريقية ·

أما الافطار التي تستقر فيها فان القسم الكبير من هذه الجالية كما رأبنا بنجه نحو فرنسا ثم بريطانيا ثم تأتى بعدها من حيث الاهمية المانيا وبلجيكا وهولندا وسويسرا ·

| نسمة       | 933 000 | فر نسسا  |
|------------|---------|----------|
| » »        | 535 000 | بريطانيا |
| <b>»</b> » | 180 000 | المسانيا |

بلجيكا يقدر عدد الجالية العربية الاسلامية فيها بحوالى 50،000 ألف نسبة ، أما سويسرا وهولندا وبقية البلدان الاخرى فان أرقامها مجهولة لدينا ولكن النقديرات التى تعطى لابد أن تتجاوز فى عددها العشرين الف نسبة ،

#### اسباب هاله الهجارة:

والملاحظة الاولية الهامة التي يمكن استخلاصها من الارقسام السابقة واتجاه الهجرة بن مواطنها الاصلية ومراكز عملها هي كون هذه الجالية مرتبطة بالدول الاستعمارية التي خضعت اليها بلسدان هذه الجاليات ونظرا لكون الدولتين الهامتين اللتين لعبتا دورا كبيرا في السيطرة الاستعمارية هما بريطانيا وفرنسا ، لذلك نجدهما يحتلان مرتبة أساسية في توفر جاليات ضخمة فوق أراضيهما وهذا ما يفسر لنا أحد الاسباب الجوهرية للهجرة القائمة بين العالم الثالث وأوروبا ، فالاستعمار لم يكتف باستغلال ثروات البلاد التي خضعت له ونهبهما ولم يرض فقط باحتكار اسمواقها لتصريف منتجمات

الصناعية وترويج ثقافته واستعباد سكان المستعمرات بل حاول كذلك أن يجعل من سكانها الذين نشر بين صغوفهم الفقر والبطالة وتركهم في حالة جهالة كبيرة «مخازن لليد العاملة» حسب تعبيرات خبرائهم ، لاسترادها بأقل التكاليف للقيام بالاعمال الشاقة التي أخذ يستنكف من القيام بها سكانه كما كان يدفع بهم عند الحروب وظروف التمرد أو ضمن المستعمرات الى التجنيد ومواجهة الموت بسدلا من مواطنيهسم .

وكلنا يعلم أن الدفعات الاولى التي خرجت من أوطانها من هذه الجالية سواء في المغرب العربي أو في آسيا أو في افريقيا السودا، انها جاءت الى أوروبا خلال مرحلة الاعداد للحرب العالمية الاولى للعمل في مصانع التسليح أو خلال انفجارها فأولى الهجرات الجزائسرية از فرنسا تمت أثناء 1911 ــ 1914 وقد تضاعف عدد هذه الجالية العربية الاسلامية أثناء الحرب العالمية النانية حيث شارك في هذه الحسرب الجهنمية كل من المغاربة والعرب والهنود والافارقة وغيرهم من سكان المستعمرات وقد ذهب ضحيتها آلاف من هؤلاء المنكوبين وكلنا يعلى كنت فرنسا وبريطانيا وغيسرهما تحاولان اخماد الشورات الوطنية باعتماد جالية مجندة لأجبارها على محاربة اخوتها من المسلمين فقد جلبت الجزائريين واستخدمت هؤلاء في حرب الهند الصينية الى غير ذلك و

وبصفة عامة فقد كانت السلطات الاستعمارية مستهيئة ، ولا تزال ، بمقومات الانسان العربى الاسلامى وكان تتستخدمه وتسخره فى جميع المجالات والاعمال الشاقة المؤلمة التى غالبا ما تودى بحياته سواه فى بلاده أو بلاد الهجرة التى تنقله اليها حسب احتياجاتها الاقتصادية والعسكرية ٠

اما الملاحظة الثانية التي يجب الاهتمام بها والتي تعتبر في حد ذاتها نتيجة للسابقة فهي ان الاغلبية الساحقة من هذه الجالية تنتمي الى جنس الذكر الفتى ، فحوالي 90% من هذه الهجرة من الرجسال و6% فقط من الاطفال والعبر الاساسي الذي نجده يمثل العبر الوسطى بين عناصر هذه الجالية يتراوح بين 20 و 50 سنة وهي المرحلة الهامة والتي يكون فيها الانسان قادرا على الانتاج نشيطا ، فالاستعمار بحكم

حاجته لهذه الايدى العاملة لتجنيدها في شتى مجالات النشاط المرهق يختارها فتية مملوءة بالحيوية والنشاط فاذا تم له ما أراده أعادها لاوطانها محطمة او جثثا هامدة وخصوصا وانه يدرك مدى تعلق هذه الجاليات باوطانها ، وبالتالي فلن تكون عبنا عليه عند بلوغها ســـن الشبيخوخة او اصابتها بامراض فتاكة ، فالمعروف ان الانسان العربي المسلم يغضل عند شعوره بدنو أجله ان ينتقل الى أرضه حتى يدفن في تربة اسسلامية ٠

ومن المفيد لتوضيح هذه الحقيقة السابقة ان نورد على سبيل المثال طبيعة تكوين الجالية الجزائرية لتوفر الارقام حولها حستي تؤكيد ما سبقت الاشارة اليها ٠

فين مجموع السكان الجزائريين البالغ عددهم 634،616 المعروفين بعد ان تم حصولهم على بطاقة الاقامة نجد فيهم 55،502 نسا، و 199 الف اطفالا يقل عمرهم عن 16 سنة والباقي من الذكور ، ويلاحظ أن عدد الاشماص الذين يتراوح عمرهم بين 20 و 35 سنة يبلغ أكثر من 55/ فاذا اضيف الى هذه النسبة من تتراوح أعمارهم بين 35 و 60 سنة وهي الني يمكن اعتبارها سنة يصبح صاحبها غمير قادر على الانتاج والذين تتراوح أعمارهم بين 20 و 25٪ في المجموع يتبين لنا أن أكثر من 80٪ يمثلون الجالية القادرة على الانتاج أما المتجاوزون سن 65 سنة فعددهم الاجمالي لا يزيد حسب الاحصاء الاخير (أبريسل 1970) عن 2،888 نسبة ٠

والشيء الذي يجدر الانتباه اليه هو ان الجالية الجزائرية قسد نميزت عن غيرها بكثرة النسا. والاطفال من جراء القرب الجغرافي ونتيجة لسياسة السلطات الاستعمارية الغرنسية التي كانت حريصة على ايجاد شبه استقرار في اوساطهم طوال فترة القدرة الانتاجيسة ولذلك شجعت على جلب الاسرة كما ان الدراسات التي اجراهـــا الخبراء النفسيون الاجتماعيون أظهرت عامل العزوبة والانفصال عن الاسرة كأحد الاسباب في الاضطراب النفسي والميل الى عدم استقرار الايدى العاملة الجزائرية يضاف الى ذلك حرية التنقل السابقة وعدم خضوع هذه الجالية لوضع بطاقات الاقامة مما يجعل العامل قادرا على تحهيز أسربه دون التعرض لرقابة السلطة من حيث تامين موارد 152 العيش لسه ٠

ويتبين لنا من كل ما تقدم أن الاسباب الاساسية لانطلاق هذه الهجرة الى أوروبا كانت في أصلها استعمارية واذا كانت دوافعها الحالية تختلف في بعض أوجهها القانونية الا ان جذورها العميقــة واحدة ، فمن أهم الاسباب الحالية للهجرة كثرة البطالة في بــــــلاد الهجرة ولكن سبب هذه البطالة ليس حديثا ، فالدول المستقلمة وجدت امامها ميراثا ضخما في هذا المجال ويكفى الاشسارة الى أن الجزائر عند الاستقلال كان لديها أكثر من 2 مليون عاطل عن العمل من جراء توقف الاقتصاد وعودة اللاجئين من تونس والمغرب وتحطيم جميع وسائل العمل في الارياف ، والامر نفسه في كل من تونـــس وألمغرب مع اختلاف في الدرجة لا في النوع • وهناك سبب آخس مصدره ايضا البلاد الاوروبية المصنعة وهذا السبب هو السدعاية القوية التي تقوم بها وكالاتها في بلدان العالم الثالث لاستراد الايدى العاملة اللازمة للنهوض باقتصادها ويكفى أن نشير الى أن ألمانيسا الغربية قد استوردت أكثر من مليوني نسمة من خارج حدودها منذ سنة 1961 ويبلغ حاليا نسبة الاجانب بالنسبة للعاملين من سكانها 6٪ وهي تسعى حاليا جاهدة لاستيراد أكبر قسط ممكن منهم والامر نفسه بالنسبة لفرنسا اذ يوجد حاليا ما ينامز الثلاثة ملايين أجنسبى تعمل في اقتصمادها والامر نفسه صحيح بالنسبة لبريطانيا حيث يعمل في مصانعها وورشاتها ما يفوق الثلاثة ملايين أجنبي ، فاذا اخذنا الدول الصغيرة كسويسرا ولكسمبورغ نلاحظ أن عسدد الاجانب أكثر مما يتصور ، فاذا كانت نسبة الاجانب في فسرنسا تقارب 6٪ فانها في سويسرا تبلغ حاليا أكثر من 20٪ بعد ان كانت تمثل 18٪ في سنة 1964 وفي سنة 1955 كانت 9٪ والنسبة المرتفعة جدا نجدها في لكسمبورغ حيث تزيد عن 30٪ •

فاذا كانت هذه الجاليات الاجنبية في عدد كبيس منها أوروبية كالإيطالية والاسبانية والبرتغالية فان الذى يهسنا في هذا المجال أن وسائل الدعاية والاتفاقات بين الدول هي التي كانت عاملا كبيرا في تشجيع الهجرة بالنسبة للبلاد العربية الاسلامية فبعد اتفاق سنة 1961 بين تركيا والمانيا أخذت هجرة الاتراك تتدفق على معامل الاخيرة حق بلغت حاليا ما يقارب أ200ألف نسمة والامر نفسه صحيح بالنسبة للاقطار الافريقية وغيرها وكل ذلك لان البلدان الاوروبية المصنعة 153

المندفعة الى ضمان ازدهارها وتقدمها في حاجة ماسة الى أيد عاملة جاهزة تقوم باعمال قاسية منحطة وقليلة الدخل مع كثرة الاخطار، ويستنكف العامل الاوروبي قبول الاشتغال فيها ، أيد عاملة لا تكلفها تكوينا ولا تربية ولا ضمانات اجتماعية قبل بلوغها سن الانتاج كما هو الشأن بالنسبة لابنائها الامر الذي يمثل كسبا هاما «ان الالتجاء الى العمال المهاجرين البالغين يسمع بالتوفير الكامل لنفقات العمل والتربية والتكوين حتى عمر الانتاج، على حد قبول الدراسة التي قدمها نادى جان مولان ونشرت في «الرجال والهجرة رقم حتاء •

ولذلك نجد المخططين للاقتصاد الاوروبي ضمن البلسد الواحد وعلى مستوى المجموعات كالسوق الاوروبية المشتركة يدخلون نسبة معينة من الجاليات الاجنبية المهاجرة في حسبانهم كايد عاملة يجب العمل على ضمانها ، فقد قررت المانيا أنه يلزمها لسنة 1970 مليون نسمة اضافيا وخمسمائة الف اضافية في سنة 1975 اما في سنة 1980 فيلزمها في المجموع ما لا يقل عن مليونين وثلاثمائة الف ، أما فرنسا فقد قررت لنفس السنوات 900 ألف ثم 800 ألف ثم 900 ألف ثم ستقوم فهذه الارقام كافية وحدها للتدليل على وسائل الدعاية التي ستقوم بها هاتان الدولتان للحصول على هذه الاعداد البشرية الضخمة اللازمة لهما الامر الذي يؤكد رأينا في كون أسباب الهجرة كثيرا ما تكسون مدفوعة بالحاجة الى العمل ولكن هذه الحاجة يزيد في انعاشهال مدفوعة بالحاجة الى العمل ولكن هذه الحاجة يزيد في انعاشهال المتخلفة في العالم والاغراء المسلط على سكان المناساطق

واذا كنا قد ركزنا على اليد العاملة وحاولنا تبيان الاسباب التى تقودها الى الهجرة تاركة أوطانها فلكونها تمثل المجموعة الضخمة من الجالية العربية الاسلامية التى تهمنا فى اوروبا ٠

#### مجرة الاطسارات:

غير ان هناك مجموعة أقل من حيث العدد ولكن أهبيتها بالغية بالنسبة لشعوبنا وهذه المجموعة هي الاطارات الجاهزة او التي هي في دور الاعداد والتي تمثل ثروة هامة للبلدان العربية الاسلامية كالطلبة الذين يذهبون لأتمام دراساتهم العالية كثيرا ما يجدون الاغسراهات الذين يذهبون التي تدكيهم الى البياء والاكراءات عديت كالارضاع العادة

المسرتفعة بالنسبة لما يتوقعون وجبودهم فى بلدانهم وخصبوصا بالنسبة للعناصر التى يتوقع فيها النبوغ مما يضيع على بلدانهم المجهودات التى بذلت فى تربيتهم وتوصيلهم الى مستوى التعليسم المالى ولا ينالون منهم سوى الجحود والتخلى عن المشاركة فى اعباء بناء مجتمعاتهم وسنرى نوعية الاخطار التى تلحق بشبابنا من جراء الزواج بالاجنبيات سواء رجعوا او استقروا ، ويضاف الى هذه المجموعة أرباب المهن الحرة من أطباء ومحامين وصيادلة ومؤلفين ومنتجين وفنيين ومهندسين وخبراء والذين تعمل وسائل الدعياية الاوروبية على تهريبهم وهذا النوع هو الذى يمكن تسميته بهروب الاطارات أو سرقة العقول التى أصبحت فى العصر الحاضر أهسم المشاريع التى تسمى اليها الدول الراقية لضمان تقدمها ، وكلنا يعلم أن العلماء الالمان كان تهريبهم الى أمريكا وروسيا العامل المباشر والاساسى فى تقدم الابحاث العلمية فى مختلف المجالات المعروفة حاليا من طائرات وصواريخ ومركبات فضائية وفنابل ذرية ،

لقد أصبحت الدول أحرص ما تكون على الحصول على حولا، النبغاء الذين يأتونها جاهزين مقتدرين لذلك نجدها تقدم جميسه التسهيلات والاغراءات لاستقطابهم وضمان بقائهم ، ان عدد حسده النوع من المهاجرين من العالم العربي الاسلامي قليل في عسده بالنسبة للعمال لا يزيد عن 10% من مجموع هذه الجالية ولكن قيمته الفكرية ضخمة جدا ويمكن أن نلحق بهؤلاه بعض أصحاب رؤوس الاموال الذين يقدمون الى أوروبا للتجارة ويستثمرون أموالهم في بلدان أوروبا بدلا من أوطانهم ليساعدوا على ازدهار بلدان مزدهرة وفقر بلدان فقسيرة .

هذه صورة عامة طبيعية للهجرة العربية الاسلامية الموجودة حاليا في أوروبا باعدادها واعمارها ، فما هو الواقع الذي تعيشه ؟ وما هي الظروف الاجتماعية والنفسية التي تحيط بها ؟ وما هي الاخطار التي تهددها ؟ هذا ما سنحاول التعرض له الآن لننتهي الى ما يجب أن نقوم به تجاهها وما عمل العمالم العربي والاسلامي لانقاذ هذه الجالية المتشردة الضائمة من احتمالات الانحراف والانحلال وفقدان الكرامة •

الاوضاع التي يعيشسون وسطها:

لا يحتاج الامر أن نطيل في تناول طبيعة الاعمال القاسية المخصصة للجاليات العربية الاسلامية اذ يكفى ايراد نوعية الاعمال التي يقومون بها والنسب التي تشتغل فيها هذه الجالية حق نتبين خطورة الاوضاع الني يحيونها لتأمين عيشهم ونوعية المشاق التي يتحصلونها لضمان الخبز لأسرهم التي تركوها وراءهم ، ان نسبة 42٪ يعملون في البناء والاشغال العامة كالطرقات وحفر التسرع والجسور ومد الانابيسب والقنوات وتنظيف الشوارع والنفايات و 26٪ يشتفلون في تحويل الحديد وصهره في الافران مع كل ما يتطلبه هذا العمل من مصافعة قاسية للحرارة الشديدة والغازات السامة ، وكثيرا ما يتعرضون عند حروجهم من العمل للاصابة بالامراض الصددية من جراء اختسلاف العلقس بين الحرارة الشديدة في الافران والبرد الشديد خارجها لذلك نجد قسما كبيرا من العمال المهاجرين المرضى مصابين بالسل الذي يظل ينخر في أجسادهم حتى نهاية حياتهم ، أما المناجم اأنحمية والحديدية فنسبتهم فيها تقدر بـ 3٪ يضاف اليها الاعمال في مصانع المحاليل الكيماوية الخانقة والاخرى التي تتطلب في الغالب تحملا كبيرا وصبرا شديدا ولا بدلها من أجسام قوية حتى يستطين العاملون فيها تلافي الوقوع فريسة الامراض المضنية الامر الذي لا يتوفر لدي عمالنا فقلة التغذية والجهد المضنى الذي يحتمه الاستمرار في العمل لتأمين وسيلة العيش لهم ولابنائهم يقودهم بعد سنوات قليلسة الى الوقوع في اخطساره ٠

ان كل هذا معروف للجميع فى قليل أو كثير ولذلك فاننا لـن نقف عنده طويــــلا كما قلنا سابقا وانما الذى يهمنـــا من ورائــه هو الظروف الاجتماعية والثقافية والنفسية التى تتلــوه ٠

ان نظرة المجتمع الاوروبي الى سكان العالم الثالث بصغة عامة والعالم العربي الاسلامي بصغة خاصة تقوم على الكراهية والاحتقار والتعصب ولا نغالى اذا نحن أكدنا بأن المصدر الرئيسي لروح التعصب الاعمى انما انطلق من أوروبا وقد اتخذ أشكالا عديدة منذ أجيال قديمة الى الآن بدأت مع الغزوات الرومانية وانتقلت الى الحروب الصليبة لنجد تتويجها في عهد الاستعمار الذي تدفقت فيه ملايين من الاروبين لتحتاج جميع القارات الاخرى وتعمل فيها تقتيلا ونهبا وتشويهسا

فتوصلت الى افناء مجموعات بشرية باسرها كالهنود الحمر ولا نزال نشاهد اليوم جرائمها تجاه السكان السود في أمريكا وجنوب افريقيا من جراء التمييز العنصري المنطلق من روح الاستعلاء والاحتقاد للاجناس الاخرى غير البيضاء وقد توصل الامسر بهذا التعصب ان انصب على أوروبا نفسها حيث أخذت أجناس منها كالالمان تسدعي تزعمها وأهليتها لتسيير العالم واحتكارها للسلطة على جميع الاجناس الاخرى مما جعلها تعمد الى محاولة طرد غيرها من مستعمسراتهم لاستخلافهم مما ترتب عنه اندلاع حربين عالميتين ذهب ضحيتهما ملايين من الابرياء فلا غرابة ان نجد اليوم وراء كل فتنة وكل حرب في العالم عناصر ودول أوروبية تعمل على سحق السكان والتنكيل بهم لفرض وجهة نظرها عليهم كما هو واقع في شبه جزيرة الهند الصينيسة والشسرق الاوسيط .

ان الرجل الاوروبى أصبح لا يقبل بثقافة غير ثقافته ولا بعضارة غير حضارته ولا بلغة غير لغته ولا بدين غير دينه ولا بنظسام غير نظامه فاذا وجد جنسا بشريا يرى غير ما يراه تعرض له بالنقسد والتجريح وظل يقاومه بجميح الوسائل حتى يتوصل الى تحريف وتشديه حقيقة وجدوده •

فلا غرابة أن تجد الجالية العربية الاسلامية مجتمعاً مناهضاً يرى فيها كائنات متخلفة لا تستحق سوى الاذلال وهذا ما يجعله يخصص لها أحط الاعمال وأقساها وهذا ما يجعله يوفر لها أسوء المعاملة وأوحشها .

ولا يراعى سوى مقدار ما توفره لهم من دخل وما تجنبه مسن نفقات غير مكترث بما يصيبها من أمراض بدنية ونفسية وما يحسل بشخصيتها من انحسراف وتمسزق •

ولا نقول هذا كتحامل ورد فعل عاطفى تجاه وضعية المجتمسط الاوروبى وانما انطلاقا من حقائق تاريخية معروفة للجميع ومن أحداث يومية شاهدناها بكل ما فيها من عنف ومرارة • وليس غايتنا هنا أن نبحث فى اسبابها فهى عديدة منها ما يرجع الى عوامل تاريخيسة ومنها ما يرجع الى تقدم العالم الاوروبى ومنها ما يرجع الى تأخسرنا

وتراخينا وتفرق شملنا وانما الذي يهمنا أن نلقى بعض الاضواء على الشروط الخانقة التي تعيش فيها جاليتنا

لقد رأينا نوعية الاعسال التي تخسص لها مسع حضم حقها في الاجور وقلة المناية بمصيرها الصحى والنفسى وفوق هذا فأن ظاهرة التعصب تدفع بالاوروبي الى رفض الايجار للعرب والمسلمين وكثيرا ما نجد الاعلانات في الجزائر تنص على أن صاحب المسكن لا يؤجر الا الاوروبي أما الملون فهو مرفوض وهذا ما يجعل بعض المهاجريسن يضطرون الى التحايل فيدعون جنسية غير جنسيتهم أو يرسلسون صديقا أوروبيا يستأجر المحل لهم ، فأذا ذهب العربي أو المسلم الملون الى مطعم أو متجر أو مقهى أو فندق فأنهم يعملون بجميسع الوسائل لاستنارته حتى يدفعونه الى الهروب أما اذا وقعت مشاداة بين ملون وأوروبي وخاصة اذا كان عربيا فان الجميع يناصر الاوروبي ويتالب على الغريب ، ويكفى أن نورد ان الاضطرابات التي وقعت في فرنسا في ماى 1968 أو التي قام بها الطلبة الفرنسيون كانت فرصة سانحة لطرد أكبر عدد من الجالية العربية الاسلامية لا لشيء سسوى لوجودهم على الرصيف يتفرجون كغيرهم بدافع التطلع فتأتى الشرطة وتقودهم الى مقرها ليبقوا معتقلين حتى يتم اجلاؤهم وكل هذا دون مراعاة للقوانين الدولية التي تنص على عدم طرد الاجنبي ما لم تثبت ادانته ويتم له الدفاع عن نفسه ونفس الامر عند ما وقعت حسوادث بالغيل بباريس بين العرب واليهود في سنتي 69 ــ 1970 وكان سببها تبجع اليهود بانتصار اسرائيل على العرب فلما وقعت المشسادات وتدخلت الشرطة نال العرب من المغاربة مظالم كبيرة حيث وضعوهم في السجون بينما سمع لليهود المستفزين بالبقاء خارجها ومسده ليست سوى أمثلة قليلة من الجو المتوتر الذي تعيش فيه الجالية العربية الاسلامية في أوروبا ، ومما لا شك فيه أن الدعاية المفسرضة الممادية التى تسلطها وسائل الاعلام الغربية والصهيونية ضد هذه الجالية قد لعبت دورا كبيرا في تغذية هذه الكراهية للعناصر العربية الاسلامية ويرجع السبب الآخر الى وجود عناصر لم تقبل بخسروج مستمسراتها من قبضتها فقسم كبير من الفرنسيين مشالا لا يغفرون للجزائريين ولا للعرب والمسلمين استقلال الجزائر لذلك يجهدن تعويضاً معنويا كبيرا في هزيمة العرب على يد الاسرائليني ويظهرون

مساندتهم للعصابة الصهيونية ظالمة او مظلومة اذا اضيف ذلك ان بقاء دولة اسرائيل سيجعلهم عند اللزوم يتخلصون من العنساصر اليهودية التي خلقت لهم شعورا بالذنب تجاه المجازر التي اقترفوها في حقها على يد النازية الالمانية والمناصر المتعصبة في بقية مناطق أوروبا فمساندتهم لاسرائيل فيها تكفير عن الجرم وانتقام للشرف ضد العرب ومع هذا فانه يجدر في الصدد القول بأن اتساع نفوذ الحركة الصهيونية ورقة دعايتها يرجع الى تلاحم جاليتها وانتظامها وقوة نشاطها وتضامنها الفعال الامر الذي تفقده الجالية العربية و

وقد قادت هذه الدعاية المعادية للعرب الى نتائج خطيرة حتى انهم في دعايتهم أصبحوا يلصقون التهمة بجاليتنا عند وقوع أى جرم فاذا وقعت سرقة في فرنسا او اعتداء اخلاقي فان الصحف سرعان ما تندد بالمغاربة وتلصقها بهم وكنيرا ما ياتي التحقيق فيما بعيد ليثبت برا.تهم ولكن الرأى العام لا يتابع التحقيقات وانما يهتم بالتهم بحيث أصبح مهيا نفسيا للعداء للعرب والمسلمين ، هذا هو الجو الاجتماعي والنفسي الذي تعيش فيه الجالية العربية وقد جاءت تحريات الرأى العام لتؤكد هذا فقد تبين منها ان موقف الفرنسي من العمال العسرب يأتي في آخر درجة بعد السود الافارقة وبعد البرتغاليين والاسبانيين والاطساليين

ولكن الامور لا تقف عند جو التعصب المناهض الذي يدفع هذه المجالية العربية الى الانعزال والشعور بقساوة المحيط زيادة على غربتها من حيث اللغة والعادات والتقاليد والقيام التي تزيد في استيحاشها وضياعها فهناك بالاضافة الى هذا عدة عوامل تهدد وجودها فشعورها بالانعزال يدفعها الى الانفعاس في الشرب وانعدام الجوالعاطفي يقودها الى مخالطة سيئة مما يفقدها صحتها ومالها ويعرضها الى أمراض معدية ، ورغبتها الملحة في ايجاد مأوى بعد العمل المضني وللخروج من رتابة الحياة وسد عاطفتها هو الذي يجعلها تقدم على الزواج بالاوروبيات التي غالبا ما تكون من أوساط منحطة وعند ما يصبح الفرد رب عائلة تنهال عليه المشاكل فالام تسمى الطفل باسم مسيحي وترغب في تعميده في الكنيسة وتلقنه لغة وتربية أوروبية بينما يريد والده الحفاظ عليه ضمن القيم الاسلامية والمربية فيخرج

الولد موزع النفس منقسما في شخصيته منحرفا في سلوكه يستحى أن يذكر أن والده عربي مسلم ولا يذكر بين أترابه الا انتماء لامسه فاذا قرر رب المائلة الرجوع الى وطنه فان المشاكن تزيد تعقدا وغالبا ما تنتهي بالطلاق وكل ذلك على حساب الولد الذي يجني ثمسار هذا الشذوذ الهجين ضعفا عقليا أو جنوحا يقوده الى مهاوى الحياة

والادهى من كل هذا هو انعدام أى شكل من التنظيم تقريبا لحماية هذه الجالية والحفاظ على شخصيتها فكثيرا ما يبحثون عن الوسائل التى تساعدهم على التمسك بمقوماتهم الشخصية والغيام بواجباتهم الاخلاقية والدينية تجاه أنفسهم وتبجاه أسرهم وأولادهم فلا يجدون عونا أو مساعدة ، ويؤكد هذه الرغبة ما ورد فى التحقيق التلفزيونى الفرنسى حول الجالية العربية فى باريس تحت عسوان و باريس العربية ، فبعد أن يلقى أضواء على نوعية الحياة المادية السيئة التى تحياها هذه الجالية من حيث السكن واللباس والعمل يتعرض الى وسائل التسلية مظهرا الاهتمام والاقبال الكبير عى الافلام العربية رغم قدمها وضعف مستواها ولقد سئل بعض المشاهديس هل يفهم لغة الافلام العربية ولماذا يختارها فكان الجواب المسيطر مو أنها تعيدنا الى جو الوطن وحتى اذا كنا لا نعهم لغتها فهى شيء نحسه ونعيشه ونعيشه و

وتجدر الملاحظة في هذا الصدد أن أغلب المستوردين لهدف الافلام هم من اليهود الذين يتاجرون بعواطف هذه الجالية ويكسبون من ورائها مالا كبسرا ٠

ولكن الاغتراب الثقافى والعاطفى والاجتماعى تقف أخطارها عند حدود الافراد أنفسهم رغم ما فى ذلك من أضرار جسيمة والشى. الاهم من هذا هو تعرض هذه الجالية فى أغلبها من عمال وطلبة واطسارات اللى التأثيرات الفكرية المنتشرة فى أوروبا فالنقابات والاحزاب والاندية المنتشاربة تبدل جهدا واسعا وتستغل جميع نقاط الضعف فى الجالية لتنشر بينها أفكارا ومعتقدات قل ما تتماشى مع الاوضاع السياسية والفكرية فى أوطانها وبذلك تعدها لتصبيع عامل اضطراب وشذوذ عند عودتها الى أوطانها وكلنا يعلم ان كثيرا من الافكار السنى وتسمى وشذوذ عند عودتها الى أوطانها وكلنا يعلم ان كثيرا من الافكار السنى

لتشويه شخصيتنا انها جاءتنا عن طريق طلبتنا وعمالنا والذين كانوا فى الهجرة بالاضافة الى الإنحرافات السلركبة المختلفة التى تقلمه التيار الاوروبي الجسديد .

ان اوضاع هذه الجالية تعتماج منا حميما بذل جهود كبسيرة للحفاظ علىمقومات شخصينها ، فماذا عمل المسؤولون دولا وهيئات ومنظمات لمساعدة هذه الحماعة المشودة النائهة ؟ وماذا يوجه في أوروبا من مشاريع ومؤسسات تعوم بخدمتها والدداع عنها واستفيالها ونوجيهها ورد المظالم ونغيير الدعاية المغرصة ضدها ؟ أن هنساك أكثر من خسسة ومنه بالسابارة س مانة والبالاسه في كل بلسيد أوروني بالإضافة إلى القصليات والبعات فعادا عملت ؟ بسبطيع أن نسول ـ دون معمالات ـ انها لم نستطيع حتى أن تقداوم الدعماية الصهيونية الواسعة مما الب الرأى العام الاوروبي صدها بينما نجدد سفارة اسرائاية واحدة استطاعه أن اسلم الهود في البلاد السي توجد بها فينمكوا من السيطرة على السرائز الحساسة في هذه السدول كالاعملام والاقتصاد وسكنسوا ال يقمدموا معونة ضحمية لاسرائيل بالاموال والدعاية ١٠ ان عدد المراكر الديسية والتفاقية الاسم الليسة في أوروبا لا تحسر بينما لا نحد لدى الجالية الإسلامية والعربيسة سوى مسجد واحد في فرنسا ويسيره عملاء لا قيمة لهم ، ان أطفال هذه الجالية يفوقون 300 الما فهل وجالت مناسات مدرسية للعليمهم اللغة العربية والقيم الاخلافية الديدية الاسكادية لا شيء من هذا ــ ان اللغسة العربية ومبادى. البدين الاسسلامي التي تدرس في الجامعات الاوروبية يقوم بها اشحاص أوروبيون مستشرقون غائبا ما يحرفون الحقائق عن جهل أو عن قصد ، هذا في الوقت الذي نجد أوروبا تفتع في جميع الاقطار العربية والاسلامية مدارس ليس لجاليتها وحدها وانما لنشر لغتها وحضارتها بن أبنائنا زيادة على البعثسات التبشيرية ، أن التبادل الثقافي يجب أن يعترم من الجانبين وعلى الدول العربية الاسلامية اذا كانت تحترم لغتها وتحافظ عني مقومات سنخصية جاليتها ، أن تطالب تتكوين مؤسسات مدرسية وتقسافية لجاليتها أولا ولمن يهتم من الاوروبيين بحضارتنا ، فمن الغريب أنك تستطيع أن تسمع لغة جميع اقطار العالم ما عدا اللغة العربية ويمكنك أنا تسمع أغانى وموسيقي مختلف الاجناس والاديان الا العربية فمن

النادر أن يقم المذيعون في خطأ اذاعتها وكأن سدا من العداء يحسول دونها ، أن مصالح الدول الاوروبية في أقطار هذا العالم السواسم الاطراف متنوعة وبامكان المسؤولين أن يجدوا وسائل الاقنساع الضرورية للسماح للحضارة العربية الاسلامية بأن تجد طريقها الى نغوس جاليتها والى الرأى العام الاوروبي كما هو واقع مع شعوبنا ، واننى أغتنم هذه الفرصة الكريمة لاقدم لحضراتكم بعض المساعي التي قمنا بها وما حققته الودادية ٠ ان ودادية الجزائريين في أوروبا عاشت تجربة هامة في المنطقة واستطاعت بحكم نشاطها المتواصل أن تتعرف على مشاكل هذه الجالية، ورغم محدودية امكانياتها وضخامة الجالية التي تعنى بها فقد استطاعت أن تقدم بعض الواجبات تجتاه منه الجالية ، فقد قامت في نطاق الهجرة الجزائرية بعدة أعمسال ومشاريع فبادرت وحدما الى تعليم العربية للناشئة الجهزائرية ، واستطاعت أن تؤمن لما يقارب العشرة آلاف طفل ، كما قامت بمكافحة الامية في اوساط الكبار بالمربية والفرنسية وحرصت على تنظــــيم مخيمات صيفية للاطفال في كل سنة لتمكنهم من التعرف على وطنهم والحفاظ على الروابط التي تربطهم بمجتمعهم وقامت بتنظيم سهرات فنية شعبية بمشاركة فنانين جزائسرين وأقيمت في كل مناسبسة كالاعياد الوطنية والدينية في مختلف المناطق التي تتجمع فيهــــا جاليتنا زيادة على زيارة المرضى وتسليتهم ونقل رفاة المواطنيين ، وكلكم يعلم مدى حساسية هذه العملية الاخيرة بالنسبة للمجموعات الاسلامية ، ولم تدخر جهدا في تنظيم المنتديات والمحاضرات وحتى تضمن لطلابنا جوا مناسبا يضمن لهم تلقى المعلومات والاخبار عسن بلادهم ويسمع لهم بالالتقاء والتهلاحم فتحت لهم نهوادي وآخرها ابن باديس في مطلع سنة 1970 وأوجدت داخل تنظيمها هيئة للشباب تعنى بتوجيههم وأخرى للمرأة لتعريفها بما يجب عمله في هذا المحيط

الغريب وهى الوحيدة من دون جميع المنظمات التي قامت بانشا، جريدة البجزائرى في أوروبا لأطلاع البجالية على ما يجرى في وطنها والدفاع عن مصالحها وابلاغ صوتها الى السلطات الوطنية ، والاهم من هذا هو انها كانت المنظمة الوحيدة التي فكرت في الدفاع عن البجالية العربية والسهر على مصالحها عند ما اوجدت المجلة الوحيدة

العربية في أوروبا • وهي آفاق عربية وضعتها تحت تصرف العناصر المثقفة العربية لتكون الناطق الرسمي باسمها •



Etant donné, par ailleurs, la période assez longue — près d'un quart de siècle — durant laquelle Ibn Khaldoun a exercé les fonctions de magistrat et de législateur en Egypte et l'expérience acquise paur ainsi dire sur le terrime prononçant sentences et jugements, ne serait-il pas possible demain à un cherchet de due qu'il fut tout aussi bien un philosophe du droit en matière de législatio et de codification des lois, de par la pratique qu'il avait acquise dans l'un et lour domaines, sa connaissance de leurs auteurs, auxquels il a tracé la voie grâce a qu'il a explicité, précisé ou critiqué?

Certains ont prétendu qu'il craît un novateur en matière économique 3 preparant la voie à des théories et a des systèmes qui, pour être encore débattu n'en sont pas moins appliqués dans des grands, moyens ou petits Etats D'auto entire soutiennent qu'Ibn Khaldoun est, en plus de font cela, le premier auteur d'inhéorie de Darwin, et de la légende de l'homme descendant du singe, e de l'opinion émise par notre maître le docteur Wafi dans ces travaux ser Prolégomènes

Il me semble que nous sommes act d'accord sur ma vut la savon qu'il Khaldoon n'a pas été uniquement celurer en celui-l'i, un is cert celu réuri et encore

L'un des résultats de vos recherches et des recherches de ceux qui vous e devancés autorise, je crois, à approncer ceux d'entre vous qui our appele a relecture d'Ibn Khaldoun à partir d'une nouvelle optique, et avec un espit une méthodologie renouvelés, mais tout en res'ant le plus proche de son epoc et en prenant en considération les contextes propres a sa vie scientifique pratique

Alors peut-être nous trouverons-nous en présence d'un génie aux multipfacettes, d'un créateur de nombreuses disciplines et non d'une seule et conterons nous qu'il fu' en fait le dernier de cette lignée de savants aux aspects « tels Aristote, Al-Farabi, Ibn Sina, Ibn Rochd et d'autres noms de la Remissacuropeenne

Eminents Professeurs,

La vous renouvelant la gratitude de l'Algérie pour les efforts que vous y a accomplis au service de la science et des savants, permettez-moi de vous felic pour vos fructueux travaux et de formuler le souhait de vous retrouver de d'autres rencontres.

Que le Salut soit sur vous.

<sup>(</sup>i) Yes Lacoste au colloque

donner ces Prolégomènes « d'une facture originale qui me réussit dans cette retraite ».

Ce sont là certaines parmi les relations qu'a nouées avec l'Algérie Ibn Khaldoun, ce savant génial dont vous avez tenu à célebrer le 6<sup>not</sup> centenaire de ses « Prolégomènes », en échangeant vos points de vue à son sujet avant d'en tirer les conclusions

Si vous avez été unanimes à mettre en relief son génie créateur, l'originalité de ses travaux, le sérieux de ses recherches, son rôle de précurseur dans la création d'une science importante, vous n'avez pas manqué d'être en désaccord, comme t'ont été d'autres chercheurs parmi cen qui sont absents de ces assises, sur la nature de cette science qu'il a inventee et definie, et cela en vertu de vos différentes spécialisations et préoccupations.

Nous avons apptis et entendu jusqu'a ce jour que « la discipline créée par Ibn khaldoun est la sociologie, et cela avant Auguste Comte, l'école de Durkheim et ceux qui les on' precedés, en ont etc les contemporains on les successeurs. Qu'Ibn khaldoun les a tous surpassés dans cette discipline et a eté — bien plus et à juste title — le premier inventeur de la sociologie. Que la sociologie n'a pas ajouté autre chose à ce que Ibn Khaldoun a codifie », ainsi qu'il apparaît a notre maître le docteur Ali Abdel Wahad Wafi

Nous avons entendu ou lu d'autres chercheurs pour qui la science créée par Ibn Khaldoun n'es' pas la sociologie, mais l'éthnologie ou l'anthropologie, comine le soutient notre ami le docteur Abdelaziz Lahbabi, si je m'en souviens bien (1).

Voilà que nous entendons ou lisons aujourd'hui qu'Ibn Khaldoun a préparé en réalité l'avènement de la « science des idéologies » ou de la « politologie », comme le conçoit le professeur Georges Labica, d'après les comptes-rendus publiés dans la presse, ou bien qu'il est le créateur de la géographie des cités et des campagnes, selon l'opinion du docteur Djilali Sari

D'aucuns pourraient dire — et cela a peut-e're été dit auparavant — qu'Ibn Khaldoun a créé la science des civilisations et de la longévité des États, devançant en cela de plusieurs siècles des savants tels que Toynbee et d'autres. Nous pouvons de même avancer qu'il a été le premier inventeur de méthodes pédagogiques en ce qui concerne l'enseignement de nombreuses disciplines, sur la base des conclusions auxquelles il étai parvenu après l'examen exhaustif des voies utilisées de son temps et dont il avait eu connaissance dans les pays qu'il avait visités ou dans esquels il avait vécu.

<sup>&</sup>quot;) Voir Actes Integraux du VI. Seminaire sur la Pensee Islamique (Alger 1972)

de nombreux éléments ont été rassemblés sur son sol et dont l'intégralité y turédigée par un auteur auquel l'unissaient, de surcroît, les liens les plus étroits et les plus intimes.

En vue de résumer, au seuil de la clôture de ce colloque, ce qui a sans doute été dit ici sur la relation étroite entre Ibn Khaldoun et l'Algérie, je citeran seulement le fait que l'auteur lui-même a souligné à maintes reprises, dans sou auto-biographie, le mérite des maîtres algériens qu'il a rencontrés ou dont-il fui le disciple aussi bien à Tunis, Fès, Tlemcen ou Bidjaïa, tels les deux fils El-Imam, Abou Zayd Abderrahman et Ibn Moussa Aïssa, originaires de Barichk (1), pres de Ténès ; Abou Abd Illah Mohammed Ibn Ibrahim El-Abili, « maître des sciences métaphysiques du Maghrib qui m'a d'ailleurs reconnu l'agrégation dans cette discipline » et qui est né et a vécu à Tlemcen ; Abou el-Abbas Ahnied Ibn Mohammed Ez-Zouaoui, de Bidjaia, « imam des lecteurs ( du Coran ) de tour le Maghrib, qui m'a décerné le diplôme général » ; Abou el-Abbas Ibn Idriss, « le plus grand des savants de Bidjaia » ; Abou Abd Illah el-Maqqari, grand-père d'El-Maqqari, l'auteur du « Nefh » ; Abou Ali Ibn Bâdis, le Constantinois, et d'autres encore.

De même qu'Ibn Khaldoun a étudié auprès de maîtres algériens, il a enseigné à son tour dans la Casbah de Bidjaïa et à l'Ecole d'El-Eubbâd de Tlemcen.

Sur le plan de l'expérimentation pratique en Algérie, notre génial penseur a par icipé à bon nombre d'événements et de bouleversements politiques. Il tut, entre autres, ministre des Finances à Bidjaia dont il fit la connaissance des vallées et des montagnes, lors de ses pérégrinations pour le « recouvrement des impôts et des dîmes ». Il y fut également Grand Chambellan, autrement dir Premier Ministre, « doté d'un pouvoir absolu et omnipotent ».

Lorsque lassé enfin des allégeances, des complots et des terreurs, c'est en Algérie qu'il trouva un hâvre de paix et de tranquillité. Il se maria avec une Constantinoise qui fut son unique épouse jusqu'à sa mort et la mère de ses enfants. Après une période de méditation à Biskra, il se consacra à l'étude et aux travaux de plume dans la Kalaâ des Béni-Salâma, près de Tihert (Tiaret), entouré des siens, libéré des soucis quotidiens, « adonné entièrement à l'enseignement d'une science, à la lecture d'un livre, ou bien à l'exercice de la plume dans une compilation ou une création » durant quatre ans. Il commença dès lors sa carrière d'auteurs pour nous création » durant quatre ans. Il commença dès lors sa carrière d'auteurs pour nous création.

<sup>[1]</sup> Barichk, petite ville fondee par des Andalous près de Ténès. Elle fut detruite en 1608 par le cor aire flamand Simon Danser, alias Mourad Rais, après s'être converti a l'Islam et s'être inis au service de l'Algérie. Il quitta l'Algérie, emportant « deux magnifiques canons en bronze » qu'il remit au Duc de Guise, sous Louis XIII, ce qui provoqua une guerre entre l'Algerie sous Hossein Pacha et la France sous Louis XIII. L'episode fut clos par le Traité de Tours signé par Louis XIII et Sinan Aglia en 1618, mais les deux canons ne furent restitués à l'Algérie qu'en 1628 (Voir Henri Garrot Histoire Générale de l'Algerie, et Innya wa Açala, de l'auteur de ces lignes). Sur l'emplacement de la ville II fut construit, pendant l'ère coloniale française, un nouveau village appelé Francis Garnier, s'appelant aujourd'hui. Bani Hawwa, près de Ténès. Quant à Simon Danser, alias Mourad Rais, il nous laissa son nom, deformé, à Alger au quartier s'appelant aujourd'hui. Bir Mandreis

# IBN KHALLOUN FT L'ALGERTE (1) par Modoud Kassun NAFBITKACLM

I minents professeurs,

Mesdame, et Messieur,

Cost pour not de grand homicin de proposect cette courte allocation pour cleanar de travair, de voir collèque

Concretes pour aveir affronté les fatigues du voyage alm de répondre à l'accusation de l'Algerie et aussi pour les efforts que vous avez déployes dans la presentation de cette rencontre, votre participation aux conférences et aux débats, vouses au service de la science, et ce, à l'occasion de ce 6° centenaire des l'Prolégomences « d'Abs. Zayd. Walt, ed Dine Abderrahman. Ibn. Khaldoun, l'un des genies du Maglirib, du monde musulman en géneral et de l'humanité dans son ensemble.

L'Algérie qui a accourumé depuis le recouvrement de son indépendance et de a souver une té de fêter les hommes et leurs œuvres, aussi bien les na ionaux et les musulmans en general que ceux appartenant aux divers continents, se devait d'accueillir ce collèque et de célébrer ce 6<sup>th</sup> centenaire des « Prolégomènes » dont

<sup>(1)</sup> Allo ution or Cuto or Co loque International su. The Khaldoure et le lateres centres r. de a c. Prolégomones organise par le C.N.R.H. (Alge. 26 juin 1978)

الأحمال المحالية المهرية معلمة ثقافية شهرية

السنة الشامنة صفر ـ ربيع الاول 1399 هـ جانفي ـ فيفسري 1979



- حزب جبهة التعرير الوطنى الحارس الامين
   للاستمراريــة الشوريـة ·
- أعز ما يفغر به الجزائرى: دينه ولغته.
- احترام الشرعية الدستورية وتطبيسق الميثساق الوطسني.
  - عسروبة واسسلام.
- تاكيد أصالتنا وانتمائنا العربي الاسلامي.
- كسل مسن الفسرب والشرق ( الاوروبي )
   متخلفسسان
  - ألَّدين واللغة والتربية عند فيغته .

#### الاصتناكة

معلمة ثقافية شهسرية

تصبيدر عين

وزارة الشؤون الدينية

مولود قاسم نايت بلقاسم

في محرم 1391 هـ ـ مارس 1971 م

رئيس تعسريرها

عثمان شبوب

- هده المجلة مسرحر وليس كل ما يسسر فيها معبرا بالفسرورة عن أرائهسسا . وباب المناقشة والرد فيها مفتوح للجميع
- المقالات التي ترد الى المجلسة لا تسرد الى أصحابها , نشرت أو لم تنسسر .

قيمة الاشتراك السنوى:

في الجزائس :20 د . ج

في الخارج: ما يعادلها

الاشتسراك للطلبسة: 18 دينارا

التعبريس:

12 ، نهج على بومنجل ــ الجزائــ ر

تليفون: 74 - 88 - 64

المراسلات الخاصة ب:

ا ساحة ابن باديس ــ الجزائر العاصمة الاشتسراكات

62 - 67 - 14 : منافرن : م

/ المساب الجارى : وه وه وو

التسوزيسسع مندوق البريد: 33

# فه رس العدد

|           |                        | الاستادية                                                                                    |
|-----------|------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2         | رابح بيطاط             | حزب جمهة التعرير الوطنى الحارس الامين للاستمرارية                                            |
| 9         | معمد الصالح يعياوي     | الثــورية<br>اعز ما يفخر به الجزائرى : دينه ولغته                                            |
| 41        | الشاذلي بن جديد        | اعز ما يفعر به اجرالري البياد المشاق الوطني احترام الشرعية الدستورية . وتطبيق الميثاق الوطني |
| 42        | د٠ بوعلام بن حمودة     | احترام الشرعية الدستورياء يات                                                                |
| 46        | الشاذلي بن جديد        | عروبة واستلام<br>تأكيد أصالتنا وانتمائنا العربي الاسلامي                                     |
| 50        |                        | الرئيس الشادلى بن جديد يزدى اليمين الدستورية                                                 |
| <b>52</b> | مولود قاسم نايت بلقاسم | كل من الغرب والشرق ( الاوروبي ) متخلفان                                                      |
| 70        | ••                     | الاسلاء فينا عريق . ونعن فيه عريقون                                                          |
| 59        | أحمد حمساني            | فهل ستورد حتى الاثمة ؟                                                                       |
|           |                        | و دراسات وابعسات                                                                             |
| 68        | alamii tilli ta aa     | العلم القسطيسى اثباء حكم الحاج أحمد باى أحسر بايات قسنطيسة                                   |
| UU        | د٠ عبد الجليل التميمي  | بایات قسنطیست                                                                                |
|           |                        | مواقف العائلات الارستوقراطية من معمد المقراني وثورته وأحداث أخرى من حلال الوثائق عن شورة     |
| 76        | د٠ يعيي بوعزيز         | • 1871                                                                                       |
| 96        | د الحبيب الجنعاني      | الثقافة العربية المعاصرة ومصير الوطن العربي                                                  |
| 106       | مولود قاسم نايت بلقاسم | الدين واللعة والتربية عند فيعته                                                              |
|           |                        | ملف عن الملتقى الثاني للامام المارذي                                                         |
| 117       | عثمان شبوب             | الحرية والحتمية في الفلسفة الاسلامية                                                         |
| 118       | د. الحبيب الفقى        | حول مشكلة القضاء والقدر في الفكر الاسلامي                                                    |
| 139       | د معيى الدين عزور      | الجس والاختيار في التفكير الاسلامي الحديث                                                    |
| 155       | توفيق بن عامر          | الصوفية والعقيدة الجسرية                                                                     |
|           |                        | ا باب التفسير : • باب التفسير :                                                              |
| 166       | سليمان المدنى          | اتصاف أهل المساد ، بالنفاق والعناد                                                           |
| 171       | سليمان المدنى          | 'هل الضلالة ، عمى عن الهداية                                                                 |
|           |                        | • من معاضرات الملتقى                                                                         |
| 176       | كمال التارزي           | موقف الاسلام من العقل                                                                        |
| 188       | معمد العربى نمساغ      | اللغة العربية في جنوب شرق آسيا                                                               |
| 100       | العتروس                | 4                                                                                            |
|           |                        | ● قعسة                                                                                       |
| 201       | معمد نسيب              | الكنــز . الكنــز                                                                            |

# حـزب جبهـة التعريـر الـوطنى الحارس الامـين للاستمرارية الثورية (\*)



ايها الاخوة ، ايتها الاخوات ،

وفاء للعهد الذي قطعناه لشهدائنا الابراد ، ومواصلة لمسيرة ثورتنا الزاحفة ، وتتويجا لبناء صرح هذا الوطن المجبد ، ها نعن اليوم مجتمعون في المؤتمر الرابسع لجبهلة التحرير اللوطني •

وبهذه المناسبة الناربخية دان الدلالة العبيقة بالنسبية لمستقبل بلادنا والتي تكتسى أهمية بالغة من حيث العراران المصيربة التي ستنبنق عن مؤتمرنا هذا يطيب لى أن أرحب بجميع الاخوه المناضلين والاخوات المناضلات ، الذين جاؤوا للمشاركة في هذا النجمع النضالي العظيم •

ان مؤسرناً هذا ، بنعفد بعد ان ودع الشعب الجزائرى منذ شهر ، قائده ورائد ثورنه الرئيس الراحل هوارى بومدين ، فى أروع صورة من صور الاكرام والاجلال ، واحسن ما نخلد به ذكرى ابن الجزائر البار ، اخينا هوارى بومدبن رحمه الله ، هو وضع اللبنة الاحيره ى صرح مؤسسات دولتنا الفتية الا وهو انعقاد هذا المؤتس •

<sup>(\*)</sup>كلمة الاخ رابح بيطاط رئيس الدولة في افتتاح المؤتمر الرابع لحزب جبهــة التحرير الوطني •

وما التلاحم الشديد الذي شهدناه بين الشعب وقائده الراحل الاضمانا لاستمرارية المسيرة الثورية ·

ان الارث الوحبد والنركة الحقبفية التى بمكن ان ننركها لابنائنا ، هو ان نبث فيهم روح العمل من احل بناء بلد جدى ومحنرم يقوم عملى اسس منبنة لا نتصمه بزوال الرجال ولا بتأثر بالأحداث .

ذلكم هو الانجاه الذى سعت فيه السلطة النورية خلال السنوات الاخيرة من تاريخ ورننا المظفرة ، وذل كمن اجل اقامة دعائم متينة لتنمية بلادنا افتصاديا واجتماعيا وثقافيا ، من اجل ارساء قواعد راسخة لتنظيمها السياسى .

وان بناء مجتمع اشتراكى لا بمكن ان يتحقق الا بمنظيم سلطه ثورية تنصهسر فى النورة وتتعهد بالدفاع عنها بكل عزم فعلى هذه السلطه قبل كل شىء ان تكون الضامن الامين لاستمراربة النورة ، هذه الاستمرارية النى بنبغى أن تتواصل بعد زوال الرجال ، هذه الاستمرارية الى يجب أن تنجاوز أصعب الظروف واقساها • اخوانى ، اخوانى :

لقد كان حزب جبهة النحربر الوطبى بالامس ، الضامن القوى لثورينا المسلحة البي ستحتفل عن فريب بذكراها الخامسة والعشرين ، وسيظل اليوم وغدا والى الابد ، الحارس الامين والوحبد للاستمرارية الثوربة ٠

وستبقى ثورتنا المجيدة حية قوية على مر الزمن ، رعم الصعاب الى لا مناص منها في طريق مسيرتنا نحو بناء المجتمع الاشتراكي ٠

ان حزب جبهة التحرير الوطنى الذى استطاع ، فى أحلك الظروف التى مرت بها ثورتنا ، ان يتجاوز الصعوبات الظرفية العابرد ، ليفتح من خلال الحوار البناء سبيل الوحدة والعمل ، هو وحده الكفيل فى نظرى بأن يضمن بقاء السلطة بين أيدى رجال مخلصين من أشد المناضلين صرامة فى أداء الواجب وافواهم حرصا على الوفاء بالالتسزام .

وبها ان الصراحة والوضوح الصعبان اللنان يتبيز بهما كل حوار بين مناضل هذا الحزب العتبد . فانه بجدر بنا ، في هذه المناسبة الباريخية . ان نتعرض لذلكم السؤال الذي طالما بردد على السنة المناصلين ، الا وهو ٠٠٠ لماذا هذا الفاصل الزمنى الطويل الذي دام حمسه عشره سنة بين المؤسر النالث الذي انعقد في سنة 1964 ومؤسرنا هذا الذي نعقده البوم ؟

وللرد على هذا السؤال بسعى قبل كل شيء ، البذكير ببعض الحقائق وتعض الظروف التي مرب بها بورتنا .

فيؤنير سنة 1964 ، كان بنطوى على بدور كل المشاكل التي شهدتها بلادنا بعده , وبوادر محلف اشكال المعارضة التي ظهرت ضمن فبادتها طوال تلك الفتره المؤسفة .

فعلا ، لعد سكن الذاك رحل واحد من الالحراف بمجرى اللورة باللجوء الى المناورات الدسالوحية وسب البليلة بين حهاز الدولة وهناكل الحزب والسعى من أجل استعمال الجماهير السعية لندعيم حكمه الفردى .

دلك هو الدرس العاسى الذي يمكن استحلاصه من يلك المرحلة الحرجة التي مرت يها ثورينا ·

اذ أن عواقب بلك السياسة المبية على المغامرة الفردية ، قد أصابت حزب جبهة النحرير الوطني في صميم قوانه الحبة وقدرانه التنظيمية •

واذا كان من المنطقى أن ننولى قبل كل شيء مهام بناء مؤسسات راسخة للبلاد وخلق هباكل عصرية لدوليا الهنبة ، الامر الذي يطلب طوال سنوات عديدة نعيئة كل طاقاتنا ، حيث يمكنا خلال هذه الهيره من بأسيس المجالس الشعبية على مختلف المستويات ، من المستوى المحلى الى المستوى الوطبى ، واستطعنا أن تعقد مؤتمرات كل المنظمات الحماهيرية ، لنصل في نهايه المطاف لارساء فواعد سليمة ومتينة يرتك عليها مؤيمرنا هذا الذي تعقده البوم .

كما ان انعقاد المؤتمر الرابع لحزبنا لم بكن ممكنا الا بعد تحديد اسس عقائدية واضحة المعالم ، وهو ما بم بالفعل مند أن صادف الشعب على المناق الوطنى الذي أصبح الخط العاصل بين من بفف بجانب البوره ومن بعاديها •

ان الحدث قد بطول حول الاستاب التي حالت دون عقد المؤتمر قبل هذا اليوم وحول دور الحزب في التوجية الاندبولوجي لتوريباً . لكن المهيم والذي لا يستطيع أي أحد أن يتكره ، هو أن الطريق الذي البعناه قد أدى بنا فعلا إلى استكمال بناء المؤسسات الاساسية للدولة ويتوبجها يعقد هذا المؤتمر العظيم ،

وهكدا بنحف الوعد الاساسى الذي قطعة ببان 19 حوان 1965 ، رعهم كل الصعوبات الناحمة عن بناء دولة قوية واقامة اقتصاد عصرى عابية تلبية حاجات الجماهير الشعببة ، ورعم كل العوائق التي ظهرت بم التغلب عليها بقصل وعي شعبنا وتبصره ،

#### أنها الاخوه المناضلون:

ان القياده الموربة الني بولت زمام الحكم في الملاد برئاسة فائدها الراحل هواري بومدين ، قد انهت اليوم هذه المهمة الخطيرة التي ادبها بكل كرامة وامانه ويحصل لها الشرف أن يتقدم اعصاؤها في هذه اللحظة الناريخية ، أمام المؤنمر كمناضلين من مناصلي جبهة التحرير الوطبي ، وسيشهد الناربخ على ان امتنا المجيدة قد استطاعت ان نواجه أصعب الظروف التي مر بها نطورها السياسي بخضوعها في كنف الانضباط والوحدة لتلك القواعد المقدسة التي سننها لنفسها -

ونلكم هى اهم عبرة مكن أن تستخلصها بخصوص سلوك شعبنا وتصرف قادته حلال الاشهر الاخيرة حيث تكاتف الجميع من أجل الحفاظ على استمرارية ثورتنك الخالسة -

#### \_ أيها الاخوة ، أنتها الاخوات :

انه ليس مى نسى ان اقيم الانجازات الضخمة ، أو استعرض الشوط الكبير الذى قطعناه على طربى سمنة البلاد منذ انعفاد المؤسر الاخير ، لان ذلك يبدو جلبا لو تفحصنا ميثاق الجزائر وعارنا بين اهمامات المؤسرين انذاك وبين ما نم انجازه الى حين صدور الميثاق الوطنى الذى اربغى بطموحات شعبا الى اعلى المستويات .

ولم بسن هذا النفدم الكبير الا بفضل نعبئة شعب بأكمله ، وبفضل التلاحم العوى بين فاده البلاد ومواطنتها على كل المستونات ·

واذا بعن لنا أن بعنز بالمرحلة التي بلغناها . فبيبغي أن نتفادي التركيز على الجوانب الابجانية دون أن بنوف عند أخطائنا لنستخلص منها الدروس المفيدة ، حيث أن النفييم الصحيح لما تحقق من بقدم ، والالمام الدقيق بالنفائص وبجوانب الضعف صفتان حميدتان بجب أن بتحلي بهما كل مناصل واع .

ان هذه المنجزات لهى احسن رد على اولئك الذين كانوا داخل البلاد وخارجها يتكهنون بحصول فوضى سباسبه وتغيرات ايديولوجية اثر وفاة رئيسنا الراحل تقد رد الشعب بكل حزم واعتزاز على هؤلاء المغرضين بأنه لن يكون فى الجزائر اختيار آخر سوى الاختيار الاشتراكي وكما استطعنا ان تخبب آمال هؤلاء الشائئين الحاسدين بأن تمكنا من استخلاف القيادة السياسية للبلاد حسب الطرق التي املاها علينا الدستور ، فاني مناكد من ان المؤتمر سيعرف كذلك كيف يرد على هؤلاء بقراراته الحاسبة .

كما اننى متيقن من ان مؤتمرنا هذا سيؤكد من جديد تمسكه المطلق بالميشاق الوطنى ، الذى صادق عليه الشعب بالاجماع ، وعزمه على تعميق المبادىء والتوجيهات التي جاء بها •

فلا بد ان نثق بأن المبثاق الوطنى عنى بما احتواه من وعود صادقة ، وغنى بما سطره لابنائنا من طموحات كبيرة ، ولذ! لا يمكننا أبدا ان نتخل عما يأمرنا به ، دون أن ننكث العهود الني فطعناها على أنفسنا .

ان المهام الجديدة للحزب التي ستنبيق عن هذا المؤنس ، ستحتم بدون شك على جميع المسؤولين ان بفدروا اهمية حزب جمهة النحرير الوطني حق قدرها ، فحزب جبهة التحرير الوطني بعد بحق الدعامة الاساسية لمؤسساننا الوطنية .

اما نمكين الحزب من الفيام بمهامه ووضعه في المكانة التي خصصها له الميثاق الوطني والدسنور فذلكم اول واجب على كل واحد منا أن يقوم به ، حيث أن الوظيفة السياسية للحزب ، المتمثلة في التوجمه والمراقبة بجب أن نمارس بصوره فعلية وجدية حتى بكون هذا الحزب الطلائعي في مسموى المسؤولية الملقاة على عاتقه .

وعليه فانه بقع على عاتق جميع مناضلي هذا الحزب أن بجعلوا منه حزبا قويا ، يرتبط مستقبله ارتباطا وثبقا بمستقبل البورة الاشتراكية ، وبكون في مستوى الامال التي نعلقها عليه ٠

#### ايها المؤتمرون الافاضل :

لا يسعنى فى ختام كلمتى هذه ، الا ان ابارك مؤتمركم الذى يعقد عليه شعبنا كل آماله ، فليكن فى مستوى النفة التى وضعها فيه الشعب العظم ، وانى بالنظر الى الدور التاريخى الذى سيلعبه مؤتمرنا هذا اهيب بكم ان يضل الوفاء لرئيسنا الراحل رائدكم ، والتفانى فى بغية الخير والحق مرشدكم ، والتجاوب والانسجام شعاركم ، لان من ورائكم شعب متلهف لسماع قراراتكم التى سمحدد مصيره وترفع كابوس الانتظار والقلسق .

وهناك في الجانب الآخر ، اخوة لكم في الصحراء الغربية ويجبهة الصمود مشدودة قلوبهم اليكم ، مرهفة اذانهم للاستماع منكم ، وهناك أشفاء واصدقاء يهمهم ان تصلوا

الى ما أنه عافدون العزم للوصول البه ، وكذلك كل الشعوب المحبة للسلام والعدل في العالم بعلق أمانيها ونطلعانها فوق ربوغ بلادنا ·

اننا ابها المناصلون والمناصلات ، هذه الايام بمنل محط انظار العالم ومجال تكهناته وافتراضاته . لذلك عليما أن تكون مبلما كنا وسبكون أبدا ، رواد سلام وانصيار حق ومحنى خير . ولكننا أبصا حرب على النحلف . حرب على الاستعمار وكل أشكال الاستغلال والعبودية وحرب على التهييز العبصرى والظلم .

بحسى حزب جبهة النحرير الوطنى ، بحسى النورة الاشتراكية ، بحيى الجزائر ، المجد والخلود لشهدائنا الابرار والله ولى النوفيق ، والسلام علمكم .

# أعز ما يفغر به الجزائسرى: دينه ولغته (١)



الاخ رئيس المؤتـمر ، الاخ رئيس الدولـة ،

ايها الاخوة المناضلون ، أيتها الاخوات المناضلات ،

ها هى ثورتنا المظفرة تنجز وعدها وتستكمل لبناتها التى شرعت فى ترسيخ دعائمها بخطوات ثابتة تحت لواء حزب جبهة التحرير الوطنى وبقيادة بطلنا الراحل هسوارى بومدين ، قائد مسيرتنا وملهم طلائعنا النضالية ، فهو الذى سخر كل طاقاته لبنساء المؤسسات الشعبية واجهزتها القيادية برؤية سياسية واضحة وبصيرة نافذة تستمد قوتها من روح الشعب وتعبر عن آماله وتطلعاته ،

انه لوعد قطعه المناضل العظم على نفسه في ببان 19 حوان 1965 بان نعمل حميما نعمان وبروح من المسؤولية على بناء الحزب والدولة بعبدا عن الديماعوجية والشعارات الحلابة ولم يكد بمضى عقد من السنين حنى ارتفع البنيان منبنا عاليا بحميه ارادة الشعب التي جسدها بكل وضوح المبثاق الوطني والدسنور •

(۱۹ كلمة الاح محمد الصالح يحياوى ، عضو مجلس الثورة والمسؤول التنفيذي المسكلف بجهاز الحزب ، في المؤتمر الرابع لحزب جبهة التحرير الوطني .

لقد آلت القبادة السياسية للبلاد على نفسها أن تفى بالعهد مهما كانت الظروف لتبرهن لمن حامره الشك او نسرب الى نفسه الضعف والوهن ان النورة بقيادة حزبها العتيد جبهة التحرير الوطبى \_ كانب وما بزال \_ شديدة الاصرار على المضى قدما على طريق بطبين المثاق الوطبى والدسنور وشديدة البهسك باختبارات ومكاسب لا محيد عنها مهما كانت مصاعب الطريق ٠٠٠

أبها الاحوه المناصلون.

لقد شا، القدر ال بعفد المؤسر الرابع لحزب حبهة التحرير الوطنى بعد ان ودعنا قائدنا المناصل الذى كان بتطلع مع كل المناضلين المخلصين والشرفاء الى هذا البوم العظيم الذى سينكمل فيه فيه الهرم السباسي للبورة ٠٠٠ فلم بدخر فقيدنا جهدا في تعبثه الطافات وبدليل كل العقبات ويوفير جميع الظروف والإمكانيات لكى بلتقي هذا الجمع العظيم ويحفق مؤسريا هذا اهدافه المنشوده ، واني لالمح روحه الطاهرة برفرف حوليا الآن بنازك مسعايا ويحينا على الالنزام بعبادي، البوره واحبياراتها الاشتراكبة ويدعو المناصلين في كل المواقع الى النقظة والنعبئة ويلاحم الصفوف لمابة مكاسب البورة ومواصلة المسيره بعزيمة اقوى وابعان اعمق حتى تنقى الثورة من الشعب والى الشعب والى الشعب .

لقد أدرك فائدا هوارى بومدان بان ما عرفته البلاد من فوضى فى مختلف المجالات تسنرت بها السنوات الاولى من الاستقلال ننيجة الصراعات الجانبية والمناورات المختلفة لا يمكن الخروج منها الا سأسسس الهياكل واقامة دعائم دولة قوية تحكمها قوانين الثورة وتخضع لاراديها فى جميع المجالات وفاء للخط الذى سطرته قوافل الشهداء واستجابة لمطامع الجماهير ٠

وهكذا كانت حركة 19 جوان 1965 انتفاضة تاريخية اعادت الثورة الى طريقها الصحيح ورسمت معالم البناء الاشتراكي بكل وضوح •

وقد كانت القضية الهامة والعاجلة هي خلق الظروف السياسية وتوفير الشروط الضرورية والإمكانيات اللازمه لانطلاق نهضه شاملة وحقيقية في اطار دولة شعبيسة وديمقراطية عصربة تستهدف بحقيق نقدم سريع يستفيد من ثماره كل أفراد الشعب والاكثر حرمانا منهم بوجه خاص لان التنمية السريعة والحازمة التي خاضتها بلادنا لم نكن \_ كما برهنت على ذلك الجازانها الكثيرة \_ مجرد نشييد مادى للهياكل والمؤسسات بل كانت فوق دلك استجابه لتطلعات الملايين من الفقراء والكادحين الذين النفوا حول ثورة فاتح نوفمبر الحالمة وعدموا لها أعز ما يملكون في انتظار ان بنجلي لبل الاستعمار والاستغلال ونشرق شمس العداله الاحتماعية على الجزائر الحرة ٠

ان هذه المهام دات الاولوية العاحلة التى بدخل في اطار منظور شامل لم تنس القيادة السياسية ان دعم بنياننا وحماية مكاسبنا النورية وبعزيز سلطة الشعب تحتم استكمال حلقات البناء السياسي لحزب حبه التحرير الوطني على أسس واضحة وقوية بعيدة عن المزابدات الجوفاء والاربجال والصراعات الهامنية . ولترسيخ تلك الاسس وضمان انطلاقه جديدة سليمة كان من اللازم أن بنندىء هذا البناء من القاعدة الجماهيرية العريضة المتمنلة في العمال والفلاحين والشعببة والجنود . هذه القوى التي هي منبع الثورة الاشتراكية وحصنها المبيع وان بمواصل العمل على هذا المنهج وفق مراحل متلاحقه حتى يبلغ البنيان تمامه ، فبهذه الطريقة تضمن الثورة وجود رجال يعبرون باخلاص عن آمال الشعب ومطامحه ونكون هيئات حزب جبهة المحرير الوطني الضمير الحي الذي بستوعب الاختبارات الكبرى لثورينا الاشتراكية ويعبر عنها بصدق وامانة في ميدان التطبيق ويذلك فقط بليزم بنوجهات قائسة الثورة الهواري بومدين الني أكدها في عدد من المواقف وفي كبر من المناسبات وخاصة في قسنطينة وتيزى وزو وتلمسان ، ان بلك الموجهات كلها تحث على ان يضب وعبا لتاريخها المجيد واكثرهم تجردا من الاغراض والاهواء وأقدرهم على المسؤولية المد الناس احلاصا لمبادي، الثورة ووعبا لتاريخها المجيد واكثرهم تجردا من الاغراض والاهواء وأقدرهم على المسؤولية ووعبا لتاريخها المجيد واكثرهم تجردا من الاغراض والاهواء وأقدرهم على المسؤولية

وأسبقهم إلى النضحية وبكران الذات وهي صفات لا بعرف الا من خلال الممارسة النضالية وسبط الجماهير والسلوك النومي للذبن ينهضون بالمسؤولية ، فلا يمكن لاى شخص مهما كانت أهمنة الموقع الذي بحيلة أن بتجاهل حكم جماهير الشعب أو بقلل من قدريها على النمييز بين المناصل المحلص والكفء عن عيره .

ان حدس الشعب لم يحطى، اطلاقا كما انه ان امهل قانه لن يهمل وياريخ ثورتنا ملى، بالشواهد والعبر على مدى قدره حزب حبهة النجرير على قرر الحبث من الطبب والحكم على الرحال من خلال ما قدموه من أعمال وقد أوضح بطلبا الراحل هذا المنهج عندما قال « بأن البوره في حاحه الى حزب نصم صفوقه حيرة المناصلين الاشتراكيين عندما قال « من الموره في حاحه الى حزب نصم صفوقه حيرة المناصلين الاشتراكيين المنازكين وادا كان هناك من بعالى على الحزب قسيابي نوم نظري قبه أمنال هؤلاء باب الحزب ولا نفيح لهم بالسهولة التي بتوقعونها ٠٠٠ وسبكون الحزب طريقا نحسو المسؤوليات الفيادية التي لن تسعلها عبر المناضلين ، أنبا لا نقرص على أحد الانخراط في صفوف الحزب ولكن المناصب القيادية بعناج الى الاحتكاك بالجماهير الشعبية ومناضل الحزب أقرب الجميم الى القيام بهذا الدور » .

هذه هى بوجبهات رئيسها الراحل التى بعد فى لفائنًا هذا كل العادها ومغزاها وخاصة بعد أن تعاهد السعب فأطبة وهو يودع الفائد إلى منواه الاخير على مواصلة المسيرة بكل حزم وأصرار .

فبقدر ما عبرت جموع السُعب عن حزبها العمنق أكدت وما زالت يؤكد تمسكها بكل ما ناضل من أحله الرئيس الراحل من تعلق بالنوره واختبارانها الاشتراكية واستمراريتها بقيادة حزب حبهه البحرير •

أيها الاحـوة المناضلون .

أيها الاخوات المناضلات

انيا نستحضر في هذه اللحظات التاريخية ونحن نضع اللينة الاخيرة في صرح مؤسساتنا النورية نراثنا النضالي العربق · المنواصل عبر التاريخ ·

ان شعبنا المكافح وقف في صمود وثبات امام كل موجات الغزو التي عرفتها المنطقة وقاوم باستمرار وبحد السلاح كل الطغاة فلم تستطمع جبوش الرومان والوندال والبيزنطبين اخضاعه ونذوبه في امبراطوربات أقبمت عبل المعسف والاستعباد بل قاوم الاحتلال ولم بمخل أبدأ عن بطلعه الوطبي الى المحرد والانعناق وقد كان الاسلام أبلغ تعبير عن الممل التي آمن بها شعبا وأصدق تجسبد لمطامحه المتمتلة في الحرية والعداله والمساواه فانضوى تحد لوائه واعنى مبادئه التي تحث على العدل والمساواة وبدعو الى النوره على الاستغلال والمسلط .

وهكذا استند هذا النراث النصالي الضحم الى فيم وتفاليد أصبله بمثلت على مر الاجيال في الاقدام على النضحية والبيات في المعارك وطول النفس في المفاومة والبوره على كل أشكال السيطرة والاستغلال .

ولقد بجسدت هده الخصال البضائبه الرابده على الاحص عبدما اصطدم شعبنا بأشرس قوة استعمارية استيطانيه وهي في عنفوان طغنانها .

وادا كان عدم النكافؤ في العدد والعدة فد مكن فوان الغزو من كسب حولة في سيدى فرج فان ذلك الانتصار لم بنل من اراده الشعب الجزائرى في مواصلة المقاومة ورفض المهزيمة والاستسلام والدفاع عن كنانه وسيادته التي كانت بجسدها دولة قائمة البنيان تتمتع بهبه وسياده تجاوزت في علاقاتها حوض البحر الموسط الى شمال أوروبا وعرب المحيط الاطلسي والفاره الامريكية دولة مزدهرة افتصادبا وتقافيا ظلب البعثاث الدبلوماسيه بنوافد عليها للحصول على الفروض والمعوبة أو لطلب الصلح والحماية تلك هي الجزائر التي النف حول الامير عبد الفادر ورفعت لسواء المقاومة المسلحة طبلة سبعة عشر عاما لم تسبطع خلالها الاستعمار الفرسي على الرغم من سياسة الاباده والبطش والحقد العنصرى ان يخمدها المناسة الاباده والبطش والحقد العنصرى ان يخمدها المناس المناسة الاباده والبطش والحقد العنصرى ان يخمدها المناسة الاباده والبطش والحقد العنصرة المناسة الاباده والبطش والحقد العنصرة والبطش والحقد العنصرة والبطش والحقد العنصرة والبطش والمناسة الاباده والبطش والحقد العنصرة والبطش والحقد العنصرة والبطش والحقد العنصرة والبطش والحقد العنصرة والبطش والميد والبطش والحقد العنصرة والبطش والمناسة الابادة والبطش والمناسة والمناسة الابادة والبطش والمياسة و

ولقد بقيت راية المقاومة الشعبية مرفوعة طوال قرن من الاحتلال الاستبدادي دفع خلاله الشعب الجزائري أكثر من ثلثي سكانه واجه ابشع اساليب التجهيل والتفقير

والمسخ وظلب تلك الرابة تنقل من فائد الى آخر ومن جبل الى جيل فلا يكاد الكفاح يتوقف فى منطقه ركز فيها الاستعمار كل فواه حتى بندلع على أشده فى منطقب أخرى فين الامير عبد الفادر مؤسس المقاومة الشعبية فى تاريخنا الحديث الى المقراني الى أولاد سيدى الشيح الى لالا فاظمة وما بخلل دلك من انتقاضات آخرى بحسدت اراده الشعب فى مفاومة الاحتلال ورفض الاستسلام ، وبيين للملاحظ الفاحض ان هذه المقاومة الشعبية فى باريخيا الحديث الى المقرابي ، الى أولاد سبدى الشيسيخ ، طاقابها الحبة من الريف وسكانه المحرومين والمصطهدين الذين لا يترددون فى تلبيه ندا، الجهاد من أجل الكرامة الوطبية ومقدسات البلاد ، كما تعبرت المقاومة أيضا بعياديها الشعبية التي كانت بتصدر الصفوف الامامية للمواجهة بفضل التجساوب بعياديها الشعبية التي كانت بتصدر الصفوف الامامية للمواجهة بفضل التجاوب لغرض آخر عبر أعلان الجهاد وبنظم المقاومة بل حتى العناصر التي ظن الاستعمار أنه جندها نهائيا للسير في ركانه عادت الى أصولها الجماهيرية في اللحظات الحاسبة واندمجت نهائيا للسير في ركانه عادت الى أصولها الجماهيرية في اللحظات الحاسبة واندمجت نهائيا للسير في ركانه عادت الى أصولها الجماهيرية في اللحظات الحاسبة واندمجت نهائيا للسيرة في اللانفاضات الشعبة .

وقد بغيث هذه الصفة الجماهيربة ملازمه للمفاومة الجزائرية وتبلورت كذلك في الحركة الوطنية الني ظهرت في الفره ما بين الحرب العالمة الاولى والثانية حيث توهم الاستعمار الفرسى انه من الممكن أن بصل الى مخططانه الاجرامية بواسطة القهسر والنجهيل والنفعير في مرحلة أولى ثهم الاحتواء والغاء الوجود الوطني نهائيا في مرحلة أخيرة وذلك عن طربق بطبيق مخططانه التي أنخذت محورين أساسيين : أولهما تجريد الفلاحين الجزائربين من أراضيهم وتمليكها للدخلاء من المستوطنين الاوروبيين وثانبهما العمل باصرار على تحطيم الننة الاجتماعية للشعب وتقويض مقوماته الحضارية .

واذا كان النيل من المقومات الحضارية قد اصطدم بمقاومة عنيفة لم تنقطع أسلا فان انتزاع الاراضي من أصحابها قد أدى الى اقتلاع جماهير الريف من مستها الاصلى

وافقارها وجعلها تحت رحمة الملاكين الجدد من الدخلا، وقد أدى كسل ذلك الى اغتراب الشعب داخل وطنه وتفاقم البطالة واضطهاد أعز ما يفخر به الجزائرى هو دينه ولفته فاضطر عدد كبير من الريفيين الى البحث عبا يسد الرمق بواسطة العمل عي مزارع الاوروبيين منجرعين مراره الاستغلال والاستعباد ، كما فرض على عسد آخر من انناء الشعب أن بغتربوا بحثا عن الرزق منحملين في مصانع الراسمالية أشع أبواع الاستنزاف والاضطهاد .

وقد تفاعلت كل نلك العوامل وساعدت على نبلور الحركة الوطنية في تنظيمات اسبطاعت ان نعبر عن السخط الشعبى العارم ضد حراءات النجنيد الاجباري وسياسة النجهبل والتعمير المنظم والاضطهاد وبغذبة المنازعات القبلية بطبقا لسباسة ١٠٠٠/فرق بسد/وفد بجاوبت بلك الحركة الوطنية بعبق مسع الانجاهات الاشمراكية وبوادر حركة البحرر العالمية كما تحاوبت الانتفاضات التي عرفنها منطقتنا ميل انتفاضة عبد لكريم الخطابي وعمر المخمار وعبرهما ومع بيارات النهضة الني ميلها حمال الدين الافغاني ومحمد عبده وغيرهم .

وهذا ما بفسر أن الحركة الوطبة لم بكن في محموعها تناضل من أجل تحريب الجزائر من بير الاستعمار فحسب بل كابت سبهدف على المدى البعيد تحقيق نهضة احتماعية وثقافية شامله تحرر الانسان من أعلال التخلف ويتضح ذلك من خلال سلسلة المؤسسات التعليمية والاجتماعية الشعبيه التي نشأت بحب سميع وبصر الاستعمار لانقاذ الهوية الوطنية وتحدى حالة الاحتماق المدر .

وقد بلغت الهجمه الاستعمارية أقسى درجات الوحشيه حلال أحداث ماى 1945 عندما نكالت أجهزة القمع بعد ان ركمت أمام القوات الالمانية/على الجماهير الشعبية الني خرجت نهلل للحرية وتطالب بحقها في تقرير المصير والاستقلال فكان جزاؤها أن صب الجيش المهزوم نيران حقده على الصدور العارية ودمر بطائراته ودباباته المدن والقرى في استعراض للقوة لم نشهد له هذه المنطقة نظيرا ·

をおりを記れるという こうちゅう

ولم مكن بد من أن سيمخلص الشعب وطلائعة الواعبة البورية مسن أحسدات ماى 1945 وما سيفها البيانج الجيمية من والعمل السياسي وحده سواء أكان داخل ما يسمى بالشرعية أم حارجها قد وصل إلى طريق مسدود ولذلك كان من الضروري العوده من حديد إلى صبعة بصالبة عميقة الجذور في برائيا إلا وهي المهاومة المسلحة التي تنظيق من قواعد سعينة بسيم بالنساطة والقعالية البورية ، فكان ميلاد حبهة النحرير الوطني هو المنطلق ليفيئة الجماهير وينظيمها ويوعسها وقياديها في معركة المصير القاصلة ، وكان حيس البحرير الوطني الذي تكون أساسا من أكبر فئات النبعب حريانا وأشدها البقياقا بهذه الارض هو عضية الشعب العاصفة على الطغيان والاستغلال ، أن أنساق حيس البحرير من حماهير الشعب الكادحة في الارباق والمدن حملة جيشيا بعجز أمامة قواب الاستعمار القريسي المدعومة بالحلف الاطلسي .

مالانتصار الباريخى الذي حفقه الشعب الجزائري لانتزاع حريبه من اعتى قوة استعماريه • كان بفضل النضحيات الصحمه والهائلة التي قدمها الشعب في أعظم ملحمه عرفها الباريح المعاصر من أجل استقلاله الا وهي مليون وبصف مليون مسن الشهداء

وفي هذه اللحظة الباريحية بقف بكل احلال وحشوع أمام أرواح شهدائنا الابراد ويحبى بضحيات المحاهدين من رفاق السيلاح الذين قدموا أعز ما عندهم قداء لتحرير الوطن و بلا برعبوا عليه من أيمان لم تخامره ضعف واراده لم يراودها نردد في مواصلة معركة الشرف حتى البحقيق الكامل لاهداف التورة و

أنها الاخبوه المناضلون ٠٠٠

ان موقعنا كمناضلين في أي مسبوى كان لا يعقينا من النقد الذاتي وتقييسم حصيلتنا النضالية التي يمد الآن على أكتر من ربع قرن فليس من المفيد في شيء أن ينغني بالابحانيات وبغض الطرف عن السلبيات لابنا بهذه الطربقة قد نخفي على

أحيالنا الصاعدة ما بمكن أن بكون فبه عبرة ولا تنقل البهم بصدق ما عرفته بلادنا من تجارب ان مثل هذا النفد والنقبيم سيرفع بدون شك درحه الوعى والنفسيج السياسيين ادا اتصف بالنزاهة والموضوعة والبجرد النضالي ٠٠٠ فلا يربط بين الاشخاص والافعال ولا بصدر على حسابات وأهوا، شخصبة ان أكبر خطر يهدد الجزب البورى هو بكرار الاحطاء أو الاصرار عليها والبغنى بالابجابيات والاحتفاء بها ٠٠٠ واذا كانت ثورينا النحريرية في مسيريها المظفرة قد تعرضت لازمات كثيرة ملانها تجربة انسانية لا بخلو من المحاولة والخطأ وفي تقديريا أن بلك الازمات بعود الى العوامل النالية .

1 \_ ان جبهة التحرير الوطنى انطلعت في عملها الدورى بدون اطاؤ ابديولوجي مكامل بتضمن حلولا مسبعة للمشكلات الراهنة وتصورات نظرية واضحة للمستقبل فقد كانت الممارسة العملية هي الني تعرض حلولا معبنة للمصاعب المطروحة ولكن تلك الحلول كثيرا ما تقتصر على معالجه مؤقتة لوضعية يمكن أن تتجدد بشكل آخير أوفي ظروف أخرى مشابهة أو مغايرة ·

2 ـ أن هياكل جبهة التحرير الوطبى لم تنظور دائما في تنظيماتها ومحتواها بالقدر الذي تعاظمت به الثورة واتسعت ميادينها وكبرت واجباتها مما جعسل الننافصات تتراكم في مستوى القمة المي جمعت عددا من الانجاهات المتعابشة الى حد ما والمتفقة على قضية النحرير الوطنى فقط مع اختلافها في المحنوى الانديولوجي الذي ينبغي أن بنخذه هذا النحرير فيما بعد ٠

3 ــ ان جبهة التحرير الوطنى باعنبارها التنظيم السياسى الــذى قاد تــودة السحرير كانت تجمع بين صفوفها القيادبه كل المؤمنين بالكفاح المسلح ولم يكــن لهذا التنظيم قواعد انضباطية مفصلة شمل القمة والقاعدة على حد سواء فقد كان المرحم الاول هو البيانات العامة التي لا نتضمن في الغالب تفاصبــل دقبقة نمنع التاويل والجدل حول الاسالبب والاهداف • وقد أدى هذا النقص الى غموض مفهوم السلطة وعدم فهم حدود المسؤولية •

4 ــ لم بكن من السهل ممارسة المركزية الديمقراطية في حزب خرج من حرب ضروس فقد فيها حرره مناصليه وأقبل على مرحلة البناء وهسو ما يستزال في دور الناسيس ولذلك لم بكن المرافية والمحاسبة والمنافشة الديمقراطية البناء بتم بطريقة عادية داخل بنظيمات حيهة البحرير الوطبي ومستويات المسؤولية من القاعدة الى القيمة وضمن بقاليد مسطره فقد كاب القرارات بنائير أسلوب وظروف السريسة الني اقتصيها مواحهة العدو والاستعمار تنحذ في أعلى المستويات أثناء حرب البحرير ولا بشارك فيها الفاعدة الواسعة لجمهة التحرير الوطني بالقدر الكافي بل قد تقتصر مشاركيها على محرد الإعلام وهذا ما حمل الإزمات بستفحل في قمة الهرم وتبقى في الغالب محصورة فيه ولا يؤير على الفاعدة لايها لا يعرف من بلك الإزمات سيبوي أصداء عامضة وقد ازدادت عدة النقائص حدة في السيوات الاولى للاستقلال بتيجة النسرع والاربحال والإعتمام بالمساكل البانوية بالتسرع والاربحال والإعتمام بالمساكل البانوية بالتسرع والاربحال والإعتمام بالمساكل البانوية بالإستفلال في المنتقلات بالمنتقلال في المنتقلال في النسرع والاربحال والإعتمام بالمساكل البانوية بالمنتقلات بمناطقة في المنتقلال في وقد النسائل البانوية بالمنتقلال في المنتقلال في ال

ان هده الملاحظات العامه لا سيمهدف بعد استحاص أو تمجيد آخرين واتما هي أمحاوله مخلصة ليجليل أوضاعنا من خلال بحرية آن الاوان لنفيسها ودعم ايجابيانها وبعادي ما اعتراعا من عبار وهي نشيق طريقها طبلة سنوات حسرب النحرير وما أعقبها ١٠٠٠ وبقول محاولة مخلصة لابنا حميعا كمناصلين سياني بوم يقيم فيه غيرنا أما يقوم به من عمل وبحكم الباريج فيه لما أو علينا وعبدئذ سنجد الاجيال الفادمة في خلاصه تحريبنا النصالية بلك الروح الجريئة التي فجرت نورة التحرير الكبري ونلك المعاني السامية والافكار الرائدة التي استمرت منذ دلك الحين نقود النسورة ونحميها من الانكسار والنفهفر ويعدها بعناصر القوه والاستمرار والتجديد ونحميها من الانكسار والنفهفر ويعدها بعناصر القوه والاستمرار والتجديد أنها الاحسوة المناصلون

لعد ادرك العبادة السياسية للبلاد ان سبيد حزب حبهة التحرير الوطيني مرهون شرطين أساسيين بيميل أولهما في القيام بفرز تلقائي يبيرز النخب الطلائعية للمباصلين الاكثر البزاما بالبورد الاشتراكية والاقوى ابمانا بالجماهيد

والاشد ارتباطا بوافعها وبجاوبا مع مطامحها لان البصال من أجل بعمين مكاسب الثورة وأثرائها لا يمكن أن بكون الا عن افتناع وطواعه ومن خلال الاطار البظامي وبروح الالتزام بقضانا الجماهير .

وأما الشرط المانى فهو الانطلاق فى بنا، حزب جبهة التحرير الوطبى انتداء من القاعدة التى تبدل أساس كل بنا، سلم وحلق بيار من النفاعل بين الفية والفاعدة وهذا بدل حصر السلطة فى الفية وعزل القاعدة وقد وحد هذا المفهوم التورى تطبقة الواسع قلم تمض سبوات قليلة حبى بعناب كل قواب الشعب الحية فى المنظمات الجناهيرية التى حمعت بين صفوفها العمال والفلاحين والمجاهدين والشباب والسباء ومعتلف القطاعات المهينة وقد عرفت هذه العملية حدلية منقطعة النظير تجاوزت لموار التقليدي بين مسنوبات المسؤولية ودرجات السلطة فقد كان كل مؤيمر مين برنمرات المنظمات الجماهيرية منطلقا حديدا بجدد بقس النورة وبعكم خطواتها كما وكد ذلك اللوائح والتوصيات التى صدرت عنها وعبرت عن احماع المشاركيين وكد ذلك اللوائح والتوصيات التى صدرت عنها وعبرت عن احماع المشاركيين المناسب التي يحرص مؤتمرنا على لنمسك بها وتعهيد الطريق لوضعها موضع الننفيذ فهي جزء لا ينفصل عن نضال عزب حبهة النحرير الوطني كما عبرت فواعدة الجماهيرية وهو أيضا برحمة أمينة شاكلها ومطامحها و

أبها الاخبوة المناضلون ٠٠٠

لم تكد تستلم القيادة السياسية زمام الحكم حتى اتجهت بكل قواها وحندت كل كابنات البلاد لوضع أسس الدولة العصربة ومؤسسانها القاعدبة وانجاز النعهدات مى نضمنها بيان 19 جوان 1965 بافامة دولة اشتراكيه ذات هبه وسنادة لا تزول وال الرجال وتعمل على تحقيق الرفاهبة لكل ابناء الشعب ٠٠٠ وبناء على ذلك أنربيب الاولويات ووضع في مقدمتها نشيبد دولة حديثة نصمن مكاسب التسورة تحمى استقلالنا الوطني وتكون في نفس الوقب الاداة الفعالة للسميه الشاملة وتكون في نفس الوقب الاداة الفعالة المسمية الشاملة وتكون في نفس الوقب المتواهد وتكون في نفس الوقب الاداة المسورة وتكون في نفس الوقب الوتكون في نفس الوقب الاداة الفعالة المتواهد وتكون في نفس الوقب الوتكون في الوتكون في المتواهد وتكون وتكون في المتواهد وتكون المتواهد وتكون في المتواهد وت

ومكذا عملت القيادة السياسية باشراف المناصل الفقيد وبحث قيادته على استعادة السبطرة على ثرواتنا الوطنية فيادرت بناميم المناحم والنبوك وشركات التأمين واعادة التامين والوحدات الصناعية وقطاع المحروفات وحاضب في ذلك معارك قاسية خرجت منها منبصرة بالرغم من كل الضغوط والبحديات ومحاولة الحصار والتشكيك في فدرة الجزائر على الاصطلاع بمسؤوليات هذه ألقطاعات الحيوبة وقد سبجل التاريخ بكل فخر واعتزاز صمود عمالنا واطارانيا في بلك المعركة الحاسمة ووعيهسم بمل فخر واعتزاز صمود عمالنا واطارانيا في بلك المعركة الحاسمة ووعيهسم بمسؤولياتهم الوطنية ودقعهم البحدي بالتحدي .

ولفد أعطب هذه العملية النورية الجربئة استقللال السياسي معنواه الحقيقي كما أكد ذلك الرئيس الراحل على اعتبار أن الاستقلال السياسي بدون النحكم في ثروانيا الوطينة والنخلص من النبعية بظل مجرد استقلال شكلي ٠

وسكما كان للبورة الجزائرية بعدها العالمي السهم بضال الشعوب كان لهذه العملية صداها الواسع وانرها الفعال على مسبوى كفاح العالم البالث في القضاء على احتكارات الكارسل العالمي واعاده بعدم المواد الاولية ونحقيق أفضى الاستفادة منها والمطالبة بنظام اقتصادى دولي حديد تقوم على ببادل المنافع ويوازن المصالح وهكذا فان الجزائر الني حرحت من الحرب منخنة بالجراح قد وفرت الشروط الموضوعية وهيات الارضية الصلبة لخوض معركة البنمية الشاملة ، في اطار الاختيار الاشتراكي ولم يكد بمصى بضع سنوات حتى أرست بلادنا قواعد الصناعية وارتفعت المداخن بيشر بعجر النوره الصناعية وتحولت جميع مناطق البيلاد الى ورشة عمل كبرى بفضل سباسة النصبيع الجهوى واعادة يوزيع الدخل و فمن ارزيو وسكبكدة الى الحجار وروبية الى الونزه برنفع منارات الصناعة وتستثمر موادنيا الاولية بفصل السواعد الجزائرية ولصلحة الجماهير الشعبية و

ان حشد كل الامكانيات ونسخيرها للخروج نهائيا من مرحلة التخلف كـــان يستلزم حتما أن يحظى الربف باهتمام الثورة فهو الذي تحمل اقصى أعبائها وكان مهدها الحقيقي الاول وفضلا عن ذلك فان الاهتمام بالريف يندرج ضمن رؤيت شاملة ومتكاملة لعمليه التنمية و باعتبار ان البوره الزراعبة خلافا لبرامج الاصلاح الزراعي التي عرفتها بعص البلدان البامية بسنهدف تغيير ذهنية الاسبان ومحيطه مي آن واحد فمبدأ الارض لمن بخدمها والفضاء على رواسب الاقطاع واقتلاع جذور النزعات البرجوازية والطفيلية وخلق علاقات جديدة افتصت نصفية ( الخماسة ) من ريفنا الى الابد في مبدأن الزراعة والرعى فلا بمكن في مجتمع اشبراكي وفي الريف الجزائري بالذاب أن بعش فئه قليلة من الباس في تحبوحة من العبش في المدن وتمنص عرفي المزارعين والرعاة الكادحين لان البوره في عده الحالة تكون قد بنكرت لنفسها وحادث عن سيبلها ٠٠٠ ان البوره الزراعية لم يكن مجرد اعادة بوزيع الارض والغا، الخماسة ٠٠٠

لقد كان دلك محرد بداية ليكوس الاسبان الجزائرى الحديد الذي يتمنع بحقبه المشروع في حياة كريمة وفاء لعهد البوره وارواح الشهداء وهكذا انطلق مشروع الالف فرية التي بربط عددا كبيرا منها البوم حزام الرحاء في الريف الجزائري فالقرى الفلاحية التي ينيشر البوم في ربوع ربقيا انها هي المعالم الكبرى لجزائسي النورة الاشتراكية التي لم يليجيء حتى في أحلك الظروف واقساها الى اختيسار الجنسول السهلة ٠

#### أيها الاخوة المناضلون:

ان تشييد هياكل الدولة وتنظيمها على أسس عصرية لا يحقق نتائحه المرجوة الا استكمل ببناء الانسان الذي هو هدف كل تقدم وتنبيه ولذلك سخرت الشورة كل امكانياتها لتطبيق ديمقراطية النعليم وتكوين حيل مؤمن بالثورة ومتشبع بأنبل ما في تراثه من قيم ايجابية وازداد الاقبال على الثقافة والعلم حتى أصبحت الحاجة لل الكتاب لا تقل عن الحاجة الى الخبز وعا انتشار المدارس في أقاصي الربف وعسل

سفوح الحبال وهى كل شارع من شوارغ مدينا وقرايا وشييد الجامعات والمعاهد لنخريج اطارات في أحدث التحصيصات العلمية والنفسة الادليل على ما حفقته الجزائر في هذا الميدان في سيوات قليله عبر أن هذا الاستثنار الكمى للتعليم ينبعي أن يدعم أكثر فأكثر يتحسين الكنف وربط التكوين بالنبمية واحتياجات الثلاد ولن يكون دلك بالامر الصعب لايه أدا كانت بعض مؤسساتنا الاقتصادية لم يصل في بدايه الامر إلى طاقبها القصوى . قابها في طريقها الآن إلى الرقع من كفايتها الانتاجية . كما أننا لا يستك في أن مؤسساتنا التعليمية يستطيع يقصل الحزم وآلعزيمية والصادقة ، أن يرقع مردودها ، ويحقق النوازن المطلوب بين الكم والكنف ، ويواصل القبل على يرقبة لفينا الوطنية ودعيها في كل محالات الحياة ، يدون أن يستبنا ذلك ما يحدث في عالمنا المعاصر من يقدم ينتقي علينا أن يلاحقة وأن يصل إلى تحقيقية بانفسينا في أفرت الاحال .

ان ما اشراء الله من اعمال عظمة ، ليس سوى الملة من الانحازات الصخمة التي حققتها الله والمحديات التي واجهنها التي حققتها الاحوم المناضلون ،

ان المبادى، والمنطلقات الى نصمنها المساق وصادق علمها الشعب بالاجماع قد حددت نظريقة صريحة آقاق المستقبل وقطعت الطريق بهائنا على كل المتشككتين والمتربصين بمكاسب بورينا الاستراكية ٠٠٠ من الطب المجابي الى النسيسير الاشتراكي للمؤسسات الى النطوع والحدمة الوطنية والنورة الزراعية وقعد وصلت تورينا كما قال المناضل الراحل نقطة اللارجوع وبلغت أشدها وتسلحت بمؤسسات ومواييق سناهم السعب مناشرة في وضعها وابرائها وهو أيضا قادر غلى حمايتها والدفاع عنها في كل الظروف بواسطة مؤسساته السعبة .

ولقد حان هذه المؤسسات بكملة للعمل الواسع الذي فامت به القيادة السياسية في محال ارساء اسس المحتمع الاشمراكي واستكمال شروط بنائه اذ لا بكفي وضع

تلك الركائز المادية دون ان تتوفر لها وسائل حمايتها والاطر النظامية التي نستوعب جوانب هذه العملية الثورية الكبرى وتحافظ على ديناميكيتها في خطها السليم • فكانت البداية بانشاء المجالس البلدية شروعا عملبا لتجسبد سلطة القواعد الشعببة باشتراكها في مسؤوليات التخطيط والسبير والتنفند وحين بواصلت هذه الخطوات باشاء مجالس الولايات ومجالس العمال في الوحدات الابناجبة الزراعية والصناعية والمجلس الوطني فانما كان ذلك تحقيقا لمبدأ ممارسة الشعب للمسؤولية بواسطة ممثليه على مختلف المستويات ومكذا فان الثوره جعلت من القوة العاملة في المدن والارياف المصدر الذي يصنع القرار الاقتصادي والسياسي من خلال تلك المجالس ويربط الجماهي الكادحة مصلحة ومصيرا بمكاسبها وانجازابها ذلك ان شكل المؤسسات الاشتراكية ومجالس العمال الذي اختار بهالثوره كاسلوب في بنظم الحياة الاقتصادية والاجتماعية والذي حول من كانوا يعرضون فوة عملهم في أسواق الاستغلال الى منتجين ومسيرين ومسيرين

ونقول انه مادر على ذلك وعلى حماية نفسه بنفسه على الرغم من النقائص التى ظهرت في ميدان تطبيق النصوص حيث فسح المجال لاجتهادات حاولت عن قصد احيانا وعن غير قصد أحيانا اخرى النيل من هذا المكسب العظيم •

ولابد في هذا المقام من الاعتراف بأن حزب جبهة التحرير الوطنى هو الآخر قسد تسبب في توفير الجو الملائم لظهور تلك النقائص وذلك بتقديمه مرشحين لا تتوفر فيهم كل الشروط والمقاييس المطلوبة وسرعان ما بفنر حماسهم أمام الضغوط وبريسق الاغراءات ، غير أن كل النقائص التي عرفناها في هذه التجربة من خلال الممارسة مهما كانت ومهما كان مصدرها لا ينبغي أن تأخذ في الاذهان ابعادا وتفسيرات مميزة بن ينبغي وضعها في اطار اثرام التجربة نفسها واعتبارها نتيجة طبيعية لتجربة فتية ،

ولقد برهن النصوب على الدسنور والابتخابات الرئاسية على مدى تعلق الشعب بثورته ومؤسساته الشعب ومدى بصبجه السياسي ووعبه بابعاد المعركة التي تخوضها الجزائر صد البخلف والاستغلال .

## أبها الاخوة المناضلون

ان المعركة المنعددة الحمهات والمليئة بالتحديات لم يمنع الجزائر من القيام بدورها الرائد في الكفاح ضد الامبريالية والرحعية والاستعمار بكل صوره واشكاله فقد عملت بلادنا في كل موقع ودوى صويها على كل منير بداقع عن المضطهدين ونشد ازر المكافحين ولا تخاف في الحق لومة لائم فلم بيردد الجزائر في فتح صدرها للمناضلين من أجسل القضايا الاسيانية العادلة واعتبرت أن من واحبها كبوره اشتراكية أن تكون فبلسة لكل حركات النحرير في الوطن العربي وأفريقيا وأسيا وأمريكا اللانينية وحتى أوروبا .

وكما لم تخف بلادنا يوما من الابام ما قدمته ونقدمه من عون مادى ومعنوى لهذه المركات التحررية ، فانها نؤمن بأن هذه المساهمة لا نعنى تصدير الثورة أو التدخل في شؤون الغير أو المن على أى كان • لانها تعنقد أن قضابا التحرر واحدة أينما كانت على وجه الارض ، وأن حق نفرير المصير مبدأ أسناني أقرنه المنظمات الدولية ونصت عليه المواثيق الاممية والجهويه ، ومن هذه المنطلقات ونلك المبادى، ساندت بلادنا شعب الصحراء الغربية في كفاحه العادل ضد النزعة الاستعمارية التوسعية ونبنت قضية شعب فلسطين الذي بكافح في صمود صد الاستعمار الصهيوني الاستيطاني ، كما وفضت سياسة الاستسلام والحنوع التي تدفع الامة العربية ثمنها من أجل كرامتها وحقها المشروع في استعادة كل الاراضي العربية المغتصبة ، وهي لم تأل جهدا في وحقها المشروع في استعادة كل الاراضي العربية المغتصبة ، وهي لم تأل جهدا في وزيمبابوي وجنوب أفريقيا نلك الافليات المتواطئة مع الامبريالية العالمية لاستعباد وليمبابوي وجنوب أفريقيا نلك الافليات المتواطئة مع الامبريالية العالمية لاستعباد الشعوب باسم التفوق العرقي •

ان مسائدة هذه الحركات والتعاطف معها لا يرتكز على حسابات تكتيكية مؤقتــة ولا يستند الى مواقف عاطفية عابرة بل هو مستعد من صميم تراثنا النضالي العريق وقيم شعبنا وتجاربه في الكفاح •

فهذه المواقف الثورية والمحريرية نشكل منظورا ينجاوز الحدود والمصالح الحاصة ليتناول القضايا الانسانية المستركة ، فلم مكن معركة ناميم المحروقات وكسر شوكة به الاحتكارات العالمبه والصمود بقوه أمام كاربيل الشركات المعددة الجسيات الاحلقة من حلقات النضال الاصيل والمنسجم مع منطلقانا السياسية في الداخل و لقد تصدت الجزائر بقوة ورفعت صوبها المدوى ضد جشع العالم المصنع الذي ينقسل المواد الاولية من البلدان النامبة بابحس الاثمان ليعبدها اليها مصنعه فيشتريها باضعاف تكلفتها الحقبقية والمنطقة المقبقية والمنطقة والمنطقة

ان هذه المعركة الني خاضتها الجزائر بنيع من ايمانها القوى بعدم الانحياز الى المسكرات وبضرورة اقامه جسر من الحوار والنفاهم بين الشمال والجنوب ودعسم التعاون بين الشعوب حتى يسود السلام والامن وتستطيع الدول بغض النظر عن حجمها ، أن تحافظ على استقلالها وسيادتها الوطنية لان عدم الانحياز لا يعنى البقاء في موقف المتفرج بل العمل في اطار السيادة الوطنية على اقامة تعاون دولى خال من كل الاحكام المسبقة والنوايا السيئة وفي هذا النطاق ما فتئت الجزائر تعمل بجمه على بناء مغرب الشعوب ولم تتخل ابدا عن انتمائها والتزامانها تجاه الاشقاء في الوطن العربي فقد كانت في مقدمة من لبوا النداء وستبقى وفية لهذه الالتزامات في جبهة الصمود والتصدي غير معترفة بسياسة الانهزام والاستسلام كما ستبقى بلادنا منتمية الى القارة السمراء ومتضامنة مع شعوبها المناضلة لان هسف المواقسف والانتماءات تطابق تجربتها الثورية وتعبر عن اختياراتها الشعبية ومسطسرة في ميثاقها الوطني ٠

أيها الاخبوة المناصلون،

لعد الجهد العناله منذ سنوات إلى بنا، دولة عصرية قوية تنبتع بالاستقدراد الداخل وبعظى بالاحترام على الصعيد الدولي وبعيات كل القوى لتبهيد الطريق لكى بخرج مجمعنا من وصعيه البخلف الموروث ولذلك بركز الاهتمام على وضع دعائم الثورة الصناعية وبنظيم احهزه الدولة والبهوص بالربف في جميع المبادين والشروع في السيطرة على البكولوجيا وبناء المؤسسات الاقتصادية والاجتماعية والثقافيسة ويزويدها بالامكانيات الصرورية للعمل الا أن هذه الهباكل والمؤسسات لا يمكن أن تعطى مردودها وبطهر فعاليها ودورها الايجابي في الننبية الا ادا وضعت في اطار منظور سياسي مبكامل وسارت وفي الاحتيارات والمباديء التي نتيناها البلاد بالمنظور سياسي مبكامل وسارت وفي الاحتيارات والمباديء التي تنبيناها البلاد بالمنظور سياسي مبكامل وسارت وفي الاحتيارات والمباديء التي تنبيناها البلاد بالمنافقة والمبادية المنافقة المنافقة والمبادي المنافقة المنافقة وسارت وفي الاحتيارات والمباديء التي تنبيناها البلاد بالمنافقة ويقور المبادي المنافقة والمبادي المنافقة والمبادية المبادية المباد

أما وقد استوقت الدولة أهم مؤسساتها الفاعدية السياسية منها والاقتصادية والنفاقية والاجتماعية قانه بات من الطبيعي أن تنجه الجهود المكنفة كلها بحو الحزب نغبة بنظيمه وأقامه هناكله انطلاقا من منطلعات المرحلة الحالية واستعدادا لمؤتمسين حزب جبهه التحرير الوطني الذي يمثل فمه البناء السياسي والايديولوجي والحلقة الرئيسية في سلسلة المؤسسات القبادية •

وقد جاء تنظم الحزب واعادة همكلنه الطلاقة جديدة هامة في مسيرته أذ أنه ساعد على دعم العمل الحزبي واعطائه مفهومه الايديولوجي والتنظيمي المتكامل ذلك أنه لم يكن ممكنا بأي حال من الاحوال نصور انفصال هذا العمل عن الواقع السياسي والثقافي والافتصادي والاحتماعي الذي تعيشه البلاد والذي ينبغي أن يكون انعكاسا لارادة الحزب باعتباره مصدر النشاط الابديولوجي الحلاق وباعتباره دليل الشورة وأدانها في مجالات الفياده والنخطيط والتنشيط .

ومن هنا فان الامر لم يكن يعنى اعادة تنظيم الحزب وهيكلته كهدف في حد ذاته بن بعنى اعطاء الهبكلة والتنظيمات الجديدة الفعالية والحيوية اللازمة لكي تثبست

وجودها فى مواقع وساحات العمل الثورى من أجل منابعة ونوجيه مهام البنساء الاشتراكى وفق الاهداف الناريخبة الثلاثة لنورننا كما حددها الميناق الوطنى وهى دعم الاستقلال الوطنى واقامة مجنم متحرر من استغلال الانسان للانسان وترقيبة الفرد وتوفير أسباب تفتح شخصسته واذدهارها •

واذا كانت هذه الاهداف تجسد استراتيجية العمسل السباسي في المرحلة المستقبلية وعلى المدى البعيد ، فان المرحلة التي الطلقت فيها عملبات تنظيم الحزب والتي أولاها الرئيس المناصل هواري بومدين عابة بالغة ، هذه المرحلة تعد عسلى الرغم من فصرها مرحله حاسمه في حياة حزب جبهة التحرير الوطبي ، اذ تطلبت تجنيد كل الطاقات والكفاءات في هيئات الحزب القاعدية والقبادية وفي المنظمسات الجماهيرية من أجل مزبد من النعبئة والنوعية في صفوف المناضلين ، هذا من ناحبة ومن ناحية أخرى كان لابد ان نسبعد لمؤسر با هدا بمراجعة هياكل وينظيمات الحزب على المستويات المركزية والمحلبة واقامة ببيانه على كل الاصعدة ضمسن منظسور استرانيجي شامل بسع تجديد الاعتباد للوظائف الحزبية واسترجاع الثقة الكاملة في فدرة جبهة التحرير الوطني على قبادة البورة اليوم بنفس الفدرة التي قادت بها في الماضي معركة التحرير ، وبما أن البنبات كيفما كانت صلاحياتها للمهام المنوطة بها وكيفها كان تكيفها مع طبيعة العمل المطلوب منها ، إنما ستعد قيمتها الكبرى أولا وقبل كل شيء من نوعية العناصر التي بمارس فيها الجهد النضائي

ومكذا تمكننا فى هذه الفترة القصيرة من جعل الحزب ساحة لقاء لكل الطاقات الحية فى البلاد ومركزا يستقطب الكفاءات ويصهرها فى اطار نضالى قوى ومتكامل يمكنها من استيعاب القاعدة النظرية التى تنطلق منها نظرتنا للمجتمع الاشتراكى وتمنحها وحسدة التصور •

وانطلاقا من هذه الاعتبارات كلها تم الشروع في تنظيم الهياكل الحزبية ضمن منظور شامل لطبيعة المرحلة التي يواجهها العمل السياسي وقد جرى التفكير على

هذا الصعبد بحبث بكون البيبات في مستوى المسؤوليات الجديدة متجاوبة مسع ما ينطلبه العمل الحزبي من ديباميكية فعاله بعبدا عن أساليب الننظيم العقيمة التي تؤدى حنما اما الى الهامشية والعزلة أو الى الازدواحية وبداحل الاختصاصات الامر الذي يفضى على الجهود المدولة وبحول دون بحقيق الاهداف المنتظرة .

واعتبارا لهذا التحليل . فقد انشنت اللجان المركزية للحزب لنغطية مجمسوع النشاطات الوطنة ، وشكلت من منفرعين للعمل في الحزب ومن عناصر غير متفرعة ممن تنولون مناصب المسؤولية في أجهزه الدولة ، وقطاعات الانتاج أو تمارسون و مهمات في المؤسسات التفاقية والاحتماعية والاقتصادية تدخل في اطار صلاحيات اللجان المركزية

ولفد بعاويد عناصر الفئيين باخلاص على تحقيق استفاده قصوى من هذه الصبغة الجديدة للعمل وكان من نمسار دلك الجمهد المنكامل بلك الدراسات التي أعسدت وقدمت الى اللحنة الوطبة التي كلفت بالاعداد لهذا المؤيير وهي دراسات شملت عطاعات الاعلام والتفافة والتكوين والشؤون الاقتصاديسة والاجتماعية والقضايا النبطيمية والعلاقات الدولية ٠٠٠

# أيها الاحوه المناضلون .

ان الاهمبة الاستراتيجية لناء حزب فوى بعكس في محتواه الاجتماعي تقدم النوره وينشر فكرها الى حميع المعطاعات ويكون متواجدا في جميع المجالات جعلتنا نحرص منذ التكليف بهذه المهمة وطبقا لنوجبهات المناضل الكبير هوارى بومدين على أن نجعل من هذه الحركة الطلائعية العتبدة اطارا للقاء جميع الطاقات المناضلة والارادات المخلصة الملتزمة بالمبثاق في وحدته وشمولة ، ومن هنا كانت الصيخ التنظيمية التي أوجدناها على المسنوى المركزى وفي القاعدة ، وهي صيغ مكنت من استبعاب جميع الطاقات الملتزمة والقادرة على المساهمة والاستفادة من امكانياتها في تعزيز دور جبهة التحرير واداء المهام التي حددها الميثاق الوطني و

ان توسيع القاعدة التنظيمية للحزب وانفتاحه على أوسع الطاقات النضاليسة وخاصة في مؤسسات وأجهزة الدولة لا بعنى نغلب الكم على المقاييس الاساسية وانما هو استجابة لضرورة أبصال توجيه الثوره الى مختلف مواقع الفكر والانتاج والنسيير وتحقيق وحدة الفكر والعمل لان نفاء الاطارات المسيرة ـ في تصورنا ـ خارج الهياكل النظامية للحزب ، خطر على البورة وعلى الاطارات نفسها ، فوجود الاطارات داخل الهياكل النظامية هو الذي يمكن من تفادى حطر الانحراف والانفصال عن فكر الثورة وسياستها ويبيح لهذه الاطارات بحكم موقعها المجال الطبيعي للابداع والنفاعل بين الفكر والمارسة والمساهمة العمالة في اثراء بجربة البوره ٠

لان الاطار كما يؤكد المبناق الوطنى « اما أن يشكل عائقا للجهود المبذولة مى سبيل الننمية واما أن بكون العكس من ذلك فوة دمع للنورة وعلى ضوء تصرفانهم وسلوكهم تحكم الجماهير على مدى سلامه الحركة النورية معنويا وسياسيا ، •

فالاشتراكية لا بحففها الا وحود اشتراكيين في مواقع المسؤولية ، هنا أوجه تحية تقدير لكل الاطارات الني عملت بجهد مخلص ، وبصمت ، ومن خلال موافع المسؤولية والعمل ، على انتصار النورة في معركة البناء الاشتراكي ، وكسب التحدي الكبير في مواجهة النخلف ودعم سباسة الاعتماد على النفس والاستقلال الاقتصادي ، ومكذا وكما انتصرت الثورة في المعركه التحريرية بفضل عبقرية وتضحية أبنائها ، انتصرت في معركة البناء الاشتراكي أيضا بفضل العزيمة والارادة المخلصة لابنائها المناضلين وغيرتهم الوطنية على مكانة وسمعة الجزائر .

وقد تواصلت الجهود خلال الفترة التمهيدية لمؤتمرنا هذا من أجل وضع تصور واضع للعمل ، وفق طبيعة المرحلة الجديدة ، بما بضمن اعطاء الدور الطبيعى والطليعى للحزب في قيادة مسيرة الثورة ، والتحكم في حركتها طبقا لما حدده الميثاق الوطنى من أهداف ، ويمكن من دفع أجهزة الثورة الاخرى في عمل منسق متجانس يقضى على الميوعة والتواكل واللامبالاة وترامى المسؤوليات وبزبل التصور الخاطى، لدى البعض

لمهمة هيئات الحزب وعمل الاحهزة الادارية ، يبرى مفهوم اللامركزية واشراك القاعدة في المسؤولية . وحل المشاكل المحلية ويليبة احبياجات الحماهير وتكون في النهاية موصلا حبدا بين الفاعدة والاحهزة المركزية للحزب .

ومن هذا احترنا الصيغة السطنمة الحديدة المسئلة في اقامة مجالس على مستوى المحافظات، وشكيل لجان حزيبة على مستوى القاعدة، يكون امتدادا للاجهزة المركزية الني حرصنا كل الحرص على أن يكون ساحة لقا، ووعاء لاستقطاب جميع القدرات النصالية المؤهلة لاترا، ودعم مهام الحزب في النوجية والنكوين والرفاية والتنشيط وانحاد البداير اللازمة لحل مجموع المشاكل المطروحة على مستوى الولاية سينواء كانب دان طابع سياسي أو اقتصادي أو اجتماعي أو نقافي ، كل ذلك بم استجابة للمرحلة المنقدمة التي ينفيها النوره وعظمت أقافها المتعددة والواسعة بحيث لا تكون هماك قطعة بن المهمة السياسية والادارية والمهمة النسييرية .

وهكدا اناحب هده الصبغه السطبمة للاطارات الوطنية سواء كانت في الحزب أو في الدولة أن سارس معا جهد النفكير والنخطيط والنصور في اطار حيوى فعيال ، ومكنب من مد الجسور المبينة بين هباكل الحزب وهياكل الدولة .

وقد عملت هذه اللجان على المستوى المركزى كل منها في اطار اختصاصها على دراسة البدائير الهامة دات الصبغة الوطنبة التي تتخذها مختلف قطاعات النشاط الوطني وابداء الرأى فيها قبل دخولها حيز لتطبيق .

# أيها الاخــوة المناضلون :

لقد كانت المصادقة الشعبية على المثاق الوطنى ايذانا ببدء مرحلة جديدة فى مسيرة الثوره وتعمين محنواها الديمقراطى من خلال تنشيط مؤسساتها وهيئاتها وتعبئة وتأطير طاقات الثوره وقواها الحية باعتبار ان هذه القوى هى وسيلة وغاية الشهورة ٠

وبدون شك فان هذه النعبثه لا يحفقها الاحزب طليعي فادر على اسنيعاب كل القوى المستعدة للنضال والملنزمة بالمناق الوطبي ومبادي حبهة البحرير الوطني ٠ ومن هنا كان عقد مؤسر الحزب عدفا بالغ الاهمة لما يعبه من تتويج صرح سائها السياسي واعتبارا لهذه الاهمية الاستراسجيه التي تكسيها بناء حزب بكون الفوه القائدة والموجهة لحركه النورة كان علما أن ببطلق انطلاقه سلمه بيناء الاستهاس فجاءت مؤتمرات المنظمات الجماهيربه الني بعد روافد بكمل وبدعم العمل الحزبي وبوسيع فاعدته النضالية لنشمل كل القواب الاساسية للبورة . ولقد حرصنا كل الحرص في اطار استعدادنا لهذا الموعد الباريجي العظيم على أن يجري أشتغيال تلك المؤتمرات في جو من الديمفراطبة الحقه والتمسل الواسع للفاعده كما حرصنا على جعل هذه المؤتمرات لقاءا ملائما للحوار البياء والنقد الذابي النزبه بغبة الكشيف عن كل الجوانب السلسة والانجابية والتعرف على طموحات ويطلعات الجماهر الشعبية وترجمتها من حلال النوصيات والفرارات ، الى برامج عمل واصحة الاهداف ولم يكن من الممكن تحقبق ما توصلنا البه من خلال هذه العملية التحديدية الني أعطت دما ودفعا جديدا لدينامبكية البوره لو لم بتم السسك بأسلوب الديمقراطية والانفتاح على القاعدة والاصغاء البها وتأكبد النقه في نضجها ومسؤوليتها ، وقد أسندت مهمة السهر على تنفيذ التوصبات الى قيادات انبنفت عن هذه المؤنمرات ونعكس الاهتمامات الحقيقية وتكون في مستوى مقتضيات البناء الوطني ٠

وقد اردنا بعقد تلك المؤتمرات جعل المنظمات الجماهيرية لا مجرد واجهات تعيش على هامش القضايا الوطنية الكبرى بل تنشط كل فى مبدانها لنعبئة أوسع فئات الشعب والعمل باستمرار على رفع مستوى الوعى السباسى والثقافي لمناضليسنا وترسيخ مفاهيم الثورة لديهم ، وجعلهم معبئين باسنمرار من أجل انجاز مهام الباء الاشتراكي ، وكانت النتائج الايجابية المحققة في مستوى ما كنا نطمع اليه .

وبخصوص بجدبد الهباكل الفاعدية للحزب التي شملتها عمليات الفسرة والانخراط واسخابات محالس ومكاب الخلايا والقسمات ، فقد بجنبنا الاعتماد على المفاهيم البالبة التي نجعل النضال في الحزب أو النهوض بالمسؤوليات فيه عملية اسبابية أو مهمه شرفيه ، بل النزمنا ببطبيق الميئاق الوطني بصا وروحا الذي أكد عضونة الحزب لا بسبطيع الحصول عليها الا أولئك الذين بكافحون باصرار من أجل انتصار الاحتمار الاشتراكي . ومفينعون بمبادي، حزب جبهه التحرير الوطني، ويلتزمون ببطمة العليا ،

وقد أمكن بفضل بلك العمليات بنفية القاعدة النضالية من كل العناصر ذات الماضى المشيوة الني يمكنت بطريقة أو باحرى من النسرب الى صفوف الحزب ، كما أمكن في نفس الوقت فسيح المجال أمام كل من يتوفر فيه مقابيس النزاهة والكفاءة والالتزام لنحمل المسؤوليات النصالية في الهباكل القاعدية .

وهكذا قان الجهود التي بذلت في أعاده تنظيم الحزب وتناء هياكله قد مكنت من أرساء أسس متنه لحزب طلائعي يستمد قويه من قوة تنظيمية وانضباط مناضليه وتحليهم باخلاقيات الثوره واستقطانه كل الكفاءات المخلصة الملنزمه لقضايا الجماهير. أيها الاخوة المناضلون.

اذا كانت هذه لمحة سربعة عن الحصيلة العظيمة لما انجزته النورة وقيادتها وفي فترة قصيرة لابد أن سنحصرها الذاكرة ونحن في هذه الوقفة الناريخية حتى يدرك الجميع أن الثورة كما فال ألمناضل هوارى بومدين « قد كبرت وامتدت الى جميسع المجالات » ، وأن التفانة فاحصة للماضى لتبعث العزة في النفوس وتعزز الايمسان والنقة بالمستقبل المزدهر لخير هذه النوره ·

ولكن كل ذلك أبها الاخوة لا ينبغى أن ينسينا \_ ونحن بصدد دعم قوة الدفع الرئيسية للنورة الا وهى حزب جبهة التحرير الوطنى ومؤتمره الذى ستنبثق عنه

يادة السياسية العليا للبلاد \_ ان الاعتزاز والثقة لا نعبى الاخلاد للراحة والاستهانة لشاكل الطبيعية الناجمة عن سرعة الننمية ، وبعدد جبهانها ، والاكتفاء بالبغنى اتم انجازه لاننا في هذه الحاله فد نقع صرعى الغرور والبوانى ، ويفلت من أيدينام المبادرة في وفت بحن في أشد الحاجه الى تكثيف الجهد ومسابقه الزمن .

وفي هذا السياق نبدو لنا آفاق المستفبل جلية واصحة في محاورها الكبيرى هامها الاساسية فقد رسم المياق الوطنى الاهداف وحدد الوسائل وجعل مسن شتراكية اختيارا لا رجعه فيه في اطار من الوحدة الوطنبة الصلبه والاستمرادية ورية والديمقراطية المركزية ، واننا لواتفون بان شعبنا الذي برهن دائما عسل مجه السياسي وعبقريبه الخلافه سبكون أكسر نمسكا بنلك الوثيقة يديولوجية التي اربضاها ووضع فيها خلاصة نجاربه ، وابسل ما في تاربخه ضالى من قيم وحدد فيها آماله ، ان هذا الشعب قد كذب بالنفائه حول حزب جبهة حرير الوطني كل النبؤات الحافدة على نورينا وحملات النشويه والتشكيك التي وجها الرجعية وعملاؤها حول حزائر الغد بنضحبم النقائص الي لا بغلو منها أي ثوري طبوح خاصة اذا كان بهذا الحجم الذي حققنه النورة الجزائرية واستكمال الاهداف التي وضعت الجزائر السمها وسارت فيها أشواطا نجازات واستكمال الاهداف التي وضعت الجزائر أسسها وسارت فيها أشواطا

ففى المستوى السياسى تشير الدلائل الى أن تجديد هياكل حزب جبهة التحرير طني وتوسيع قاعدته النضالية وانتخاب قياداته من القاعدة الجماهيرية المناضلة أطير كل قوى الثورة • سيكون دفعا نوريا قويا لتحقيق الاختيارات الايديولوجية برى المحددة في الميثاق الوطني وتهبئة كل الظروف الموضوعية ليكون حسزب لهة التحرير الوطني دليل النورة والقوة المسيرة للمجتمع والكفيلة بنقل الشسودة المحتوى الديمقراطي الشعبي الى المحتوى الاشتراكي الكامل ولهذا فان حسزب

بــدة ٠

هة التحرير الوطنى ينبغى أن بضم مى صفوفه أكثر المناضلين كفاءة ووعيا والتزاما نسايا الجماهير ، دلك أن قضبة الكم والكبف نطرح البوم بطريقة صارمة لا مجال ها للخطأ ، وسوء النفدير ، فبقدر ما يجمع الحزب بين صفوفه من كفاءات ملتزمة مركة لابعاد المعركة الى مخوضها الجزائر صد النخلف والامبريالية بقدر ما تحسم ساكل وسمكر الحلول ، ونظهر آثار العمل الجاد وبعطى مردودها المطلوب ،

وفى مسبوى مهام الساء الاقتصادى بجب أن بكون هدف الاول هو النحكم فى ترابيجية السمية الشاملة فى جوابيها المادية والاجتماعية والنفافية واطلاق العنان اهب الحلق والابتكار والابتداع والنجديد وتحقيق نوازن كامل بين كل القطاعات عادة نربيب الاولويات فى اطار المخطط الفادم ، اننا تعتقد جازمين بأن التنبية تصادية ليسب مجرد عملية نفنية للخصها الارفام والاحصاءات فحسب بل مى سا فى نظرنا معركة احتماعية وسياسية وتقافية لا تعطى تمريها الكاملة الا ادا كزت على الجماهير المؤطرة ناعسارها الوسبلة والغابة ولانها صاحبة المصلحة لى فى النبية ،

وفى هذا النطاق يجب أن سواصل العمل حسب بوجيهات الميتاق الوطنى لتأكيد تقلالنا الاقتصادى والاعتماد اساسا على امكانياتنا الذانية واحكام السيطرة على اتنا الوطنية وكل موارد الطاقة وننمية الصناعات الثقيلة والحقيقة والاستفادة أقصى حد ممكن من احدث ما بوصلت البه الانسانية في ميادين العلوم والتكنولوجيا صرة مع الأهنمام أكثر بتكييفها مع واقعنا الوطنى واحتياجاتنا الاساسية حتى لل بلادنا مكانها اللائق في الننافس القائم اليوم في مجال الاكتشاف والاختراع لويع النقنبات وتشكيل المحيط .

وينبغى أن بندمج التصنيع والتحديث التكنولوجي في قطاع آخر لا يقل عنسه ية الا وهو تعزيز مكاسب الربف الجزائري ونوسبع منجزات الثورة الزراعية بواسطة مة زحف الصحراء واحباء الاراضي واستغلالها والاستفادة القصوي من الثروة المائية

واستخدام التقنيات الحديثة في العمل الفلاحي كلما نطلب الامر ذلك والوصول بهياكل التوزيع والتسويق والنخزين الى درجة من التنظيم والاتقان بمنع الازمات المفتعلة وتحقق لنا الاستقلال الغذائي الذي ببخض منه بعض الدول والهيئات ورقة ضغط واداة نهديد ٠

ان القرية الفلاحية وما يدور فيها من شاط اقتصادى واجتماعى وثقافى سوف لن تكون فى المستفبل مجرد محطه بين مدبسين بل مركز اشعاع ونهضة حقبقية يصنعها "سان الحرائرى وتحمل ملامح شخصبنه وبعكس مدى فدربه على التغبير والتعمير وفى استوى الاجتماعى النفافى . بنعين على النورة ان تواصل جهودها لرفع مستوى الحياة للفرد والجماعة والعنابة الكامله بالاسره الجزائرية وحمايتها ماديسا ومعنويا اذ لابد من اعطاء اهنمام خاص للحاب النربوى وبناء الاسرة الجزائرية فى اطار يصون فيمنا الاسلامة البيله وتقالدنا الوطبيه الاصيله وبسيجم مع المشل الاشتراكية ونبيح ازدهار شخصبه الفرد والمحتمع بدون جمود وبدون الحسلال وتفسيخ وتفسيخ وتفسيخ والمحتمد المهرد والمحتمد المهرد والمحتمد و

وبدون شك فان حجر الزاوبة فى بناء الاسرة والخلية الاساسية للمجتمع هى المرأة التى بدون برفيتها وبرسيخ رصيدها ومكاسها فى النورة بظل جهديا النريوى باقصا ومبتورا ٠

وهنا لابد من العمل وبدون انقطاع لاستنصال المفاهيم المختلفة بجاه المرأة والتي تؤدى أحيانا الى تعطيل طاقاتها وشل مساهمها المطلوبة في الحياة السياسية للبلاد وفي المهام التي تعود اليها بالدرجة الاولى ، كما يجب مكافحة مظاهر السلوك والتصرفات الانحلالية المتناقضة مع القيم الاشتراكية وشن حرب ضد جميع مظاهر الانحراف والتشرد لان الامر يتعلق في النهاية نتحقيق انسجام وتكامل حقبقين بين بناء الاساس المادي للمجتمع الاشتراكي وبين بناء انسان هذا المجتمع .

هذا وستأخذ مشكلات السكن والصحة والنقل طريقها الى الحل بمضاعفة الجهود المبذولة حاليا استجابة لما حدده الميثاق الوطنى من مهام عاجلة وينسحب هذا المجهود

المكنف أيضًا على مندان النفافة والنعليم وينجلى ذلك في ضرورة توفير كل الشروط اللازمة لنعزيز النوره النقافية وشنجيع الابداع الوطني في الفنون والآداب وابراز أفصيل ما في برانيا العربي الاسلامي من قيم ومآثر .

ان برقية النفافة وبحسين أدوابها المقرووة والمستوعة والمرتبة وجعلها في متناول الجماهير الكادحة بعسر في نظرنا استنمارا سنكون له ننائجة الايجابية على كسل الفئات الاحتماعية ولا ربب ان هذه العملية بسير في خط مواز لما ببذله الجزائر من جهود لنعميم النعليم ومحو الامية نهائنا بوسائل ببيغي ان بكون أكبر ثورية واعمق تأثيرا وأوسع شبولا ، فديتقراطية التعليم ورفع مستواه الكيفي واعطاء أهميسة خاصة للبرية والتعليم المستمر والبكوين النفيي في كل الاحتصاصات التي تحتاجها البلاد سبكون شغلنا الشاعل اد من خلال بصوص المبناق وبوجبهات الفائد الراحل هواري بومدين سيعمل حزب حمهة البحرير الوطبي على وضع استراتيجية تربوية دقيقة ومفصلة بنبيا كل مراحل التعليم ويبري مضمونة ويجعله يتركز أكثر حول الشغالانيا الكبري وتعكس واقعنا وتعطي للنفاقة الوطبية ابعادها الحقيقية باعتبارها أداة لاستعادة الهوية الوطبية وطريقا للاحد والعطاء مع الحصارة الإنسانية ،

ان الطابع الاستنظامي للغزو الفرنسي كلف الشعب الجزائري تضحيات لا تحصي، فقد نعرض المواطنون لموجات مناحقة من اعتصاب الاراضي . واجلاء أهلها عنها الى المناطق القاحلة ليعبشوا بهبا للففر والحرمان وفي ظل هذه الظروف القاسية اضغر العديد من الجزائريين للسفر الى ما وراء البحر طلبا للرزق ، ولكن سياط الاستعمار والتفرقة العنصرية ظل بطاردهم في دبار المهجر حيث واجهوا ابشيع أنواع الاستغلال والاستعباد ، وبالرغم من بلك الظروف القاسية التي كانوا يعيشون فيها ظلسوا مرتبطين ارتباطا وثبقا بوطنهم ومدركين بان محنتهم هي جزء من المحنة الكبرى التي يعاني منها الشعب باكمله ،

ومن أجل ذلك كان عمالنا في المهجر في طليعة الذين لبوا نداء جبهة النحرير الوطني للكفاح من أجل الاستقلال واستعادة السبادة الوطنية ·

ولقد ظل مشكل الهجره منذ الناسع عسر جوان 1965 من الاهتمامات الاساسية للقيادة النورية حيث تواصل العمل على المستوى الوطنى من أجل توفير الشروط الموضوعية لعوديهم الى أرض الوطن وادماجهم في حركة التنمية الاشتراكية الستى تشكل الحل الجذري لمشكلات النحلف والنركه الاستعمارية الثقيلة ٠

ومى هذا الصدد بنبغى مصاعفه الجهد للوفير الامن لهذا القطاع الهام من شعبنا وحماية شخصيله الوطنبة من اخطار المسنح والذوبان وهذا بطبيعة الحال يتطلبب الاسراع بنوفير وسائل وشروط العوده الكاملة •

ابنا ونحن نبحدت عن الانجازات العظيمة والافاق الواسعة ليورينا ، سبجل بكل فخر واعتزاز الدور الطلائعي الهام الذي قام به الجبش الوطني الشعبي بسليل جيش النحرير الوطني \_ في معركه البناء الاشتراكي وترسيخ هباكل الدولة الجزائرية فلقد ظل هذا الجيش الذي بجسد بحق استعرادته ثوره توقيم وعبقرية شعبنا وقيا لاصوله الاجتماعية ولمهمنه الناريخية فلم بكن جبش ثكنات ورتب وألقاب بل كان عليه أن يبغى في طليعة المعركة لبناء الوطن ودعم وحماية الاستقلال ، أنه جيش انبثق من الشعب وسيظل في خدمة الشعب ولا يمكن أن بكون جيش الثكنات أو يبقى على هامش المجتمع ،

▲ واننى لفى غنى عن سرد المهام التى قام بها الجيش الوطنى الشعبى لان اسسه أصبح مقترنا بجميع معارك البناء التى خاضتها البلاد والمتمثلة فى ثوراتنا الشلاث الزراعية \_ والصناعية \_ والثقافية .

وفوق هذا كله أصبح الجبش الوطنى الشعبى مدرسة لتكوين الاجيال الصاعدة وتأطيرها وتربيتها وتغذيتها بابدبولوجبة الثورة وهذا من خلال الخدمة الوطنية التى يستوعب جميع ابناء الشعب .

ان ثعل واعباء مهام المناء الوطبى والدفاع عن الوطن والدورة. لم بجعله يتخلى عن واجبانه العومية . وهكذا شارك جبشكم المغوار في المعركة ضد الصهيونية ، فكان له شهداؤه الدس حسدوا بالنضحية وبالدم وحدة المصير المشنرك . كما أكد وحدة المعركة في سبيل الحربة من خلال بعديم الدعم لحركات النحرير المكافحة ضبيد الاستعمار والعنصرية والعزو في الفاره الافريقية وحتى بعزز دور الجيش الوطني الشعبي كدرع للبوره الاشتراكية فانه بنجيم مواصلة الجهد الكبير لنفوية قدرات الجيش الوطني الشعبي وبكنفها مع المكنولوجيا الحديثة ، واميلاك كامل القدرة على المنتخذامها ، واب برقية الفوى الاحتماعية للبورة وتوسيع فاعده النعليم لابنساء الفلاحين والعمال سيمكن من المحافظة على المنابع الاحتماعية لهددا الجيش ويعسده بخامات هامة ،

## أبها الاخبوه المناضلون

لفد حرصا بوجهات من الرئيس الراحل هوارى بومدين طوال الفيرة القصيرة الماصية على وضع القواعد الاساسية لحزب جبهة المحرير الوطبى وعملنا على نوفير الشروط الموضوعية لانطلاق حوار دبمقراطى بين المناصلين في كل المسبويات وتهيئة كل الاسباب الكفيلة بنوسيع الفاعدة الحزبية وبقوينها ، فاذا كنا قد ادينا الامانة كمناصلين على احسن وجه فان دلك هو الغابة الملى الني سعينا اليها ورجونا بلوغها ولفد ظلت الارادة الصادقة هي رائدنا في العمل وظل تحقيق نطلعات الجماهير الشعبية الى حياة أفصل هو المشعل الذي بنير طربق بضالنا .

وها بعن بعد مسيره من البضال الشاق تحمل فيه جيل توفمبر مسؤوليات ثورة البناء والنشييد وتحدبانها الضخمه قد وصلنا الى هذه اللحظة التاريخية لحظية انعقاد المؤتمر الرابع لجبهة التحرير الوطنى ومعنا خلاصة الجهد الذى بذلناه خلال هذه السنوات الطوبلة المليئة بالعمل من أجل تحقيق أهداف الثورة والتي تميزت

بالجهود المتواصلة لتجديد هياكل الحزب ومنظمانه الجماهيرية قصد توفير شروط نجاح هــذا المؤتمــر ·

## أيها الاخــوة المناضلون:

لقد توجت المسيرة بانعقاد هذا المؤتبر الرابع لحزب جبهه النحرير الوطنى الذي يعتبر ــ بحق ــ بداية مرحلة جديدة في حياة الثورة وباعببار مؤتبرنا هذا هو صاحب السيادة والسلطة المطلقة في نفربر مصير البلاد والثورة فان انعفاده اليوم ينهي مهام مجلس الثورة كقيادة سياسية تحملت اعباء البناء الوطني في ظروف شاقــة وصعبة منذ 19 جوان 1965 رغم المصاعب ورعم التركة الاستعمارية الثقيلة استطاعت ان تواجه مع كل المناضلين المخلصين وبحزم النحديات العديدة في الداخل والحارج، وان تحقق مع كل المخلصين انجازات حضاريه ضخمة ان لم تبلغ بعد كل طموحات الثورة فانها ارست صرح دولة اشتراكبة دبمقراطية فوية بمؤسساتها متحررة من سيطرة الاحتكارات ونفوذ الامبريائية ، دولة مهابه ومسموعة الكلمة .

ويحضرنى فى هذه اللحظات الخالدة ونحن نتامل مكاسب وانجازات 19 جوان العظيم رفاق لنا مناضلون أوفياء سقطوا شهداء الواجب الذى أدوه بكــل امانـة واخلاص وتفان ولم يكتب لهم ان يعيشوا معنا هذا الحدث العظيم .

ومكذا بعد ان انتهت مهمة القيادة السياسية فاننى أعلن من هذا المنس عسن انتهاء مهام رؤساء اللجان المركزية للحزب واعضائها وكل المعينين في المهام السياسية الجهاز المركزي للحزب وسيبقى الآن على الهيئات التي ستنبثق عن مؤسركم الموقر اختيار الرجال الذين يتحملون مسؤولية قيادة البلاد في المرحلة القادمة والانتقال بالثورة من ارساء بنياتها القاعدية الى تحقيق الاهداف المرسومة في الميثاق الوطني عبر آفاقه القريبة والبعيدة ٠

وفي هذه اللحظات التي تنطلق فيها أشغال المؤنس الرابع لحزب جبهة النحرير الوطني لا يسعنا الا ان نقف اجلالا وخشوعا لروح فقيدنا المناضل هواري بومدين

الذى كانت اعز امانيه ان بحضر هذا الحدث الوطنى العظيم لبقدم عصارة جهسهه وخلاصة تجربه النضالية من أجل تدعيم مكاسب النورة ، غير انه وان كان غائبا عنا سنبقى ذكراه تحثنا جميعا على التحلى باخلاق النوره والمسك بمبادئها والحرص على استمراريتها .

واذ انوجه بالشكر لكل الذبن ساعدونى على أداء مهمتى كمسؤول تنفيذى لجهاز المزب وسخروا كل ما فى وسعهم من حهد ووقب ، فانى الوه أيضا بقيادات المنظمات الجماميريه التى وجدت لدلها كل العون والنفهم للنغلب على كل الصعاب التى واجهتنا ونحن نعيد بناء هذه المنظمان .

وأخيرا أحبى مكل حرارة هذا المؤسر الناربخي وأنهني مخلصا أن تكلل أعماله بالنجاح وتنبئق عنه فبادات مكون في مسنوى مهام هذه المرحلة الحاسمة لتواصل السير بخطى ثامنة وامان راسخ لاستكمال أهداف النورة وتطبيق الميثاق الوطني •

عاش حزب جبهة التحرير الوطني، عاشت الشسورة الاشتراكية، المجلد والخلسود لشهدائنا •

# احترام الشرعية الدستورية وتطبيق الميثاق الوطنى



التى المناضل الشاذل بن جديد، اثر انتخابه من قبل المؤتمر الرابع لجبهة التعرير الوطنى امينا عاما لحزب جبهة التحرير الوطنى والمرشح لرئاسة الجمهورية ، كلمة شكر فيها المؤتمرين على الثقة التى وضعوها فيه ، واعرب عن تقديره للمسؤولية التى اسنات اليه ، وقال :

ساعمل على مواصلة السير في الطربق الذي رسمه الرئيس الراحل هسوادي بومدن ، من أحل تعميق الاختيار الاشتراكي الذي لا رجعه فبه ، والحفاظ عمل استقلالنا الوطني بمفهومه الواسع .

م وأعرب الامين العام للحزب ، عن عزمه على بدعيم حزب حبهه البحرير الوطبى ، والعمل على بطبيق المبتاق الوطنى نصا وروحا ،

وفال : ان اختيارنا الاشتراكي لحكيم وسليم . والدليل على ذلك اليفظة والوعى بالمسؤولية التي تحلي بها شعبنا خلال الظروف الالبعة التي مر بها .

وقد ترهنت مؤسساتنا الوطنية على أنها نقوم على قواعد منتنه وصحيحة .

واختم الاخ الشاذلي بن جديد كلمنه مؤكدا عزمه على احبرام السرعية الدستورية موطبق الميثاق الوطنى الذي يعد الوثيقة الاساسية لابدبولوجيه حزب جبهة التحرير الوطنى ، ودعا المناضلين في كافة المستوبات الى مساعدته في أداء مهمته .

#### عروبسة واسسلام



اختيم الدكتور يوعلام بن حموده رئيس المؤيمر . وعصو المكتب السياسي ، ووزير الاشغال العمومية ، اشغال المؤيمر الرابع لجبهة البحرين الوطني بالكلمة النالبة :

عا بحن قد وصلبا إلى بهانه استعالما بعد حمسة أيام من المداولات وبعد أن استنقدنا حدول أعمال المؤيمر الرابع لحرب حبهه المجرير الوطني .

ماذا أزبد على حطاب رئيس الدولة والمسؤول التنفيدي لجهاز الحزب والمفررين. الله والمدحليز. في المنافسة العامة وعددهم 65 ·

وادا أردتم أن أضبف سُبنا أقول . كلهم طالبوا تنظبيق الميشاق الوطسسى والدسسور ، وكلهم أعلنوا الوقاء للخطه التي رسمها المرحوم الرئيس هواري بومدين عنا بومدين ، كملنا المسيرة وتلغنا الهدف الذي كنت نسعي اليه وما زالت برن في أداننا الكلمات الني كنت تقولها لنا في مفابلات : أريد أن أعطى الجزائر مؤسسات لا يزول يزوال الرجال ٠٠٠ . .

المكاسب النورية لن يستطيع أحد أن يرجع عنها ، •

« أمنيني أن تتوصل المؤتمر إلى انتجاب فناده سناسبه قوية مستجمة ترفيع مشغل النوره الاشتراكية لسيلمه تدريجنا من حيل إلى حيل » •

دلك ما كان بكوره الرئيس الراحل .

ومن العدل والانصاف أن نبوه بكل ما قام به رئيس الدولة السيد رابع ببطاط ، والمسؤول السفيذي لحهار الحزب ، السيد محمد الصالح بحياوى ، ومجلس البوره معود الحزب واللحية الوطنية لتحصير المؤتمر من أحل عقد عدا المؤتمر ،

ومن العدل والانصاف أن منوه و تعبرف بالجميل لرئيس الدولة والمسؤول النيفيدي لجهار الحزب وأعضاء مجلس النوره والورزاء والاطارات الدبن عملوا جبيا لجنب ومند 19 حوال 1965 مع المرحوم عواري يومدين ، لكسب المعارك الهامة لصالح الجزائر ولصالح الطفات الكادحة ٠

والمؤسر نجع أبضا عصلكم أنم أبها المؤسرون والروح الديمقراطبة الني سادت والجديه والموضوعية الني وسبب النفارس والتدخلات والمساركة الفعلية في نشاط اللجان إد ساهم فيها 3000 مؤسر نفريبا .

وقد عشنا لحظات مؤررة حيما اسمعنا الى الشبد الوطنى والى نشيد « مسن حبالنا » هذبن النسمدن اللذس دكراما بالرفاق الدبن كابوا معنا والكثير منهم الآن بحب الشرى •

وفرحنا بالمؤتمرين وهم بيسابقون الى سيجيل أسمائهم للمساهمة في اللجان أو النفاس . كما تأثرنا بصراحتهم بابرا عميقا ٠

باسمكم جميعا أشكر حزبل الشكر كل الدين عملوا ليل نهار لصمان أمينا وأكلنا ويفليا وكنابه ونوزيع الويائق وينسر الاحبار •

بعنصل هذا المؤدمر أصبح لدى حزب حبهة النحرير الوطنى قانون أساسى منسجم لم المناق الوطنى . قانون أساسى تحدد صنعة الحزب وأهدافه وتخضع سيره للمركزية

الديمقراطبة والجماعبة ، التي نفيض الجماعية في المداولة والاعلبية في القرار والوحدة في النفيذ ، قانون أساسي نصف بنظيم الحزب في مستوى الحي ومكان العمل ، في مستوى البلدية والولاية، وعلى المستوى الوطني وقد بين القانون الاساسي اختصاصات كل هئة ، وأشار أن أن النشاط السياسي في الحيس الوطني الشعبي له نظيام خاص والى أن المنظمات الجماعيرية أميداد للجزب ومبيع بجييد مناضلية .

ان مؤسركم اسحب لحمة مركزته سمكون عنى الهبئة العلما للحزب ما بين مؤسرين وها عن اللحمة المركزية عادب المكم بالامين العام الذي اسحمه وهو المحاهد المناضل السيد الشادلي بن حديد .

كما صادق المؤسر على عدد من الفرارات السباسية والاقتصادبة والاحتماعيسة والنربوبة والاعلامية والنقافية والسطيمية كلها مبيعة من المبناق الوطنى ، ومن بين العرارات السطيمية الح المؤسر على صروره انتام عملية اسحاب هيئات الحزب على أسباس الاحكام الحديدة في الفانون الاساسى ودلك قبل باريخ 19 حوال 1980 .

فهبنا للمؤسر الرابع لحزب حمهة البحرير الوطبى الذي دعم استمرارية البورد الاشتراكية وكان وقيا لشعاره « بطبيق المساق الوطبي والوقاء للخطة التي رسمها المغفور له الرئيس هواري بومدين » •

باسبكم جميعا نقدم للامين العام ولاعصاء المكنب السياسى واللجنه المركزية نهانبنا الخالصة بمناسبة المحابهم وبسبى لهم مزيدا من الانتصارات في مسيرة الثوره الاشتراكيية ٠

واذا راعوا في تنظيم الحزب والدوله مفاييس الالنزام والكفاءه والنزاهه فلا ريب . أنهم ناجحون •

وفي النهابة أرجوكم أن يرددوا معي معالم ثورينا :

- ـ الميثاق الوطني والدسنور ،
  - ثسوره اشتراکیة ،

- \_ من الشعب وللشعب ،
  - \_ ثــورة زراعبــه ،
  - \_ ثــورة صناعية ،
  - \_ ئــوره نقافيــه ،
  - ـ سـوازن جهـوی ،
  - \_ طـب مجـاني ،
  - \_ حدمــه وطبيـــة ،
- \_ قطوع لحدمه السوره .
  - \_ محالس سُعبيــة ،
    - \_ محالس عمالبــة ،
- \_ حبهه النحرير حزيبا الوحيد .
- \_ الجنس الوطني السعبي درعه العسد ،
- \_ المنظمات الجماعيربة سيده السديد ،
  - \_ الجزائر مكة حركات التحرير .
- الجزائر بناهص الامتريالية والصهبونية والعنصرية والرجعية والاستعماد ، والاستعمار الجديد والاستغلال ·

أرى أمامى لافيه بدكر كلمة للرئيس يومدين منحه الله رحمته الواسعة فرددوها منعى :

- « لقد كنا ومازلها وسنبفى مناضلين ، فى جبهة التحرير الوطنى واليوم أكشر من أى وقت مضى »
  - ـ دحم الله الشهداء الابسراد ،
  - ـ رحم الله الرئيس هواري بومدين ،
  - ـ يعيى حزب جبهة التعرير الوطني ،
    - والله أكبسر •

# تأكيد أصالتنا وانتمائينا العسربي الاسسلامي

قبيل الانتخابات الرئاسية ، وبالضبط يوم الثلاثاء 6 فيفرى 1979 ، أحل الاخ الشاخل بن جديد ، الامين العام خزب جبهة التحرير الوطنى والمرشع لرئاسة الجمهورية، بعديث الى وكالة الانباء الجزائرية ، ننشر فيما يلى نصه الكامل :

س : عاش شعبنا في الشهور الاخيرة فترة عصيبة ، ما هي العبر التي نستخرجها من هلم الفترة الصعبة ؟

ج: كانت حقيقة فترة صعبة ، ولكنها اكدت بان الشعب الجزائرى يتمتع بالنفسج السياس العميق الذى مكنه من تجاوز المعنة ، فاعطى بذلك برهانا جديدا على وعيه واصالته ، ودليلا ساطعا على فهمه العميق لمعنى الوفاء للمبادىء وللشهداء ، وكان موقفه هذا صفعة جديدة للذين استهانوا بالشعب الجزائرى ولم يقدروه حق قدره •

ومن جهة أخرى فأن كل مؤسسات الدولة فأمت بدورها كاملا ، في أطار الشرعية ، وكان هذا دليلا جديدا على أن الجزائر ، منذ التصحيح الثورى بقيادة الرئيس بومدين رحمه الله ، قد نجعت في بناء دولة حقيقية ، تتوفر على المؤسسات والهياكل الاساسية التي تضمن الاستمرارية ، رغم الاحداث وزوال الرجال ، وهذا مكسب كبير من مكاسب الثورة : اجتاز بنجاح ، المرحلة الصعبة التي مرت بها البلاد .

ورغم الحملات المسمومة والدعانات المغرضة فقد أنسب القبادة السياسية بأنها كانت في مسبوى المسؤولية الباريخية وهكذا ، ورغم صغوبة المهمة ، أمكن الوقاء بالعهد ، وعقد المؤتمر الرابع لحزب حبهة النجرير الذي كان بحق ، مؤتمر الاستمرارية النورية ، والوحدة الوطنية ، وكان حديرا بالشعار الذي رفعة وهو : « بطبيق المثاق الوطني والوقاء للرئيس بومدس » ولقد قامت القوى الاساسية للنورة بدورها كاملاء وكان هذا دليلا على أن هذه القوى الاساسية من عمال وقلاحين ومجاهدين وجنود وسناء وشبيته عده القوى أصبحت فعلا الصمانة الرئيسية لاستمراريسة البوره ولحماية مكاسبها .

س بحب أن بقف فليلا عبد بعيير استمرارية البورة ما هو مفهومكم له ؟ ج : لقد وضعب البورة ابدبولوجيها من واقع مسيرتها الطويلة المطفرة ، وكان المبياق الوطبي هو يميره المسيرة التي حقف الاستقلال ، شم واصلت الجهاد الاكبر بعد انتهاء الجهاد الاصغر .

وكلنا بدكر المافسات التي دارب حول المبناق الوطني . الذي صادق عليه الشعب الجزائري في 1976 . ومن هنا . فان استمرازية البورة يعني بكل بساطة ، تطبيب المبناق الوطني بصا وروحا ، والخطوة الاولى في احتبار الرحال الذبن بتمنعون بالمقابيس التي بص عليها المناق الوطني ، لان الاشتراكية لا يمكن أن تطبقها الا الاشتراكيون الاكفاء الملزمون النزها .

استمرارية النورة النورة ، معناها ان سيكمل عملية البحويل الجذري للارباف في اطار النورة الزراعية ، معناها ان سيكمل البورة الصناعية بكل أبعادها لربح معركة الانتاج والانتاجية ، على أساس ان العمل حق وشرف وواجب ، معناها أن نتحقيق النورة النقافية بمفهومها الشامل ، لنبيكن من بناء المجتبع الجديد ، مجتبع الرفاهية والعدالة والمساواة ، وتكافؤ الفرص بالنسبة لجميع العاملين ، ووضع الرجل المناسب في الكان المناسب •

معناها أن يضمن البيت للمواطن . والمدرسة للطفل . تسلم المشعل الى الجيال

الصناعد الذي تشبع بروح بوقمير ، وبهدا بكون أوقياء لشهداء نوقمبر ٠

استمراریه النورة معناها ممارسة النقد الذاتی الذی یمکننا من تصحیح أی خطا ، و بلانی أی ابحراف، وابخاد الاحراءات اللازمة لکی لا بذهب النقد البناء صیحة فی واد و استمراریة النورة معناها ، ان نؤکد اصالبنا وابتماء با العربی الاسلامی ، و نفتحنا علی العالم می حولنا و معناها ابضا الا بسی التزامنا مع الفضابا العادلة ، وان نؤکد تعلقنا بعدم الانحماز ، کاحنبار رئسی من احنیاراتا النوریه و و و بجملة واحدة ان نحقق الوساء للعهد بعلمی المناق الوطبی وهذا هو الحط الذی رسمسه الرئیس بومدین ، وهذا هو الحط الذی سسم علیه ، طبقا لاراده شعبیا و

س : استعملنم في كلمنكم القصيره أمام المؤسر تعبير الاستقلال بمعناه الواسع ، ماذا تقصدون ؟

ج: الاستفلال لبس مجرد علم يرفع ، أو نشبد وطنى يعزف ، ولكنه مفهوم عميق يشمل مختلف مجالات الحياة ، ولا معنى للاستقلال بدون استقلال اقتصادى ، ولا ضمان للاستقلال الافتصادى بدون استقلال مالى .

ومن أهم ضمانات الاستقلال المالى ، ان يكون انتاجنا أكثر من استهلاكنا ، لان الاقتصاد ليس مجرد ادوات تقنبة يستعملها الاختصاصيون بل هو حقيقة يومية يعيشها كل مواطن ، ولابد من المحافظة على خيرات البلاد وتنميتها لتتمتع بها الجماهير الكادحة وليجد المواطن في أسواق بلاده كل احتباجاته الاساسية .

الاستقلال بمعناه الواسع يننافي مع أى نوع من أنواع التبعية سياسية كانت أم اقتصادية أم فكرية ٠

الاستقلال بمفهومه الواسع معناه أن تتعامل مع الجميع واضعين نصب أعيننا مصلحة الشعب الجزائرى أولا وقبل كل شيء ، لا تخضع لاى ضغط ، ولا تستجيب لاية مساومات حول المبادى، التي نؤمن بها .

كل شيء قابل للنقاش ، الا المبادىء ، ونحن من أجل التعاون مع كل من يرغب في التعاون معنا على أساس الاحترام المتبادل وضمان المصالح المستركة ٠

س . هل من كلمة للشبعب الجزائري ؟

ج · أعنقد أن الشعب الجزائرى يعرف وأحبه حبداً ، وأذا كان لابد من كلمة ، فهى كلمة من كلمة من كلمة ، في كلمة من كلمة من كلمة من كلمة من كلمة من كلمة محمد لهذا الشعب ، الذي أعطى العالم كله صورة رائعة للوعى ، والوفاء ، وأعطى للذبن حاولوا النشيقى فبه درسا لن ينسوه ·

واسى اعبر بالبقة البي منحنني اباها القوى الحبة للامة من عمال وفلاحين وجنود ومنفقين نورسين ٠٠٠

والمهمة صعبة وشافة ولكسى أعسم على الله ، وعلى بعه شعبنا ومساعدة الجميع لكى بكون شعار الوفاء للسهدا، ونطسق المنناق حقيقه وافعه ، ولكى ببنى معا جزائر المستقبل كما يربد لها أن بكون • ولكى ببكتم فليلا وبعمل كثيرا •

### الرئيس الشاذلي بن جديد يؤدي اليمين الدستورية (م)

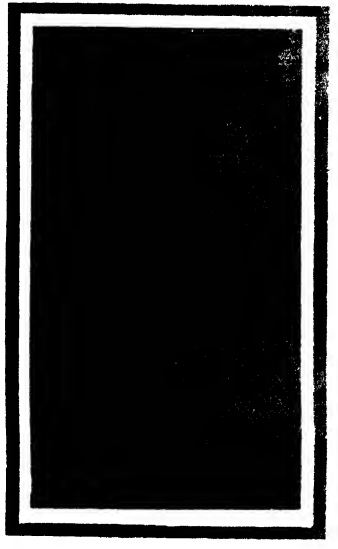


« وفاء للتضحيات الكبرى ولأرواح شهداء ثورتنا المقدسة . اقسم بالله العلي العظيم ، أن أحترم الدين الاسلامي وأمجده . وأن أحترم الميثاق الوطني والدستور . وكل قوانين الجمهورية وأحميها ، وأن أحترم الاختيار الاشتراكي الذي لا رجعة فيه ، وأن أحافظ على سلامة التراب الوطني ووحدة الشعب والأمة ، وأن أحمي الحقوق والحريات الاساسية للشعب وأعمل بدون هوادة على تطوره وسعادته ، وأن أسعى بكل قواى من أجل تحقيق المثل العليا للعدالة والحرية والسلم في العالم » .

<sup>(\*)</sup> الاخ الشاذلي بن جديد ، رئيس الجمهورية . والامين العام لحزب جبهة التعرير الوطني يؤدي اليمين الدستورية بعد انتخابه

# منشـــورات وزارة التعليم الأصلى والشؤون الدينيـة

صدر كتساب



( بالفرنسية ) في 3 اجزاء

# كل من الغرب والشرق (الأوروبي) متخلفسان (1)

رأي اية الله الخميني في دور الدين في الدولة

ترجمة وتعليق مولود قاسم نايت بلقاسم

لقد سبق لآية الله الخميني ان عبر عن تصوره للمجتمع الاسلامي بطريقة أوضح مما فعل في التصريحات الصادرة عنه في الاشهر الاخيرة والغالب عليها طابع الحذر الدبلوماسي، وذلك في محاضراته التي كان يلقيها اثناء منفاه العراقي في رحاب كلية الشريعة في جامعة النجف الاشرف في الستينات والتي جمعت باذن منه وصدرت في بيروت بالعربية كتابا تحت عنوان: « الدولة الاسلامية » ، وهنا ننشر مقتطفات منه:



#### عـن السيطرة الاجنبية يقول:

« أن الاستعمار يريد منا أن نقتصر في عملنا على الصحالة حتى لا ندحل صعه في صدراع سياسي » ٠

ت) عن المجلة الاسبوعية الالمانية الغربية « المرآة » ( دير شبيغل ) في عددها الصادر في 22 يناير 1979 ، ونحن اذ ننشر هذا المقال ناسف أن نترجمه عن ترجمة المانية لاصل عربي، هو كتاب الامام الخميني ،،، غير الموجود في مكتباتنا ،،، العامرة !

و ان الاستعمار يريد ، ويقول لنا ذلك بكل صراحة · « صل ، أيها المسلم ، مسا شئت ، إننا لا نريد منك الا نفطك ، أما ما تقنت به من صلاة في مسجدك فلا يهمنا في شيء ، ولا نعارض فيه اطلاقا ، اد كل ما يهمنا هي ثرواتك المعدنية وأسواقك لمنتوجاتنا واستثماراتنا » ·



#### • وعن الدور السياسي للاسلام يقول:

« ان الغزاة الاوروبيين فرضوا علينا قبول قوابين جديدة ، لان الاسلام ، حسب رايهم ، غير قادر على تنظيم الحياة اليومية ، وعاجز عن تنظيم المجتمع ، وقاصر عن اقامة حكوسة ، من أى نوع كانت ، فالاسلام ، في نظرهم ، لا يمنى الا بحيض المرأة ، أو بسلوك الرجل مع زوجته في مخدعهما ، وباختصار: برون ان الاسلام غير قادر على تنظيم المجتمع » ،

#### وفيما يغص التقسدم يقول:

« عندما تحقق دولة صناعية انجازا جديدا في الميدان العلمي أو النقني يحسس الكثير منا بعجزهم ويرون أن قصورنا ذلك أت من ديننا . وبالتالي أن ليس لنا مسن

مخرج من ذلك الوضع الا الغاء الاسلام وشريعته ، لنلحق بركب الاسم المتقدمة ، وعندما نزلت بعض الدول فوق القمر ، تاكد أولئك الضعاف المترددون منا أن ديننا هو الذي منعنا من الوصول الى القسر ا

« اني اود أن أقول لأولئك الناس ما يأتي : ليست قوانين الغسرب ولا الشسرق (الأوروبي) هي التي مكنت أصحابها من الوصول الى القمر ، لانه من المعلوم أنها قوانين متعارضة ومتناقضة من كتلة الى أخرى » .

« وفيما يخصني ، فاقول ان لهؤلاء واولئك جميعا ان ينزلوا على سطح الزهرة اليضا ، ان شاؤوا ، ومع ذلك سيبقون جميعاءاي مواطنو الغرب والشرق (الاوروبي)، متخلفين ، لانهم غير قادرين على ان يحققوا في مجتمعاتهم الفضائل الاحلاقية ، ان التقدم المادي الذي حققته تلك الشعوب كان على حساب التقدم الروحي ، انهم لا يزالون عاجزين عن حل مشاكلهم الاجتماعية ، لان حل هذه المشاكل والقضاء على بسؤس الانسان متوقفان على تلك الفضائل الاخلاقية التي تفقدها مجتمعاتهم » .

#### • وعن الدولة الاسلامية يقول:

« ان الدولة الاسلامية تمتاز على النظم الدولية الاخرى بكون كل من الدول الملكية والجمهورية تتلقى دساتيرها اما من الملوك او من المجالس النيابية ، بينما الدو... ة الاسلامية تلقت سلطتها التشريعية من الله سبحانه وتعالى ، ان الدولة في الاسلام معناها : تحقيق الشريعة التي اوحى بها الله الى الرسول ، والخضوع لها » ،

« واذا كأنّ الرسول قد تُوفى ، وهو الذي كأن على رأس الدولة الاسلامية ، فمسن الذي خلفه ؟ انهم الفقهاء ! انهم الاثمة ورثة الانبياء ! » .

#### وعن دور رئيس الدولة يقول:

« شرطان اساسيان قبل كل شيء ينبغي ان يتوفرا في رئيس الدولة :

ان يكون عارفا بالشريعة الاسلامية ،

2) ان يكون قادرا على ضمان العدل ، لان هذين الشرطين هما عمودا الامامة ، وسلطة الفقهاء فوق سلطة الملوك ، والفقيه يفقد طهارته الدينية بمجرد تواطئه معيد السلطان أو اتباعه ، ٠

وعن تبرير علو سلطة الفقهاء كقضاة على رئيس الدولة يقول:

« ان الاسلام يحسرم أن يكون السلطان ظالما ، ومن هنا فمن واجبات الفقهاء ان يكشفوا مثل أولئك الحكام ، ويطردوهم من عروشهم ، ويشحذوا وعي الجماهير حتى لا تهضم حقوقها ، واذا كنتم اليوم عاجزين عن الاطاحة بمثل تلك الدول ، فيجب عليكم على الاقل الا تسكتوا ، ولا أن تغصوا النظر عنها ، بل قاوموا، وكافحوا مثسل ذلك السلطسان » .

( انتهت المقتطفات التي أوردتها المجلة الالمانية المدكورة ).

واننا لمنظن أن القارىء يحس معنا ، بقراءتها وباستحصار جهاد قائلها ، وهسو اية الله روح اللسه الحمينى ، أنه من يؤمنون حقا بما يقولون ، وأنه ليس من يقولون ما لا يفعلون ، وأنه يستحق فعلا صفته تلك ، الامام ، التي ورثها عن الامام عسلي ، كرم الله وجهه ، أو سيد علي ، كما كنا نسمع ونقول ، عندما كنا أطفالا ، حول الكانون ( الموقد ) ، في ليالي الشتاء القارسة ،،، ونحن نستمع بتلهف إلى القصص التي كانت ترويها لنا جداتنا !

واني لاظن ان الامام الاكبر ـ وهو الوحيد الآن في العالم الاسلامي الذي يستحق هذه الصفة ا ـ آية الله روح الله الخميني قد ازاح جلباب المذلة ، والهوان ، والمسكنة عن جميع الائمة في العالم الاسلامي ، على مختلف المستويات !

وكم نامل أن يمتد هذا القبس الالهي ، الرباني ، الانساني السي جميع الائمة في جميع انحاء العالم الاسلامي الواسع ، ليهزوا هذا المليار من البشر النائمين ، نوي الامكانات القصوى اليوم ٠٠٠ ولكن ذوى المزلة الدنيا في العالم ا

واننا لمنكاد نحلم ، ونحن نستمع الى أخبار ايسران ا

وبخصوص استحقاق تسمية الامام ، لاي امام ، عن جدارة ، واحتمال وجود هذه النوعية ، فكم يحلو لنا ان نتمثل هنا ونحتم بكلمة سبسق لنا ان قلناها بهذا الشأن ، كمثل أعلى نرنو اليه ، ودود لو تحقق في كن احد منا ، اذ كل مسؤول امام ، أي راع ، مسؤول عن رعيته ، عسلى مغتلف المستويات ، وهو الدى يتقسدم الصنوف ، ويمثل القدوة . ويسؤم النساس !

ففي لحظة غضب ، وتأثر ، وحزن ، وأكاد أقول : يسأس ــ استغفر اللسمه ! ، لانه لا ييأس من روح الله القوم الكافرون ! ــ قلما مند سنتين في اجتماع للائمة بوهران (2). مما قلنا ، ما يلي :

« ،،، ينبغي اذن أن تدركوا عمق هذه المسؤولية ، تدركوا مدى أهمية الواجب الملقى عليكم ، وأن لا تبقوا هكذا سلبيين ، مرتخين ، مفككي الاجسزاء ، منصلي الاوصال · أن تلك النسوة اللاتي يسمين « الاخوات » لدى النصارى ، « السورات » ، يركبن على الدراجة ، ويقفزن ، ويطرن ، وانتم نائمون ٬ وانتم قاعدون ٬ ولا تطردون حتى الذباب عن أعينكم ٬ تسيرون هكذا مهلهلين ، مخلخلين ، مزعزعين ، مهزورين ٬ لا ! بل ينبعي أن تقفزوا قليلا ، ينبغي أن تطيروا ، أن تتحركوا ، أن تستيقظوا ! أن مجنونا يطير في السماء أفضل من النائم المرتخي الني أفضل أن أرى كلا منكم بثيابه في الهواء على أن أراه مرتخي الاوصال ، مفكك الاجزاء لا يطرد الذباب عن عينيه ، في المسجد أو غير المسجد أ ينبغي أن تنتعشوا قليلا أ أن تكونوا طبق ذلك المشئل الذي قاله عمر بن الخطاب رصي الله عنه لاحد الشباب ، كما روته عائشة ، عندما التقي بأحد الشبان ، قال له عمر بن الخطاب ؛ عندما التقي بأحد الشبان ، قال له عمر بن الخطاب ؟ عندما مر به في أحد شوارع المدينة ، والشاب مرتخ، الاوصان ، مفكك الاجزاء ، مثل الكثير منكم ، فضربه بعصاه على أم راسه ، بدرته المشهورة ، وقان نه : « ما لك مرتخ هكذا ، مالك مرتخ هكذا ، مالك تتماوت في مشيتك ا فقد أمتم علينا ديننا أماتكم الله ! » ، وأعطاه بالمصا على أم راسه ، بدرته المشهورة ، وقان نه : « ما لك مرتخ هكذا ، مالك تتماوت في مشيتك ! فقد أمتم علينا ديننا أماتكم الله ! » ، وأعطاه بالمصا على أم راسه .

« هذا ما ينبغي ان نستعمله معكم ، مسا دمتسم هكذا امواتا ، ملككي الاجزاء ، مرتخي الاوصسال ، محلولين ، مهلهلين ، مخلخلين • ينبغي ان تحيوا قليسلا ، وان تضربوا المثل ، أن تعطوا القدوة ، أن تكونوا في حزم الامام علي ! خذوا الصفات التي تتمشى ، التي توافق ، التي تأتي من هذا الامام ! خذوا من الاسم مسماه عنه ، بسل مسمياته العديدة ! خذوا تلك الصفات ، صفة الامام الحسازم ، الجسازم ، القافز ، الني ينغسز ، الذي ينغش ، وعند الضرورة ، الذي يصدم الغير ليثير فيهم الرعب حتى يبعث فيهم الحياة !

<sup>2)</sup> في ليلة المولد النبوى الشريف سنة 1397 هـ ( 1 مارس 1977 م ) ، نشرت في عدد 40 من الاصالة بتاريخ جمادى الثانية \_ رجب 1397 هـ (يونيو \_ يوليو 1977 م) ،

« هذا ما خطابه منكم ، هكذا ينبغي ان تكونوا ، جسما حيا في الامة ، ولهذا قلنا لكم : كونوا الرعاة الوعاة ، لا الغافلين ، النائمين ، الراقدين، مع الزردة ، والوعدة ، والمقددة ، والرقدة ' (3) تحركوا قليلا ، كونوا الرعاة الوعاة ، والدعاة السعاة ' ، •

فاذا كان هذا الكلام الحاد صحيحا بعص الشيء بالنسبة لكثير من المتنا هؤلاء في الجزائر ، لا جالسة لجميعهم ، وهم الذين لم يتلقوا تكوينا حامعيا في كليات الشريعة أو اصول الدين ، مثل غيرهم من البلدان الاسلامية ، والدين أدوا رغم هذا بالبسبة لاغلبهم دورا أيجابيا لا ينكر ، فأنه يسحب أكثر ويبطق أكبر على ثلك العمائم الغمائم ، في هذه الامة العمة (4) ، من «شيوح الاسلام» و «مفاتيه» في عصور الحمود، والحمود، والهمود وحاصة «علماء » اليوم الدين يطوفون حول القصور الاميرية . أو الملكية ، أو الامبراطورية ، أو المجمهورية كالمببغاوات ، أو «العلماء الدواجن » كما سماهم الاستاذ عبد المجيد مزيان ، فيما سمعت ، همهم اصدار الفتاوي الادارية ، وتحسرير البرقيات المنعة ، تأييدا لمخطى وجوادر ، مهما كانت للامة خدعا غوادر ، ولولا طابعها الماساوي لكانت المنهية بالمنواوي ا

ومن هنا فاننا مهما مجدنا هذا الامام الخميني ، وسابقيه أمثال الامام الكاشاني ، فلن نفيهم حقهم ، فالحميني خاصة قد رد الاعتبار لعلماء الاسلام ، وشيوخه ، ومفاتيه ، ورد الاعتبار لرجال الدين عموما ، ورد الاعتبار للاسلام في نظر الشعوب الاسلامية وغير الاسلامية ، بل والعالم بأسره ا

وسوف يحجل له التاريخ هذه المأثرة ، وسيعلد له هذه المفخرة ، فلقسد رد للقيم قيمتها ! وأعاد الحق الى نصابه ، والحياة الى مجاريها الطبيعية ! انه القبس الحسي للامام علي ، كرم الله وجهه ! فليحي الخميني ، ولمتكثر أمثاله في ديار الاسلام !

معم ، انهم هغا لآيات الله في ارضه ، آمثال آية الله الشيراري الذي اقاوم الانجليز مدة طويلة ، وآية الله الكاهاني ، الذي كان عضد الدكتور مصدق في الخمسينات ، وآية الله الخمسينات ، وآية الله التلغاني ،

<sup>3)</sup> والهردة ، كما كان يقول امام آخر ، وهو عبد الحميد ابن باديس ، رحمه الله ، في الشهاب تحت عنوان ، و أزردة أم هردة ؟ » ا

 <sup>(4)</sup> كما كان عقول المرحوم الشيخ النشير الابراهيمي ، فيما سمعت .

واية الله الاررشهرى . الذى استشهد . وهو يقلى فى الزيت مثل السمك ! وآية الله المنتظرى ، وآية الله المنتظرى ، وآية الله شريعة مدرى ، وآية الله الروحانى ، وعيرهم من آيات الله العديدة أعضاد آية الله روح الله الخميني ، الذي أطاح بأكبر طغيان فى الشمري الاسلامي ، « وجعل فرائص الغرب ترتعد » ، كما كتبت ذلك الصحافة الغربية أخميرا ، وخاصة منها مجلة الاكسبريس الفرنسية فى عددها الصادر بتاريخ 27 يناير 1979 .

وان ربك القادر على كل شيء والذي يرزق الانسان من حيث لا يحتسب ، لقادر على ان ينعم على الاسلام اليوم بجعن آياته هذه تتجلى وتتعدد ، وعهود الاسلام الزاهرة تتجدد ، وحضارته تحيا وتتمدد ، والحواجر والعوائق امامه تزول وتتبدد ، وجميع القوى في الارض اليه تتحبب وتتودد ، وقبن التعرض له باي شيء ألف مرة تتخدوف وتتردد ، ورجالات الاسلام بدءا بسهها ثم مع العير في الحق تتصلب وتتشدد ، قبل أن تنصع غيرها وتتهدد ا

انه لواضح ال الامام الحميسي لديمه كل فضائل الامام الاول ، صاحب السيف والقلم ، علي كرم الله وجهه ، ولديه الى ذلك التدبر والتدبير المحكمان ، وتلك الحيطة الشديدة ، والتقدير الصحيح لملامور ، وذلك الاحتراز الحاد ، والتحليل الدقيق لموقف الخصم ، ومقابلة سوء الظن بمثله ، وتلك هي الامامة والسياسة ا

فهو الامام علي ومعاوية هي واحد ، وهو الاشعري وابن العاص متكاملين! انها لحقيقة ثابتة ان الذين نسميهم الشيعة والمعتزلة والزيدية والخوارج ، أجنح الى قسون الحق ولو كانت تهددهم السيوف والطائرات والبوارج ، فهم دائما أحياء ، وحسهم السياسي مرهف ، وتعلقهم بالعدل والكرامة شديد ، ثم هم بعد ذلك وقبله الى الثسورة دوما ميالون!

اما نحن وانتم يا من نسميهم اهل السنة والجماعة ، المعروف عن اكثرهم بالقراءة والمشاهدة والسماعة (4) انهم العلماء الاجلاء الميامين ، المشهورون اخيرا برفع الاكف وقولة آمين . وتأكيدهم دوما لذوى الساعة عميق الولاء ، مهما كانوا عسلى شعوبهسم هم عين البلاء ، فليلتكم زاهية هنيئة سعيدة ، واحلام لذيذة عن آمال الامة بعيدة ، طاب نومكم ، ولو تعذب قومكم ، الذي ضرب فيه الانحلال اطنابه ، وغرس فيه الاستدمار (5) اذنابه ، ويحرق الاستغلال الفاحش اجنابه ،

وكما يقول أبو زيد ، حسما رواه ابن منظور في لسان العرب :

دعسوت الله حبتى خفست أن لا يكسون اللبه يسمسع ما أقول!

<sup>44</sup> السماعة على وزن الجماعة:السماع!

وَ كَالاستممار ، وزنا وممنى ، ومن حيث الممنى أصدق •

# الاسلام فينا عريق ، ونعن فيه عريقون ، فهل نستورد حتى الأئسمة!

رئيس المجلس الاسلامي الاعلى رئيس المجلس الاسلامي الاعلى

سينى الرئيس ، أيها الاخوة المناضلون ، السلام عليكم ورحمة الله .

فى هذا اليوم التاريخى من ايام شعبنا ، وفى هذا المؤتمر العام الذى يعقده حزبنا ، حزب جبهة التحريس الوطنى الذى قاد امتنا سياسيا ، كما قادها جيش التحرير الوطنى عسكريا ، نحو الانتصار النهائى وطرد الغاصبين من البلاد ، ومحو آثار المستعمرين واستغلالهم للوطن ، وامام الاحياء من هؤلاء القادة والجنود مسن



السياسيين والعسكريين الامجاد \_ في هذا اليوم يسر المجلس الاسلامي الاعل أن يتقلم بهذه الكلمة المتواضعة ابلاغا لرأيه ومشاركة في انجاح هذا المؤتمر • ذلك أن الاسلام لم يكن \_ في أي يوم من الايام \_ غائبا عن مثل هذا الميدان ، بـل أن الاسلام كان بروحه واشعاعه ونوره وبأخلاقه ومثله \_ حاضرا في ميادين الكفـاح ، كامنا في النفوس ، له السلطة القوية عليها • وكان الحافز لها والوازع الى اعظـم

نص الكلمة التي القاها الشيخ أحمد حماني ، رئيس المجلس الاسسلامي الاهسا

التضعيات والدافع المين الى احدى الحسنيين : اما النصر في الجهاد واما المسوت والاستشهاد .

وكانب كلية (الله أكس ) بنادى بها في المعركة يقعل فعل السنجر في النفوس ويدفع بها إلى استعذاب الموت والاستنسال وابكم لتعلمون هذا وستهدون بيه وللسن اعتباطا أن يكون المادة الثانية من دستوريا يقول . (الاسلام دين الدولة) فان هذه الدولة الحزائرية دولة امة مسلمة ، قد احتارت لها الاسلام دينل وكانت في السيابقين الاولين الله من بين الامم ، وذلك مند ما يزيد على تلاية عشر قرئا وتصف قرن ، يوم حاء يه الاصحاب والتابعون ، وطردوا من يلاديا الروم المستعمريين ، وعرضوا الدين على أحداديا عيا ، فاقتلوا علية مسلمين ، وكون الاستسلام مست العنصرين أمة حديده قوية منية ، مثلقية متحده العقيدة والإحلاق والمسادي والعادات واللغة له لقرآن له والوطن للاحراز جميعا ، يبولي فيهم الفيادة الكفؤ منهم ، يشهد لذلك ويبرهن عليهم الفائد القابح طارق بن زياد الذي اجباز البحر يجتده الاسلامي إلى أورونا ، وكان أول من عرس فيها معالم الحصارة والعلم والنقافة ورقم فيها مسعل النور ، وكان أورونا عارفة في ظلام دامس ،

والمه ايسانا ووفاء واخلاصا واستمساكا وكفاحا وجهادا وكلما حاولت قسوة ممادية أن تغزونا ماديا وروحيا لنصرفنا عن وجهننا، أو تذهب بريحنا باءت بالفشل وحاقت بها الهزيمه واسئلوا الباريخ عن الروم ثم النورمان ، وعن الفرنسيسين بعد الاسبان ، ينبئكم أن غزوانهم انتهت بالهزيمه والخسران ، سواء أقادها أبطال حرب في المبدان ، أم فادها قسس بحملون الصلبان .

ليس الاسلام مجرد طقوس كهبوسة ، ولا مظاهر زائفة ولا ( دروشة ) وتخريفا ، وجذبا وعنها · ولكنه دبن الله القويم شرعه للحناه الدنيا وللاخرى وقال فيه : ( ومن كان في هذه اعمى فهو في الآخرة أعمى وأصل سبيلا ) ، انه دبن الروح كما هو دين المادة ، ودين العلم والحباه ، دين الحربة الكاملة فلا خضوع الا لله وحده · دين الدبمقراطية فلا حكم الا بالشورى ، قال تعالى في المؤمنين . ( وامرهم شورى بينهم ) وقال للمعصوم عن الحطا ( وشاورهم في الامر ) ، انه دبن العدل المطلق بينهم ) وقال للمعصوم عن الحطا ( وشاورهم في الامر ) ، انه دبن العدل المطلق النكافل والاحسان ( ان الله يامر بالعدل والاحسان ) ،

ان الاسلام حرر العقول من النقليد والحمود ، وقبح فعل قوم دعوا الى الحيق ويرك الجمود والى النفكير فيما بقدمون على فعله ويدعون النه فقالوا : ( انا وجدنا آباءنا عسلى أمة وانا عسلى آثارهم مقتلون ) قال بعالى . ( قل أو لو جئتكم باهدى مما في وجدتم عليه آباءكم) وقال . (أولو كان ماباؤهم لا يعقلون شيئا ولا يهتلون) ؟ •

ان الاسلام أول دين سماوي \_ وصل كل فابون وضعى \_ حرد المرأة من الاضطهاد والظلم واعتبرها اسبانا كاملا وقال فيها (ولهن مثل الذي عليهن بالمعروف) ٠٠٠ وقال . ( للرجال نصيب مما اكتسبن ) ١٠٠ وقال فيهن رسول الله (م) النسبة شعائل الرحال ) ١٠ ان الاسلام أول فابون حتى الصعفاء من الاقوباء ، والقعراء من الاعتباء وفرد المساواة في الجعوف والواحبات ، الاسلام هو الذي فرد \_ قبل النوره الفرسبة ، وقبل الامم المتحدة \_ أن الانسان حر في عقيدية لا يكره على تغيير دبنه أذ قال الله في فرآنه : ( لا اكراه في الدين ) وقال يأمر نبيه أن بقول للكافرين : ( لكم دينكم ولى دين ) وإذا أمر الاسلام نقبل المريد فلانه . خائن مارق ، والحائن بقبل في كل ملة وكل أمه .

ان الاسلام مو الذي أنكر أن بصطهد الاسبان للوبه أو جنسه أو طبقنه وفرر أن الباس منساوون في الانسبانية لا فصل لاحد على الآحر باللون أو بالجنس وانها الناس انا خلقناكم من ذكر وأنثى التفاضل بصالح الاعمال قال تعسالى : ( يا أيها الناس انا خلقناكم من ذكر وأنثى

وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا ان اكرمكم عند الله اتقاكم ) وقال نبيه عليه الصلاة والسلام ( لا فضل لعربي على عجبي ولا لابيض على اسود الا بالتقوى ) وقد بعد بالفعل هذه المساواه \_ والغوا كل بعرفة عنصريه \_ ببيه وحلفاؤه من بعده الم بغنص عبر بن الخطاب للغلام الفيطي النصرابي من ابن حاكم مصر والفاتح العظيم عمرو بن العاص . فعكنه من صربه بحصور أبيه \_ وهو احد الصحابة الكبار \_ تم قال له با عمرو مي استعبديم الناس وقد ولديهم أمهابهم أحرارا ؟

حبروبى أن بوحد مثل هذا العبدل والنظام السوم ، أفي الشرق أم في الغرب ، أن الاسلام قد حل كل مشاكل الحياه ووضع حدا لكل العطاط ، وقمع كل فساد مادي أو حلقي أو روحي ، شهد بدلك كبار الكباب والمفكرين من المشارقية والعربين ، القدماء والمعاصرين ، وقد يرك فينا رسوله عندما مات ما أن النعنية البشرية فلن بضل أبدا كتاب الله وسينه ،

هذا هو الاسلام الذي عاشيه أمينا طبلة الاربعه عسر قريا الماصية فعماها مين اللفويان وصانها ، ومنحها المباعه والحياه ، والحصابة ضد الآفات ، ودفعها الى جهاد فعال صد كل عوامل الفناء ،

بالاسلام بحن \_ فى الجزائر \_ أمه واحده ، وشعب منهاسك ، وجسد مبيع ضد كل النبارات الغريبة العباكة البى بهب علينا من أعدائنا فى الداخل والخارج ، انه ترياق ضد كل البزعات الجاهليه والجهوبة والعنصرية ، الاسلام يوحدنا ويقنل فبنا نزغات الشيطان ، بعير الاسلام سبكون طوائف منشاكسه ، فالاسلام فى الجزائر ضرورة قومبة ، وصفة \_ فى الجزائرى \_ ذابه ، ومصلحة وطنية علبا ،

واللغة العربية لسانيا القومى ، ولغة دولينا الرسمية ، ومقوم ذاتى من مفومات شخصيتنا · فهى \_ فضلا عن كونها لغة الدين \_ لغة المعرفة والعلم والحضارة والرقى والثقافة والآداب الرفيعة · مى على كل حال لفتنا ·

يستحيل أن يحقق استقلالنا الكامل \_ ونحن يتهاون بلغتنا ، ونشغلها بضرة ﴾

تغنصب حقوقها وان نفيت السيادة للغة الإحبية فسيجد ابناءا ومثلهم العليا و الصحافة وفي الكتاب وفي الإقلام والإداب وفي الفن والإداعة والتلفزة من ما يرد من وراء البحار ولا يمكن أن تضعوا الإنباج الأعلى ما يالفرنسية مكان الإنباج الاهلي المنفوق فالواحب ان يكون لعبنا القومية عني لغة الثقافة والإدب والعلم والفين المادي وابها يحب أن يكون لغة النفية والبيكتولوجيا والعمل والحيز ۽ والحديث العادي وابها للغة سامية رافية لا ينهيها بالعجز والقصور الاعدواوجاهل اومنجاهل غرور وابها للغة سامية رافية لا ينهيها بالعجز والقصور الاعدواوجاهل اومنجاهل غرور وابها امام مشاكل النفيية والبيكتولوجيا العصرية مثل عيرها من اللعاب التي لم يرق اهلهابعدالي مكانة أمم البيكتولوجية وياب انها أفضله منهن لابها لغة مرية عنبة في باب الاشتقاق ومن البديهي أنه لا يمكن نقل شعب كامل إلى لغة علم ولكن الممكن العملي هو نقل علوم الامم من كل لغة وكل أمة من الي الشعب ، وهذا ما نقطة الامم المستفلة الموقفة و

ي ابنا لم تحمل الاسلام في المناق الوطني ، وفي دستوريا ( دين الدولة ) الرسمي لمحرد التحليه أو النزيين ، أو ( بركه ) وتميمة فقط · انها معنى ذلك أن يكون الاسلام منغلغلا في نفوسنا ، وفي أسرينا ومجتمعنا . كما كان مند حين وفي كل حين ·

علىا أن تحافظ على الفرآن الكريم عظا طريا فينا . وأن يعطى للعلوم والنربية الاسلامية الاهمية اللائفة بهما في مدارسيا . وفي كل مراحل التعليم لابنائنا ، من مرحلة رباص الاطعال والابندائي حتى مراحل الجامعات النهائية، ويجب أن تعطى للتعليم الديني الحصص الكافية ، وأن تكون كل حصة منها أساسية لها أثر في التعسوق ، والنجاح في الامتحان أو الانحطاط والرسوب ، وبجب أن تسبد الدراسة إلى معلمين واسابذة أكفاء ملزمين ، أمناء منديين مستقيمين في سلوكهم ، بهذا وحده يكون إبناؤنا عارفين بالاسلام لا تخدعهم من يتحدث عنه بسوء من أعدائه أو من الجاهلين ألاعبياء أمثال أولئك الذين يزعبون لهم أن الاسلام دبن التحلف ، وأن المتمسكين به

من الرجعين . بل هم عبوان الرحعية ا واعجبا ! كنف يتهم بالرجعية دين سفة رأى الذين اذا فيل لهم ( اتبعوا ما انزل الله قالوا بل نتبع ما الفينا عليه آباءنا ) أو قالوا الدين اذا فيل لهم ( أو لو كان آباؤهم لا يعقلون شيئا \_ ولا يهتلون ) وفيال ( قل أو لو جئتكم باهيدي مما وجدتم عليه آباءكيم ) ؟

ان حصه واحده أو حصيين في الاسبوع أو في الشهر لا يكفي للنعريف بالاسلام لا يناءنا وحصوصا أدا كان لا أبر للمواد الدسنة في النجاح والرسوب. أن ابناءنا بننهون من المرحلة الابتدائية وهم لا يحفظون الا فليلا من السور القصيرة •

ان التعليم الدين كال موجودا في الحزائر مند الفرن الاول للهجرة ، مند ان بعث عسر ابن عبد العزيز ( 99 ــ 101 هـ ) الفقها، العشرة لتعليم احداديا ، ومن هذه المعاهد الدينية في بلمسران ويجانه ما كان بأنيها الطلبة من أوروبا ، ومنها دخلت العلوم والحصارة النها في عصر النهضة ، وقد نفيت هذه المعاهد يؤدي وظبقتها العلمية حتى في احلك الطروف سوادا ، واشدها يؤسا ، وحتى أنياء النورة كانت نقوم بواجبها، تحميها حيش التحرير ، ويؤارزها بالعون والتأبيد حبهة التحرير الوطنى ،

م حا، المناق الوطني فوجد النعليم . وما كان نجول بخاطر أحد ــ اثناء مناقشه المبثاق ــ أن نتيجه التوجيد هي احتفاء التعليم الاسلامي بكل سرعة ، وانها كانت ارادة الجماهير ان نعمم بريامج التعليم الاصلي في التعليم الديني تجميع مسدارس التعليم العسام ،

ان تصرفا غير حكبم في كنفية تطبيق توجيد التعليم والقضاء على معاهد التعليم الاصلى بسرعة قد هدد القرآن بالاحتفاء، وأصاب طائفه من أبنائنا بظلم فادح •

لغد كان الصغار من حفاظ القرآن الكريم بحدون أمامهم معاهد التعليم الاصلى تحنضنهم لبواصلوا سيرهم عادبا في كل مراحل التعليم حنى يصلوا الى الباكلوربا ويلجوا الجامعات •

\*

أما اليوم فانهم ادا النهى الواحد منهم من حفظ القرآن ـ وغيره عشر سنوات أو نضع عشرة سنه ـ وحد جميع مراحل التعليم ومدارسة موصده أمامه ، ولا دنب لهم الا انهم نذروا أنفستهم للقرآن ، قالى أبن تدهنون ؟ وما الذي حنوه حتى توصد أمامهم معاهد التعليم ؟ وأبن هي ديمقراطية التعليم ؟

ان طريعة حفظ الفرآن وحده بم الاقتال على تعلم قواعد العلوم وتحصيل المعارف من تعد هي احدى طرق التعليم قديما ، وهي طريقة احدادنا المغاربة في التعليم \_ كما دكره ابن خلدون في مقدمته ، وبها تعلمنا حميعا ، وإذا كانت مدارسيا العامة لا تستطيع عهد ابن باديس ورقاقه ، وبها تعلمنا حميعا ، وإذا كانت مدارسيا العامة لا تستطيع تطبيقها اليوم ، وبديدر عليها تحفيظ الفرآن للملابين قلا تحور تحال أن تغلق أبوابها في وجود من تذروا أنفسهم لحفظ الفرآن ، ولقد كان الرئيس الراحل رحمة الله بكرمهم ، ويحصر ليله السابع والعشرين من رمضان حقل توزيع الجوائز عليه من حرمانهم وأشبهد ابني عرضت عليه مشكلتهم ليلة 27 من رمضان 1398 هـ فتعجب من حرمانهم من مواضلة التعلم ، وقال تالحرف (ستحل مسكلتهم) ولكنه لم تسبب أن سقط ضربع المرض ثم لبي بداء ربه ـ رحمه الله ـ ويركهم اماية في أعنافكم ،

وانها لمشكلة رهبه نهدد هذه الطائفة من أنبائنا ، ونهدد الفرآن ــ بالاعسراض عنه ــ وتهدد الدبن دلك لانه لا تكفى أن نفتيج أفسام فى التكميليات والنابوبات والجامعات للنعليم الدبنى ، اد لابد لعالم الدبن من حفظ الفرآن فهده الافسسام الدبنية أما ستبقى شاعرة لا يؤمها أحد لزهده فى دراسة ماده لم بعد لها مادتها الاساسية ــ وهى حفظ الفرآن ، وأما سيؤمها طلبة احتصاص وهم لا يحفظون شيئا من العرآن ، أو يحفظون قدرا لا يكفى للعالم المحتص ، ولا شك أن فى دلك خطرا شديدا على الدين ،

ان رئيس الدولة بفسم ـ كما في المادة 110 من الدسمور ـ بالله العظيم أن يحترم الاسلام ويمجده . كما بحترم الميناف الوطني والدسمور · وهو بهذا الفسم ملزم

بحمانة الميثاق والدسبور من كل عدوان . فمن البديهي ان بكون ملزما بحماية الاسلام وصنانته من كل عدوان ولهذا نحب ان بخنفي من مجنبعنا كل ما يوهن الاسلام واخلاقه فبنا . وكل ما تتعارض مع فواعده واحكامه وكل اطارات الدولة وموظفيها السامين ملزمون نما النزم نه رئيس الدوله و

اننم \_ يا أنناء جبهة النحرير ومناصليها , وبا قياده الجبش وجنوده \_ الذين وضعم المناق والدسبور ، والزمم رنس الدوله بالعسم على حفظ ما جاء فيهما فالنزموا دلك واحبرموا الاسلام ومحدوه وكوبوا حمانه .

1

ان المجلس الاسلامي الاعلى برى من القبام نواحية ، والوقاء لمهمية أن ينقدم اليكم بالمقبرحات الآبية

اولا: ادحال البعليم الاسلامي بعقائده وعباداته ومعاملاته وسلوكه ومبادئي في السامية في حميع مراحل البعليم من رياض الاطفيال والابت في حميع مراحل البعليم من رياض الاطفيال والابت في معرفة كافية بدينهسيم الجامعات والمعاهد والكليات والمبيو والرقى والحياة ويعينعون انه دبن العلم والسيو والرقى والحياة و

ثانيا بعين افسام بحصبص في البابوبات وشعب في الجامعات للتعليسم الاستلامي اسوه بافسام البخصيص الاحرى ، واعطاؤها كل المزايا الني بعطى لاقسام التخصيص .

ثالثا : المنادره نفتح الجامعة الاسلامية أو الكلبه الاسلامية وتعيين أساتذه اكفاء مختصين وفنح فروع لذلك في جميع الجامعات وقبول الطلبة الاجانب فيها من ابناء الاقليات الاسلامية في افريقيا وآسيا وغيرهما .

وابعسا: العنابة بحفاظ القرآن الصغار وحل مشكلتهم بما يسمح لهم بمتابعة دروسهم.

خامسما : العنابة بنحصظ الفرآن والاذن لجمعيات شعبية (جمعيات المحافظة على القرآن ) بمباشرة نشاطها ومعاونتها في أداء مهمتها ٠

سادسا : اعطاء الحربة النامة للجمعيات الدبنية \_ بحيث اشراف وذارة لشؤون الدبنية ومرافينها \_ في انشاء المساحد وجمع النبرعات لها والغاء القوانين الفرادات التي بمنعها من انمام مهمنها، ومنها دلك الذي بمنعها من حمع التبرعات لا برحصه خاصة بعطى مره واحدة وليوم واحد في السبه .

سابعا: تكوين الأثمة والعلماء تكوينا علمها كافنا نفدر بفي بحاحه الامسة . يعصمها من النفض وفساد النوجية وحتى لا نصل الى درجة استيراد الالمسة . و دفن أمواننا بدون صلاه ٠

تامناً زيادة الحصيص المستوح بها في التلفزة والاداعة وكل وسائل الاعلام لخاصة بالتوعية والارشاد والتوجية الديني الصحيح بتولاها اكفاء من علماء الدين التربية وجعل حصة التلفزة الاسلامية حصة بومية ، فإن المتدينين لهم حق يومي السرية في التلفزة كما لغيرهم .

تاسعا بحريم رواج او عرص كل ما يهاجم الاسلام وتعظيم شعائر الله رحمايها في كل انحاء الوطن من المسؤولين في الدولة ومعافيه من بسبهين بها من لماس ، فإن المسؤولين هم بواب رئيس الدولة الذي أقسم على أحمرام الاستسلام وتعجيده .

عساشرا · احترام فواعد الاسسلام ، و بعظم شعائر الله وحمايتها في كل انحاء لوطن من المسؤولين في الدولة ، ومعافية من بسيمين بها من الناس ، فإن المسؤولين مم يواب رئيس الدولة الذي أفسم على احترام الاسلام وتمجيده ·



# العلم القسنطيني أثناء حكمم الحاج احمد باى . آخر بايات قسنطينة

د عبد الجليل التميمي
 استاد بكليـة الآداب والعلـوم
 الانسانية ، الجامعة التونسية

اثر سقوط (\*) مدينه قسنطينة في أكتوبر 1837 ، احتل الجيش الفرنسي الغازب القصية واهم مراكز المدينة وعمد النقيب الاول دوكس (Doxe) من جوقة الشرف الاجنبي (1) لازاحة العلم القسنطيني ذي اللون الاحمر يتخلله سيف « ذو الفقار » ليعوضه بالعلم الفرنسي ذي الثلاثة الوان (2) •



(\*) نشرت هذه الدراسة هى المجلسة التاريخية المغربية ، عدد 2 ، تونس ، 1974 · ونظرا لنشر الدكتور عبد الجليل التميمي مؤحرا كتابه باللغنة العرنسية عن . بايلت قسنطينة والحاج احمد باي 1830 - 1837 ، وادخاله عناصر جديدة على هذه الدراسة . فاننا ننشر النص العربي الكسامل لها في الأصسالة · الكاتب.

1) DURIEUX, 1 Diapeaux conquis en Algerie de 1830 a 1847, p. 98 m. Mémoires sur l'histoire de l'Algérie au XIX siècle, Paris, 1931.

2) ESQUER, G. Iconographie historique de l'Algérie depuis de XVI siècle jusqu'à 1870, t 3. fig. 501.

لا نملك عمليا اية دراسة حول الرموز والاختام بالجزائر ، ما عدا نشر عدد من أختام دايات الجزائر ، بدون تعليق من سنة 1515 الى 1745 من طرف .

DELPHIN, G. Histoire des Pashas d'Alger de 1515 à 1745, in, Journal Asiatique, Janvier- mars 15 p., Paris, 1925 - انظر رسم العلم الماحب لهذه الدراسة



العسلم القسنطيبي

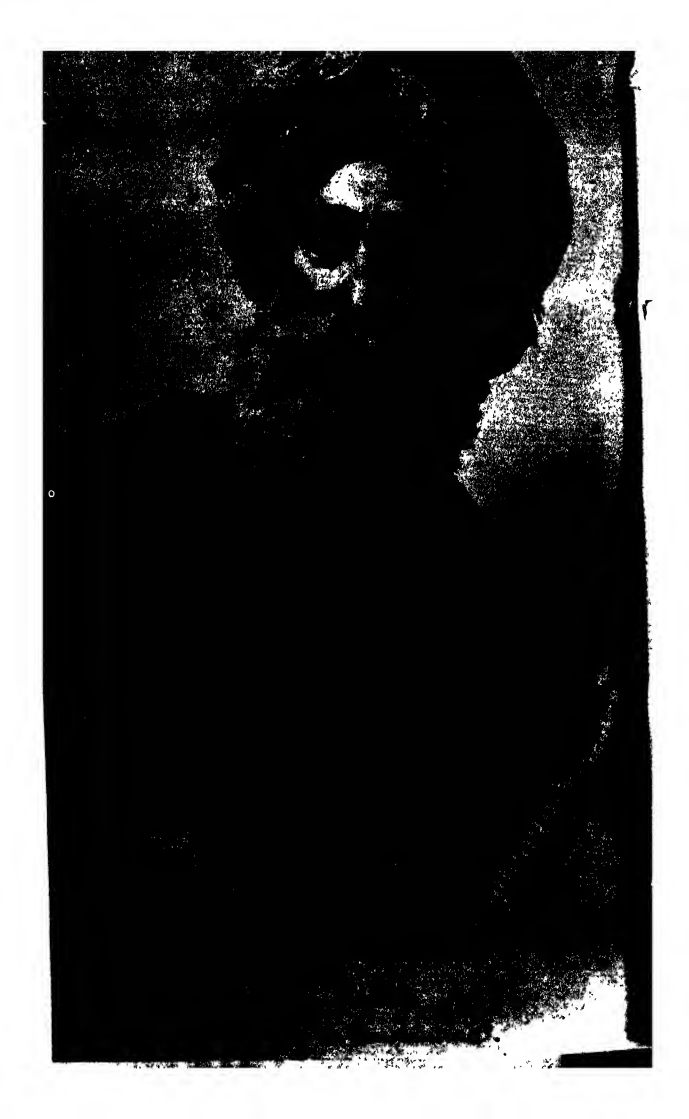
FSQUER, G Iconographie historique de l'Algérie depuis le XVI siècle jusqu'à 1870, t. II

ما هو المعنى الحقيقى البعيد لرمز هذا العلم القسنطيني ؟ لشرح هاته المسألة وجب تحديد بعض النقاط حـول ظهور سيف « ذو الفقار » واستعمال اللون الاحمر عند المسلمين الاول ثم بعد ذلك في الامبراطوية العثمانية وخاصة في بلدان المغرب العربي وذكر الهلال الصابي (3) أن أشهر سيوف الرسول محمد التسعة هو السيف الذي تحصل عليه الخليفة الرابع على ، وسمي سيف « ذو العقار » وهي التسمية الشرفية التي عدرف بها (4) .

لماذا كان سيف الخليفة على ذا حدين (5) ٢

تذهب بعض الروايات الى أن هذا السيف تقلده الخليفة الرابع كعلاعة اكسرام وتقدير للمعارك الحربية التى حاضها تحت لمواء الاسلام ، وأنه عندما استل السيف من غمده ، شق طرفه الى فسمين (6) • وتذهب رواية أخرى أن علي رضي الله عنه ، تمكن من أخراج السيف من غمده بفضل دعاء خاص ، وقيل أيصا أن هذا السيف كان ذا حد واحد عندما غرسه أعداؤه في العمد ، عير أن عليا قسم طرفه الى حدين عندما استله منه (7) • وقد أصبح سيف « ذو الفقار » معظما في الاسللم ورمزا عاليا للحرب والجهساد (8) •

- ({) هلال الصابى الذي اسلم ، كان احد كبار الكتاب العرب في القرن الثاني ، راجع سامى ، شمس الدين ، قاموس الاعلام ، ح 6 ، ص 4743 ، استانبول ، 1893 ·
- 4) HUGON Henri les emblèmes des Bevs de Tunts, étude sur les signes de l'autonomie Husseinite, p. 62, Paris, 1913
- 5) JAMMES René, couleurs, symboles et drapeaux du monde arabe p. 32, étude dactylographiée en 1955. in, Archives Nationales d'Outre-Mer à Aix-en-Provence, 8 × 244
  - قدم هذا الشرح المرحوم حسن حسنى عبد الوهاب · HUGON, op. cit, p. 62 · المصدر نفسه ، ص 63 · 63
- (8) المصدر السابق ، ما زال سيف على حتى يومنا هذا مقدسا لدى الشيعة فى الكوفة وكربلاء فى العراق وايران ، حيث نلاحط سيف « نو الفقار » مع كل رسم للخليفة على ، ويذكر هوقون ، ان نعت « ضربة سيف سيدنا على » التى أطلق على شق عمودى لصخرة بحمام الانف بتونس ، تبين بوضوح أن أسطورة فضائل سيف « نو الفقار » ما زالت منذ زمن بعيد ، حية وعالقة بالاذهان فى ولاية تونس ·



اختار الخليفة عبر والعثمانيون اللهون الاحمر · وكانت اعلام الصبائحيين في الامبراطورية العثمانية منذ القرن السادس عشر حمراء (9) · اما السلطان سليم الاول فقد استعمل الاعلام دات اللون الاحمر والابيض عندما فتح مصر سنة 1517 (10) ·

وفي القرن السادس عشر ، احتد الصراع بين الامبراطورتين العثمانية والاسبانية وتعددت الحملات البحرية على دون المغرب في البحر الابيض المتوسط واكتست بطابع ديني ، وقد نشط خير الدين دربروس في ادفاذ سسلمي الاندلس والدهاع عن الساحب المغربي ، ولاكساء هذه الحروب بطابع الجهاد الديني والدفاع عن المسلمين ضحد « المشركين » تبنى علما احضر يتخلله سيف » ذو الفقار » (11) ، وكذلك درغوث باشا الذي دافع عن جزيرة جربة ضد الاسطون الاسباني سنة 1560 ، استعمل علما اخضر (12) اما في معركة سلنكمان «Simbonen» على ضفتي الدانوب سنة 1691 والتي تقابل الما في معركة سلنكمان «Aladobour) صد العتمانيين ، خسر هؤلاء المعركة وانسحبوا من الميدان ، وقد استولى الجيس المنتصر على علم تركي يتخلله هالان

أما السلطان سليم الثالث ( 1789 ـ 1807 ) ، فقد ارسل ، عندما استرجع مصر مل الفرنسيين ، علما احمر يتحلله سيف « ذو الفقار » وأمر برفعه على قلعة الاسكندرية ٬ (14) ، مبررا بهذا الاختيار معنى الدفاع عن المسلمين ضد « المشركين » ٠

وهى الساحات العسكرية العتمانية ، نلاحط ان كل فيلق له عسلم ، نصفه أحمر والنصف الآخر أصفر يتخللهما سيف ذو العقار (15) ، وبذلك نرى كيف ان العثمانيير

<sup>9)</sup> KOPROLU, Fuad, Bayrak, in, Islam Ansıklopedisi • 417 من 2 ، ص 417 المنشورة في دائرة المعارف الاسلامية (باللغة التركية) ج 2 ، ص 417 استانيول ، 1942 . استانيول ، 1942 .

<sup>(10)</sup> المصدر نفسه ، قارن أيضا

ETTINGHAUSEN, Hilal, in, Encyclopédie de l'Islam, nouvelle édition, t. 3, p. 396.

يذكر ان علم سليم الثالث هو عبارة عن منجن ذي اطراف متباعدة ، وتوجد بعض الكتابات القرآنية

<sup>(</sup>II) كوبرولو، فؤاد، نفس المصدر، ص 417، ج 2 ° راجع رسم هذا العلم بمجلة (II) 1972 ، عدد 117، جويلية/تموز، 1972، انقرة، 1972 ° Turk Kulturu 12) Eltore Rossi, Storia di Tripoli Tripolitania dalla conquista arabe al 1911, p. 150, Roma

<sup>31)</sup> ETTINGHAUSEN, op. cit., p. 396.

<sup>(14)</sup> كوبرولو ، فؤاد ، مفس المصدر ، ج 2 ، ص 417 •

<sup>51)</sup> N. Weisseman, les Janissaires, p 48, Paris, 1964

والمحارة المغاربة قد عمموا استعمال العلم الاحمر الذي يتخلله سيف «ذو الفقار» في سواحل البحر الابيض المتوسط لافريقيا • وفي القرن الثامن عشر ، كان علم الجرائر سيف ، ذو الفقار ، (16) •

احمر يتخلله مقص ابيض مفتوح أو علم أحمر يتخلله رأس جمجمة أو ذراع عار يحمل اما في تونس، فهي الأخرى قد تبتت العلم الأحمر وسيف « ذو الفقار »، وقد رفع هذا العلم على بواخر الباي محمود الحربية (1814 ــ 1824) (17) ، وعندما احتلت قلعة الأمبراطور بالجزائر يوم 4 حويلية 1830، اثرن النقيب قوعزوا (اعتالت العلم الاحمر الذي يرفرف على القلعة (18) ، أما ابراهيم باي ، احد بايات قسنطينة ، فقيد برقع علما أحمر دا نصف هلان على قلعة عدابة يوم دحر قصبتها سرا واستولى عليها يوم 26 سبتمبر 1826 (19) ، وشبخ الحنانشة كان يتمتع هو الأحر بامتياز رفع الاعلام والموسيقيين لخدمته (20) .

أما المسير أحمد باشا ، باي تونس (١٨٥٦ ــ ١٨٥٦) المعاصر للحاح أحمد بساى قسيطينة ، والدى كان يحرى وراء كن ما يكسبه العظمة والهببة ، فقد قرر أن يحسب العائلة الحسينبة تحب الشعارات الاسلامية عندما أتخذ للولاية علما أحمر يتحلله سيف « ذو الفقار » رافعا أياد على المحمدية وأهم البنايات الحكومية (21) .

ان بايلك قسنطينة الذي كان حزءا تابعا للحفصيين ، لم يفت خاصعا للتأثيرات الثقاهية الواردة عليه من ولاية تونس ، هزيارات القسنطينيين الى مدينة تونس كانت اكثر ترددا منها على مدينة الجزائر ، ثم استمرار القسنطينيين على التعلم بجامع الزيتونة وكدلك الحج الى بيت الله ، كان يتم عادة عن طريق توبس ، واحيرا العلاقات

<sup>(16)</sup> كوبرولو ، فؤاد ، نفس المصدر ، ح 2 ، ص 417 .

منا ، كوبرولو ، فؤاد ، نفس المصدر ، ما المصدر ، تفس المصدر ، تفس المصدر ، الامبراطورية العثمانية من المعلوب الأعلام الحمراء والبيضاء والملونة يتخللها سيف ذى الفقار (كذا) مؤلاء يستعملون الاعلام الحمراء والبيضاء والمونة يتخللها سيف ذى الفقار (كذا) DURIEUX, op cat., p 92.

<sup>(19)</sup> ارشیف وزارة الخارجیة الفرنسیة بباریس ، المراسلات السیاسیة ، تـونس ملف رقم ۱ ، رسالة دی لیسبس DE Lesseps فنصس فرنسا بتونس ، الی وزیر خارجیة هرنسا بتاریخ ۱4 اکتوبر 1831 .

<sup>(20)</sup> أرشيف الحربية الفرنسية بفنسان (Vincennes) نقرير عن ولاية قسنطينة ٠

<sup>21)</sup> HUGON, op cit., p 64

التجارية (22) التي عرفت نشاطا ملحوظا بعد احتلال الجزائر وعنابة ، كل هذه العوامل ساعدت على خلق اتصالات مفيدة مع التوبسيين وجعلت القسنطينيين يعملون دوما على معرفة وتتبع الجديد في تونس ·

ومن جهة أخرى ، كانت المدارس تقوم بدور حساس لهذا الاشعاع الثقافى والذى لم ينارع شهرته احد وحيث الله سمعة علماء واساتذه قسيطينة كانت تجلب عددا كبيرا من الشباب الجاد (23) ، ان هذه البخبة القسنطينية التي كسبت ثقافة اسلامية عميقة ، ارتبطت وتعلقت بمبادىء الاسلام والسنة وعملت مع الحاج أحمد باي ، أخسر بايات قسنطينة على العمل بكل أوامر الاسلام وسحاربة ، اعداء الدين ، الذين احتلوا مدينة المجزائر وعنابة وعددا أحسر من مدن الساحل الجرائرية ، يكتب الحساج أحمد الى كاهية الكاف ، بعد احتلال قسنطينة سيدل اسلام ومتكنيل عليه وأدا واقف هي باب الجهساد » .

وعلى هذا الاساس اختار الحاج أحمد باي بالمتعاون مع المجموعة القسنطينية علما أحمر يتخلله سيف « ذو الفقار » ، وأن الحاج أحمد قد طلب إلى أحد التجار اليهود أن يطرز له علما بترنس (25) ، وهو العلم الذي يؤكد كلوزال (المسلم) القائد الفرنسي الذي قدم مهاجما على فسنطينة ، أنه رأى علما أحمر ا (كذا) مرفرها على القصبة (26) وقد استعمل جيش الحاء أحمد باي الإعلام ورايات الحسرب مصحوبة بجوقة

ŧ

<sup>22)</sup> Tableau de la situation des établissements français dans l'Algérie en 1840, p 364, Paris 1841

يذكر أن قسنطينة كانت تستورد عن طهريق تونس من الشرق البضائع التالية : الاقعشة الثمينة من استنابول والررابي من آسيا الوسطى والحرير من سوريا والقهوة من مصدر ٠

<sup>23)</sup> NOUSCHI, André, Constantine à la veille de la conquête française, p. 385, in, Les cahiers de Tunisie, N° 11, 1955.

<sup>(24)</sup> ارشيف الدولة التونسية ، ملف رقم 384 ، صندوق 223 ، وثيقة رقم 23 ، وهي عبارة عن رسالة موجهة الى صالح بن محمد ، بدون تاريخ ·

<sup>(25)</sup> أرشيف الحربية الفرنسية رقم 1226 تقرير محرر من طرف روسو بتاريخ 126 أرشيف الحربية الفرنسية رقم 29 الما 1836 ، ص 14 أرسو بتاريخ الما 1836 ، ص

<sup>26)</sup> G. ESQUER, correspondance de M. Clauzel, t. 2, p. 296.

• 1836 ـ 12 ـ 2 ـ 11 ـ 1836 ـ المربية الفرنسى بتاريخ 2 ـ 12 ـ 1836 ـ المربية الفرنسى بتاريخ 2 ـ 12 ـ 1836 ـ المربية الفرنسى بتاريخ 2 ـ المربية المربية الفرنسى بتاريخ 2 ـ المربية المربية الفرنسى بتاريخ 2 ـ المربية الم

الموسيقى (27) • وقبيل الحملة الفرنسية التانبة على قسنطينة ، كان الحاج احمد باي يعلن يوميا انه وجب الدفاع عن المدينة ، وان الفرنسيين اذا نجحوا في احتلالها ، فان الاهالي سوف يحرمون من بايهم وعلمهم (28) •

وفى القصر الذى بناه الحاح احمد (29) كانت رسوم الاعلام التى تزين المباسى مبثوثة على القلاع وذات أحجام كبيرة جدا (30) ·

لم يكن اختيار الحاج احمد والمجموعة القسنطينية لعلمهم محض صدفة ، اذ هـو يعكس الرغبة الروحية والدينية لعدد من القادة المسلمين الورعين والعاملين بمبادىء الاسلام لادارة شؤون شعوبهم · عير انه لا يعيب عنا أيضا أن شرح بعض الاتجاهات الدينية في الاعلام كسيف « ذو الفقار » مثلا ، يمثل بالنسبة لعموم الشعب ، الصحدق والمثن العليا والطريق السوى الذي يجب سلوكه ·

ان الحاج احمد خلال حكمه في بايلك قسيطينة من 1826 الى 1837 ، قد حسارب التوسع الفرنسي في ولاية الجزائر ورفض رفصا قطعيا التفاهم أو التراضي مسع الفرنسيين ، وفي نفس الوقت اتبع تعاليم الدين الاسلامي بحذافيرها وقد اعتبر الحاج تحمد نفسه والمجموعة الاسلامية الفسنطينية في حالة جهاد « ضد الفرنسيين » وعليه احتاروا علما احمر يتخلله سيف « ذو الفقار » •

ان العلم القسنطيني الذي يتحلله سيف « ذو العفار » يرمر اذن الى معنى الجهاد ضد ه الكفار » والى الايمان العميق بالدين الاسلامي وبمبادئه ويذكر بالانتصارات الحربية للخليفة على وللمسلمين صد « أعداء الدين » •

ان وضع الباي الحاح آحمد السياسى وردود فعن المجموعة القسنطينية بعد احتلال المجرائر وقرار الحكومة الفرنسية باحتلال كن الولاية يؤيد بكن وضوح سبب هسذا الاختيار الديني بادىء الامر ثم السياسى بعد ذلك لعلم بايلك قسنطينة أثناء حسكم الحاج أحمد باشا باي ٠

<sup>27)</sup> M. Bonnatont, Dodze ans en Algerie, p. 241

<sup>28)</sup> G Yver, correspondance du G Damrémont, p 431.

رسالة من المدنى الى الجنران راباتال (Rapatei) بتاريخ 20 ـ 3 ـ 7 ـ 1837 · 29) Feraud. «Monogriphic du Palas de Constantine» in. Recucil des notices et memoires de la societe archeologique de Constantine, 1867, pp. 1-96

<sup>(30)</sup> المصدر نفسه

# مواقف العائسلات الارستوقر اطيسة من معمد المقراني وثبورتسه واحداث اخرى من خسلال الوثانيق عن نسورة 1871

د٠ يصيي بوعزيز

معهد العلوم الاجتماعية دائرة التاريح حامعة وهـران

عندما تفاقمت مشاكل المقراني ، وتدهورت اوضاعه السياسية والادارية ، وبدأ يفكسر في الثورة المسلحة ، عمل على تقوية صفه ، بتمتين علاقاته مع رؤساء العائلات الكبيرة في عدة جهات من البلاد من مليانة غربا السي الحدود التونسية شرقا ، وشرع في ذلك منذ اواخر عام 1870 ، وتحمس أكثر بعد صدور نداء كريميو للجزائريين في جانفي 1871 .



فغى شهر أكتوبر عام 1870 مر بمدينة سور الغزلان عائدا من الجزائر العاصمة ، فاستضافه الأغا يحيى بن فرحات لمدة ثلاثة أيام ، اتصل خلالها بعدد كبير من الشخصيات الهامة وشرح لهم الوضع العام بالجزائر العاصمة وحكى لهم عن تهجمات الصحافة والاوروبيين ضد الجزائريين ، وحاول أن يتعرف على ميولهم في نفس الوقت ، فتحمس

الإفكاره محمد بن شناف واخوه سليمان ، وتردد الآغا يحيى وتحذر (1) .

وفور عودته الى مجانة أخذ يوسع اتصالاته ، وأرسل عددا من المبعوثين الى جهات كثيرة من ولايتي الجزائر وقسنطينة (2) • وقد ادعى بوسنر بأن المقراني اقترح عسلي رؤساء العائلاتُ الذين وجه اليهم مبعوثين ، أن يتحدوا معه لتأسيس جبُّهة قويَّة لمقاومةً النظام المدنى ، وحماية سلطاتهم وامتيازاتهم ، فاستجاب له البعض ، وتحفظ البعض ، بينما أبلغ آخرون الامر الى السلطات الفرنسية (3) • وروى ميرسيي بأن المقراني وجه أبن عمه السعيد بن بوداود قائد الحضنة ، مسع الشيخ جنان بن دري ، الى بوسعادة لتشبيط الناس ومنعهم من التجند في صفوف القوات الفرنسية التي كانت تجهر للحرب بأوروبا ، ونجما في مسعاهما (4) ، وتذهب بعض الروايات الى أن المقراني كان يتوفر على حوالي تسعمائة مخبر من بني عباس ، يقطنون بالمدر الساحلية ، ويزودونه بانتظمام بالاخبار والمعلومات الكافية عن الاوضاع (5) .

وهو ما أكده فسلاح من بسي عباس لأحد المعسرين الفرنسيين بعد الثورة حيث ذكر الباشاغا كانت تترجم له بانتظام البرقيات التي ترد عليه من فرنسا والجزائر حسول احداث الحرب ، وكان يقرؤها هو على الناس ويشرحها لهم ، ونقل عنه بانه قال لهم في احدى المرات « ان كل البسكرية والبرانية بالجزائر العاصمة لا ينتطرون الا يوم العيد (6) للقيام بمزع سلاح اليهود ، وأن أصدقائي المخلصيين لي هم الذين أكدوا لي دلك ، واتفقوا معى على ضرورة القيام بالثورة ومنهم اغا مليانة سليمان بن صيام الذي قال لى . كن رجلا وسيطر على المنطقة الشرقية من البلاد ، في حين اسيطر انا على المنطقة الغربية الى تلمسان . وكذلك أولاد أوفساسى ، وأولاد رعموم ، وأولاد محيى الدين ، وباشاغا تيطري ، وكبار الغرازلة ، الذين كاتبتهم جميعا ، واجابوني بالموافقة على رايي ، (7) ٥

2) LOUIS RINN - Histoire de l'insurrection de 1871 en Algéric (Alger - 1891) pp. 79-86 3) POSENER: Adolphe Cremieux: grand citoyen français, grand défenseur au judaisme. Essai biographie (Paris - 1939) pp. 21 - 22.
4) ERNEST MERCIER: Le Bachaga Mokrani et les causes de l'instrrection de 1871 (Paris

7) RINN deux documents indigenes sur l'insurrection de 1871. Revus africaine (Alger 1891) pp 28 - 36.

<sup>1)</sup> Le Colonel N. ROBIN · L'Insurrection de la grande Kabylie en 1876 ( Paris 1901 ) pp. 85 - 87.

<sup>1900)</sup> pp. 18 - 19.

<sup>5)</sup> Vo Histoire de l'insurrection. Revue africaine (1871) pp. 29 - 83 et 374. 6) لعله يشير الى عيد الاضحى لعام 1287 (1871) الذي أشيع فيه بأن الجراثريين سيهجمون فيه على مدينة برج بوعريريح ، وكذلك العاصمة ، مما دفع سلطات سطيف الى تكليف الضابط دو شيرون بحفظ الآمن في البرج والاستعداد للطواريء ٠

وقد احتفظ المقراني لنفسه بالدعسوة لنحرب في غرب عمالة قسنطينة وكلف أخاه بومزراق في منطقة ونوغة وسور الغزلان ، وصهره وابن عمهه السعيد بن بوداود في منطقة المضنة وبوسعادة وأولاد نايل الجلفة جنوب شرق سور الغزلان ٠ وكانت لعائلته صلات قوية بسكان التيطري وسور الغزلان ، وونوغة ، والشرفة ، وأولاد سيدي ابراهيم ٠ وهي كلها مناطق اغلبها كانت تابعة لمنطقة عمله او مجاورة لها ، وله فيها انصار واتباع كڻـيرون (8) ٠

وعندما استقر المقراني في جبل مريسان شمال مجانة بعد فشله في السيطرة على مدينة البرج ، شرع في مكاتبة هذه الشحصيات من أجل استمالتها واقناعها بالثورة وحمل السلاح مثله • ومن ضمن هؤلاء شيخ بوجليل البشير بن كابه (9) • وقد أورد رين ترجمة رسالتين له وجههما في اليوم الموالي لاعلانه للثورة ، الى كل من باشاغا تيطري بن يحيى بن عيسى ، وقائد قواد أولاد مختار الشراقة ببوغار ، والمدية ، على ابن عبد الرحمن ، احاطهما علما بانه فتح أبواب الجهاد في سبيل الله ، وطلب منهما الا يضيعا هذه الفرصة ، بعد أن تحسر على ضياع حياته وحياتهم هباء في السابق • كما اورد رين رسالتين للسعيد بن بوداود قائد الحضنة وجههما باسم الباشاغا ، احداهما الى على بن عبد الرحمن قائد أولاد مختار ، والثانية الى باشاغا الجلفة وأولاد نايل بلقاسم بللحرش ، واخبرهما بثورة المقراني وحصاره لمدينة البرج ، وثورة الناس في كل الجهات من قسنطينة الى سور الغزلان وبوسعادة (١٥) .

ورغم أننا لم نعثر في الاشيفات ، على كل رسائل المقراني الا أنه يمكن القول أن ثورته كان لها صدى وتاثير في المنطقة الشرقية جنوب مدينة قسنطينة ، وهو ما أشار اليه هو قبل مقتله بايام قليلة في رسالته الى محمد بن منصور قيائد اولاد بليل في البويرة ، بعد الصدام الذي حصل حول تلك المدينة ، حيث قال : « وكيف يا عجب من سطيف الى بجاية والساحل جميعا ، ومن باتنة الى عندكم ، جميعا حملوا السلاح وبقيتم أنتم مرادنا منكم تكونوا في عون المسلمين ، (١١) •

وقد ادعى رين بان السلطات الفرنسية عثرت على رسالة للمقراني بمجانة موجهة للكبلوتي ، ولكنه شك في صحتها لانها غير موقعة · وغير مختومة بطابع الباشاغا

<sup>8)</sup> ROBIN: pp. 102 - 106. 9) A. M. G. carton: H. 375.

<sup>10)</sup> RINN: Histoire pp. 190 - 192. 11) A. M. G. carton H. 191 dossier n° 11 lettres arabes.

الذي يعتد بنفسه ولا يتنازل لمراسلة شخص هو «قاطع طريق» حسب رايي رين طبعا (12) .

غير اننا عثرنا في ارشيف تونس على رسسالة للمسمي احمد بن حميدة بمنطقة الحدود وجهها الى الوزير التونسي خير الدين ذكر فيها . « أن الكبلوتي لا زال يكاتب في أهل الغرب على أنهم يعملون معه فيما يفعل من الفساد » ، وأنه : « قد قيل انه كاتبه بن أغا وبن حداد بعمالة الاجانب وجرت بينهم المكاتب في ذلك ولعله يتم لهم ما ذكر ، (٢٦) . وعثرنا في أرشيف قسنطينة على رسالتين لمحمود باش تارزي قائد أولاد سلطان ، وجههما للكابيتان لويس ريسن ، أخبسره في الأولى بوصول أخبسار شورة المقراني الى المنطقة عن طريق المسافرين من سطيف وغيرها واخبره في الثانية بأن سكان عرش

النطقة عن طريق المسافرين من سطيف وغيرها · واخبره في الثانية بأن سكان عرش أولاد سلطان ثاروا « وعزموا على فعل الفساد ليحملوا العرش كله على النفاق » بزعامة رجلين من أولاد رحاب هما : سليمان بن علي بن عيسى ، وسحنون بن الفضبان بعد أن وصلتهم أخبار ثورة المقراني والحداد ، وتواطأ معهم كبلسار الناس ، وعقدوا اجتماعا في مكان يدعى : « عين البطمة » في جبال أولاد رحاب واولاد سلطان ، وكانوا « حوالي مائتين من الرجال » (14) ·

ولم يكتف المقراني بمراسلة رؤساء العائلات الجزائرية فقط ، بل انه كاتب صديقه ومقرضه القديم : مسرين ، وشكاله من الضابط بونفالى الذي يضايقه ويؤلب عليب الصغوف ، ويثير ضده ابناء عمومته من اولاد عبد السلام حتى « لم يبق امامه سدى الثورة ، وأكد له بانه سيضع أنف بونفالي في الرغام ، وأنه : « سيموت حارا ولسن يعسوت باردا ، (15) .

0 27 - II -

<sup>12)</sup> RINN: Histoire pp. 186 - 190.

<sup>(13</sup> أ ج · ت · صندوق 212 ملف 240 وثيقة رقم 28 بتاريخ 14 جمادى الاولى 138 (أوت 1871) · وقد عبر عن الجزائر بعمالة الاجانب ، واكتفى بذكسر بن آغه كلقب للمقراني ، وبن حداد كلقب للشيخ الحداد · راجع نص هذه الرسالة في مقالنا بعنوان : مواقف الرسميين التونسيين من ثورة الصبايحية والكبلوتي في منطقة الحدود الشرقية عام 1871 ، الاصالة عدد 60/60 · (الجزائر \_ أوت \_ سبتمبر 1978) ص 157 \_ 202 · عام 1871 ، و · ق · ملف سماع الشهود (عام 1871) · رسالة رقم 4 بتاريخ 2 أبريل 1871 ردا على رسالة 27 مارس · ورسالة رقم 7 بتاريخ 18 أبريل 1871 · وعن هذا الموضوع انظر دراستنا بعنوان : دور الاخوان الرحمانيين في ثورة 1871 بمنطقة باتنة ، واثسر المقراني والحداد فيها ، مجلة الثقافة ، عدد 38 (الجزائر \_ أبريل – ماي 1977) ·

<sup>15)</sup> RINN: Histoire pp. 163 - 165.

وقد اورد الآغا بوزيد في رسالته الى حاكم دائرة سور الغزلان ، كيف كان المقراني واخوه بومرزاق يحاولان استمالة الناس الى الثورة بواسطة الرسائل والمبعوثين في كل الجهات بالمونوغة ، والشرفة ، وواد البرد ، وبني يعلى ، والقصر ، وبني مدور ، ومددالة ، وتيطري ، وسور الغزلان ، وغيرها (16) .

بهدا الاسلوب حاول المقراني أن يدعم جبهته ولكن بدون طأش لان معظهم الذين اتصل بهم وراسلهم رفضوا الاستجابة له · فأولاد بن قانة بالصحراء الشرقية أعلنوا معارضتهم لمه ولمثورته في رسالة وجهوها الى روستان بقسنطينة يوم 18 مارس وأكدوا فيها استعدادهم لمحاربة المقراني الذي وصفود » بالمجنون » (17) ·

وفعل مثلهم محمد بن هني بن بوضياف قسائد صحاري بسكرة في رسالته الى روستان كذلك بوم 21 مارس (18) ، وسلم باشاغا تيطري رسالة المقراني الى الحساكم الاعلى الفرنسي في المطقسة ، وقاد على بن عبد الرحمن حامل الرسالة الى رئيس المكتب العسربي هناك .

وحتى وجهاء قسنطينة الذين نعتوا أنفسهم « بالحضريين » وجهوا أيضا ، حسب المصادر الفرنسية ، رسالة تاييد الى نائب الاميران الكونت دوقيدون يوم 29 أبسريل استنكروا فيها أعمال المقراني واخوان الحداد الرحمانيين الذين نعتوهم «بالبدويين» المحبين للتخريب وسفك الدماء ، والمعاديين للخير والعلاح ، وطالبوا بانزال العقوبات القاسية صدهم (19) .

آاريخ الرسالة 10 محرم 1288 (1 أبريل 1871) · (1871 محرم 10 محرم 10 أبريل 1871) · (1871 محرم 10 محرم 10 أبريل 16)

<sup>17)</sup> جريدة المبشر ، عدد 745 (6 أبريل 1871) •

<sup>18)</sup> نفس المصدر ، عدد 746 بتاريخ 21 ابريل 1871 ·

<sup>19)</sup> لم نعثر على هذه الرسالة ، ولكن رين اورد ترجمة لها في تاريخه (ص 214 - 215) • وكان من بين الموقعين عليها : اعضاء المجلس البلدي الثلاثة لمدينة قسنطينة وهم : علاوة بن الساسي ، وحموده بن الشيخ ، ومحمد بن باديس ، وقاض المدينة محمد ابن عزوز ، وقاض الضاحبة المكي بن باديس ، والمفتى الحنفي سليمان بن سماردو ، والمفتى الملكي الطيب وادفال ، والنائب الثاني في المحكمة الابتدائية الاولى الحماج الصغير بن كوجيك •

على أن المقراني ، وأن فشل في استمالة رؤساء العائلات الأوروستقراطية اليه ، نه نجح في استمالة الشيخ الحداد اليه باتباعه ، وهو مكسب هائل عوضه كل مسا ده في الآخرين من تأييد نظرا للنفوذ الواسع الذي كان لمه على سكان جبال : جرجرة البابور ، والبيبان ، وحوض وادي الصومام ، ووادي الساحل .

### المدخل الى الوثائق:

وثائقنا في هذه الدراسة ثلاثة عشر رسالة ، الثلاثة الاولى نشرت في جسريدة لبشر خلال القرن الماضي ، والعشرة الاخيرة لم تنشر اصلا · واحداث هذه الرسائل تنوعة ، ولكنها تتصل كلها بمشاكل ثورة 1871 ·

الاولى: نداء ادولف كريميو اليهودي ، وزير العدل ، والمكلف بشؤون الجزائر في كومة الدفاع الوطني الفرنسية بتور في بوردو ، الى سكان الجزائر حاول فيه ان برر لهم الاسباب التي دفعت حكومة الجمهورية الفرنسية الى اجداث تغيير في النظام الطبق في الجزائر ، ويقصد بذلك قرارات 24 اكتوبر 1870 التي نصبت على الغساء لنظام العسكري ، والمكاتب العربية ، واقامة نظام مدني ، وتجنيس يهود الجزائر بصورة سماعية ، وحتى يقنعهم بآرائه اكد لهم « أن مقصود الدولة الجمهورية ومرغوبها هو يصال النفع لعموم الناس وجلب الراحة والهناء مع استقامة احوالهم فلذلك عزمت على تبديل القراعد الماضية والسياسية الجارية بما هو احسن منها في انتظام احسوال لعامة » واعترف لهم بأن « هذه الدولة الجمهورية لا تنسى على مر الزمن خصسال لسلمين الحميدة ومفاخرهم العديدة بسبب انتظامهم في سلك عساكرنا وبذل نفوسهم في سمرة جسسا ، وقتال عدونها » ووعدهم بأن تملك لهم الدولة الاراضي التي يعملون عالم معروة مطلقة على عكس حكومة الامراطور التي وعدت بدلك ولم تعجز » (20) •

الثانية: رسالة أولاد بن قانة الى روستان بقسنطينة أكدوا له فيها بانهم كانوا أول من خدم الدولة الفرنسية منذ عام 1838 ، وسيبقون كذلك ، وأبلغوه بأنهم سمعوا بأن . محمد بن أحمد المقراني نافق » ضد الدولة ، « فما هو الا مجنون لا عقل له فها نحن بارئون (كذا) منه ونقاتله كما تقاتله الفرانصوية » وطلبوا في الاخير نجدة من العساكر حتى يُضمنوا أمن بسكرة (21) .

<sup>20)</sup> صدر النداء بتاريخ 14 جانفي 1871 ونشرته المبشر في عدد 735 بتاريخ 21 جانسفي 1871 ·

<sup>21)</sup> المبشر ، عدد 745 بتاريخ 6 أبريل 1871 ·

الشالقة : رسالة محمد بن هني بن بوضياف قائد صحاري بسكرة الى روستان بقسنطينة ذكر له فيها · « اننا سمعنا بباش أغا مجانة محمد بن أحمد خاب ظنه وخسر عمله مسم الدولة الافرنصوية وعاقب خيرها معه بشره اياها » . وأكد له بأنه هو واخوانه يضعون انفسهم تحت تصرفه « لخدمة الدولة الحميدة » و « لقتال من حاربها » ، وانه خدم فرنسا باخلاص منذ ثلاثين عاما دون تبسديل او تغيير ، وساسة فرنسا يعرفون ذلسك (22) ٠

الرابعة: رسالة محمد البشير قائد أهل العشر الى حاكم سور الغزلان الفرنسي اخبره فيها عن سرقة فرس لاحد الضباط الفرنسيين ، في نفس الليلة التي اجتمع فيها عدد من القواد الذين حضروا من عمالة الجزائر ، لسدى القائد عيسي بن العربي ٠ وذكره بان الاخير قبض على عدد من الناس يتجرون في البارود ثم اطلق سراحهم (23) .

الخامسة : رسالة السعيد بن علي اوعيسى الى الجنرال لالمان ، حسول الاسرى الاوروبيين الذي اسروا في احداث قرية بني هيني التي سماها الفرنسيون باليسترو، وتسمى الأن بقرية الاخضرية ٠ وقد احدره فيها بأنه اتصل برسالته التي طلب منه فيها أن يحمر الاسرى اليسه واعتبدر له بقولسه : « وفي هسنده الساعسة لا نطيسق ناتيك بهم نخاف عليهم واغتنم الفرصة فطلب منه الامان لنفسه ولقائد حرشاوة احمد ابن عيسى واوضح له بان : « عدد الفرانسويين الذين عندى احدى وأربعون نفسسا خمسة عشر رجلا فيهم قبطان الجيني (24) مسيو اجي واثني عشر صبيا واربعة عشر نساء فيهن واحدة توفيت ، (25) .

السادسة : منشور الجنرال لالمان الى سكسان دائرة دلسلس يدعوهم فيها الى الاستسلام ، وقد أوضح لهم قائلا : « قد غلطوكم بعض من الناس الذين آمنتم فيهم من مغير حق ، وقالوا لكم بانه يمكن ان تسيطروا على المدن التي يقطن بها الاوروبيون ٠ واكد لهم بأن عكس ذلك هو الصحيح لأن فرنسا تملك الاسلحة والعساكر بكثرة ، ودعاهم أن يتبصروا ، وأن يبقرا أصدقاء للأمة الفرنسية (26) .

السابعسة : رسالة التمائد الهادى الى حاكم المكتب العربي بدللس أخبره بأنه اتصل بخبر من المدعو (الطاهر اوجيوة) يقيد ان التوار سيغومون بهجوم واسع صباح غسد

<sup>22)</sup> نفس المصدر ، عدد 746 بتاريخ 13 أبريل 1871 ·

<sup>23)</sup> A. M. G. carton H. 375 documents provenant du colonel Robin. 24) أي ضابط الهندسة العسكرية •

A. M. G. carton H. 375.
 A. M. G. carton H. 375.

## الميرلس معكن

الشكل رقم 1 ـ رسالة القائد الهادى الى الاتسطان اليرحول ثورة أهل يسر

AOM Carton I 86

السبت على قرية يسر ، وانهم كلهم الآن مجتمعين في تامزيغت في انتظار الغد · وأخبره كذلك بانهم تركوا الحراسة على الفرنسيين المحاصرين دون أن يدكر أين (27) ·

الثاهنة: رسالة اسعيد او بن ابى القاسم الى الجنرال سيريز طلب منه فيها ان يقرا الرسالة المرفوقة بهذه الرسالة والتى كتبها له بالفرنسية رئيس الكتيبة التى كانت مرابطة بواد اخريص والتى مفادها انه شارك فى مقاومة بومزراق ورجاله عندما حاول أن يهاجم برج هذا الوادى وتمادى بعد ذلك فى خدمة السلطات الفرنسية واشترك فى معركة (السروج) فى نفس المنطقة ضد بومزراق ورجاله ، وبعد عسودته وجد منزله ومنزل اخيه ابى زيد الحاج عيسى عدل واد اخريص قد هاجمهما الشوار ، واخذوا اثاثهما بحضور الضابط الفرنسى الذى كان يعمل معه ، وبشهادته ومن أجن هذا طلب مه من يمنعه وطيفة أو نيشانا « لان كثيرا من الناس الدين حدموا الدولة الفرنصاوية كمثلي سمعت انه انعمت عليهم بنواشين (كذا) او بواضايف (كذا) » ، وبرر لة ذلك بان عرشه يكرهه ولا يقبله بسبب خدماته للفرنسيين (28) .

التاسعة: شهادة استسلام بشروط لاولاد علي بن داود كتبها قائد فرقة الحضنة بممسكر المسلية على لسانهم ، حررت هذه الشهادة يوم 9 اكتوبر 1871 ، ونصت عسلى ان أولاد داود طلبوا الدخول تحت الطاعة ، وهم ينتمون الى منطقة سور الغسزلان وقبل قائد الفرقة العسكرية طلبهم بعد أن دفعوا له ، كعربون ، ألف فرنك نقود ، وخمس بندقيات ، وأربعة رجال كرهائن ، وأذن لهم بالعودة الى وطنهم ، على أن يبت في الامر بصفة نهائية الحاكم العام (29) .

العاشرة: رسالة سكان عرش صنهاجة الى الحاكم العام يطلبون منه التخفيف من ضرائب الحسرب وقد دكروا له فيها بأن الضرائب التى فرضت عليهم تسبت فى بيعهم لكل ما يملكون زيادة عن حرق ديارهم ، واتلاف زروعهم مسن طرف القوات الفرنسية واعوانها ، فتعرضوا للمجاعة والبؤس ، وطلبوا منه أن يعفيهم مما بقي عليهم مسسن ضرائب الحرب ومبلغه « اثنى عشر الف دورو افرانصية سكة الدولة قد عسرنا فيها ولم نجدوا (كذا) ما نبيع فى حلاصها » وحتى يستعطفوه اكثر قالوا له : « نخبرك ان الناس ابتداوا بالموت من الجوع وان أردت سيدنا تبعث من تأمنه من قبلك يتضسح

<sup>27)</sup> A. O. M. carton I. 86.

<sup>28)</sup> A. M. G. carton H. 375.

<sup>29)</sup> A. M. G. carton H. 375.

حال الجميع ، ، وطلبوا منه في الاخير أن يأذن لهم بالخروج للاعراش العامرة ليبحثوا على مصدر للعيش (30) •

الحادية عشرة: رسالة رئيس المكتب العربي الى سكان عرش بني عباس طلب منهم فيها أن يشرعوا فى حرث أراضيهم ، وأن يجتهدوا فى دفع ضرائب الحرب المفروضة عليهم ومبلغها : « مائتين وثمانية وخمسين ألفا وأربعمائة وعشرة الكل فرنكية وثلاثة آلاف بندقية » (31) .

الثانية عشرة: رسالة رئيس المكتب العربي الى سكان عرش بني مليكش طلبب منهم ان يشرعوا فى حرث أراضيهم ويجتهدوا فى دفع ضريبة الحرب ومبلغها: «اربعة وتسعين واثنا عشر الف فرنكية وخمسمائة من النعن (؟) وثمانمائة بندقية » (32) .

الثالثة عشوة: رسالة طلبة زاوية السيد عبد الرحمن اليلولى الى حاكم داشرة اربعاء نايت ايراثن « فورناسيونال سابقا ، حول مصادرة ارض للزاوية ، وقد ذكروا له فيها بان للزاوية ارضا قرب واد بني عباس بجوار قرية اقبو بعقود صحيحة مسن زمن طويل ، يستغلونها فى الحرث والرعى ، غير أن حاكم المكتب العربي بتيزي بعث اليهم صبايحيا منعهم من حرثها فاتجهوا اليه واشتكوا له فاعطى لهم ورقة ليحرشوا ارضهم وقدموها الى حاكم المكتب فلم يقبل منهم ذلك ، ومنعهم مرة اخرى من حسرث الارض ، ولذلك اتجهوا اليه مرة اخرى بقولهم : « أن تجعل لمنا تأويلا عن بلدنا ونحرثها كما كنا فارطا وتسعى فى نيل مقصدنا قبل أن يفوت ابان الحرث ، وحتى يزيلوا عنه الشكوك فى موقفهم من ثورة 1871 قالوا له : « وأما النفاق ليس مدخل لنا فيه وقسد بقينا فه طاعتكم كما كنا فى السابق ، وليس عندنا من اشتغل فى وقت النفاق بشىء الا بالعلم والتعلم ولكن فان حصل لكم شك ورببة فيما قلباه لكم اسال كافة الناس، (33)

<sup>30)</sup> A. O. M. carton 2 H 75.

<sup>31)</sup> A. O. M. carton 2 H 75.

<sup>32)</sup> A. O. M carton 2 H 75.

<sup>33)</sup> A. O. M. carton 2 H 81.

بتاریخ 10 **أكتوبر** 1871

بتاريخ ١١ نوهمبر ١٨٦٦

بتاریخ II نوفمبر 1871

#### نمسوص البوثبائق

الاولى: نداء كريميو الى سكان الجزائر .

الحمد للــه وحــده (33) ،

اعلام من المكومة القائمة بالدفاع لكافة سكان الاقاليم الجزائرية • لا يخفى على من له عقل سليم وراى مستقيم ان مقصود الدولة الجمهورية ومرغوبها هو ايصسال النفع لعموم الناس وجلب الراحة والهناء مع استقامة أحوالهم • فلذلك عزمت على تبديل بعض القواعد الماضية والسياسة الجارية بما هو احسن منها في انتظام احسوال المسامة فليس الحامل لهذه الدولسة على التبديل المذكور الا لقصد تقليل المفاسد أو ازالتها • وقد تقرر لدى الدولة وعلم أن أصل كل خير مبني على احترام الناس والمحافظة عليهم في جميع امورهم الدينية والدنيوية • وربما يحصل الغلط لن لا يفهم القوانين الجديدة ويظنها غير مفيدة • فان العاقل لو تأمل حـ قالتأمل فيما بينها وبين القوانين السابقة يظهر له الفرق الواضح بينهما • فان الدولة الجمهورية الفرنسوية لا تــزال جادة في حسن سيرتها ومعاملتها مع المسلمين بأكثر مما صدر من الاحسان من الدول السابقة ، وهذه الدولة لا تنسى على مر الزمن خصال السلمين الحميدة ومفاخرهم العديدة بسبب انتظامهم في سلك عساكرنا ، وبذل نفوسهم في نصرة جنسنا وقتسال عدونا • وقد كان السلطان نابوليون وعد المسلمين فيما مضى بتمليك الاراضى التسى يستغلونها بالحراثة وغيرها ولم يحصل منه تنجيز • فهذه الدولة ستهبها لهم هبهة منجزة وتملكها لهم تمليكا مطلقا بحيث يتصرفون هيها بأنواع التصرفات من غمير معارض لمهم ويتوارثونها توارث الاملاك والاموال •

كتب بمدينة بوردو بتاريخ 14 جانفي 1871 · وبامر سعادة السيد كريميو وزير الشريعة ورئيس الجماعة المنتخبين للنظر في شؤون الدولة الجمهورية · ومختوم سعادة السيد شارل دوبوزي والى الجزائر واقاليمها ·

الثانية : رسالة اولاد بن قانة ضد الباشاغا المقراني •

سعادة المعظم الارفع (34) الهمام الانفع السيد الجنرال روستان الحاكم الكبير

<sup>33)</sup> المبشر ، عدد 735 بتاريخ ١٤ جانفي 1871 •

<sup>34)</sup> المبشر عدد 745 بتاريخ 6 ابريل 1871 ·

بقسنطينة وسائر عمالاتها (35) اكرمه الله ورعاه آمين · هذا آيه السيد وانا نحن اول من خدم الدول الفرنسوية منذ سنة 1837 الى الآن ولم نزل على العهد الى وقتنا هذا ونلازمه بالنصبح الخالص والنية الكاملة ما دامت الدولة الفرانصوية ببر الجزائر ولو بقى من الفرنصوية (كذا) الا واحد بيننا ·

وقد سمعنا بمحمد بن أحمد المقراني نافق عنها فان فعل ذلك فما هو الا مجنون لا عقل له فها نحن بارئون منه من يومئذ ونقاتله كما تقاتله الفرانصوية فاذا ثبت نفاق هذا المفسد فالمراد منك ومن كريم فضلك أن ترسل لمنا نحن الثلاثمائة من العسكر لتكون مع ما في بسكرة من العسكر كي يتكف ألسنة الناس عن القول (كذا) والقال و وتكون مامني في بسكرة بحيث أن لا يمسك من جانبها تشويش و اعمل علينا كما تعميل على الخوانك الفرانصوية و

والسلام ممن كتب باذنهم السيد محمد الصغير بن قانة ، والسيد أبو الاخراص ابن قانة ، بتاريخ 18 مارس 1871 ، ابن قانة ، بتاريخ 18 مارس 1871 ، الثالثة : رسالة محمد بن هني بن بوضياف قائد صحاري بسكرة ضد الباشاغا المقراني الحمد للسه وحده (36) ،

الاجل الاقبل الزاكى الاشمل سعسادة السيد الجنرال روستان الحساكم الكبير بقسنطينة وسائر عمالاتها السلام عليك مع دوام الرحمة والبركة · حالتي السكون والحركة والسؤال الكثير منا عنك وعن كلية احوالك فاذا كنت بخير فالحمد لله وبعد نعم السيد اننا سمعنا بباش آغا مجانة (37) محمد بن احمد خاب ظنه وخسسر عمله مسع الدولة الافرنصوية وعاقب خيرها معه بشره اياها · اعلم سيدنا ان انت استحقيتنا (كذا) ههاني واجد (كذا) مهيىء واخواني واولادي لخدمة الدولة الحميدة وندور تحت لوائها

<sup>35)</sup> روستان كان في هذه الفترة يحمل لقب الكابيتان ، وليس الجنرال · وعسين حارسا الداريا لعمالة قسنطينة يوم 2 جانفي 1871 تطبيقا لقرارات 24 اكتربو 1870 التي تقضى بالمغاء النظام العسكري ، وتعويضه بنظام مدني جديد ·

<sup>36)</sup> المبشر ، عدد 746 بتاريخ 13 ابرين 1871 ·

<sup>37)</sup> ذكر لويس رين بأن محمد بن هني بن بوضياف ، وأخاه الصخرى بن بوضياف من أولاد ماضى وأولاد بوراس كانا عدوين تقليديين لعائلة المقراني بمجانة ، ولسم يذكر السبب ، أنظر :

حيثما توجه لقتال من حاربها واني ابنكم وخديمكم وخدمت الدولة الافرنصوية بالنية وصفاء المودة منذ ثلاثين سنة دون تبديل ولا تعيير وكل ساداتها أرباب الدولة الذين جالموا في وطن الجزائر يعرفني ويعرف خدمتي •

والسلام من ابنك وخديمك محمد بن هني قائد الصحاري وفقه الله ٠

حرر بتاریخ 21 مارس 1871 ۰

الرابعة: رسالة محمد البشير قائد أهل العشر الى حاكم سور الغزلان الفرنسي حسول سرقة فرس واجتماع عدد من القواد •

الحمد لله وحده (38) وصلى الله على سيدنا محمد ٠

الى المحترم الفاضل المعظم السيد الكولونيل حساكم عمالة صور الغزلان (39) ، السلام عليكم ورحمة الله تعالى وبركاته وبعد نخبرك عن جسواد القبطان اللى (كذا) قاطن في بوسكن سرق ليلة الثلاثاء هذه ليلة 13 من فيفري ، ليكن نخبرك عن الاثنين الماضية حيث كنت انا ثم ، واتيت الى السوق حتى عاد نصف النهار وسمعت بالقايد عيسى بن العربي اقبض رجال من عرش الربعية خيان (كذا) وجدهم يشتروا في البارود وحين مسكهم طلقهم (كذا) ، وايضا في هذه الاثنين الاخرى تسوقوا (كذا) جميع القياد (كذا) كدو القايد النايلي ، والحاج ابو عيشه ، والحاج ابراهيم ، والقايد سي اخميس من عمالة الجزائر ، وعيسى بن العربي ، واتجمعوا عند عيسى بن العربي حتى السي الليل المذكور سرق الجواد وهاني ارسلت الى كل موضع وعن كل طريق ،

عن اذن السيد محمد البشير قايد أهل العشر ، في 13 فيفرى 1871 -

الخامسة: رسالية السعيد بن علي أعيسى الى الجنرال لالميان حول الاسيرى الاوروبيين الذين غادروا قرية بن هيني (باليسترو سابقا)

الحمد لله وحده وبه استعين (40)

الى طرف سعادة المعظم الارفع المدير الانفع سيادة الجنرال لالمان سلام الله عليك ورحمته وبركاته وتحياته ورضوانه وبعد بلغني كتابك الرفيع متضمن فيه بعض الناس

<sup>38)</sup> A. M. G. carton H 375 document provenant du colonel Robin.

(39) قرية سور الغزلان لم تكن عمالة وانما كانت مركز دائرة ولكن صاحب الرسالة والم يكن يفرق بين الامرين على ما يظهر او انه اخطا و 40) A. M. G. carton H 375.

الفرانصويين سكان بن هينى (41) نبعثهم لك الى المحلة أو نأت بهم · نعم سيدنا هاهم محفوظين عندنا على قدر مجهودنا والخير الذي فعلناه معهم نريد ان نتموه (كذا) قدر ما نطيق عليه · وفي هذه الساعة لا نطيق نأتيك بهم نخاف عليهم وعلى نفسى من القتل وكذلك على مالي يفسدوني الاعراش ويوم يتمكن لى بعثهم أو نأتى أنا بهم بنفسى هلا نفرط ولكن نطلب منك الامان لنفسى ولفرنسا وكذلك قائد حرشاوه احمد بن عيسى لانه رجل عاقل لم يصدر منه تشطين (كذا) الا فوق مجهوده من بعض الناس · واما عدد الفرانسويين الذين عندى احدى وأربعون نفسا خمسة عشر رجلا فيهم قبطان الجيني (42) مسيو أجى واثنى عشر صبيا وأربعة عشر نساء فيهن واحدة توفيت والسلام من عبد ربه سعيد بن محمد بن علي أعيسى وفقه الله آمين في 20 صغر 828 (43) ·

## السادسة : منشور الجنرال لالمان الى سكان دائرة دللس يطلب منهم الاستسلام •

من طرف سعادة المعظم الارفع سيادة الجنرال لالمان (44) حاكم جميع الجيوش بمملكة الجزائر الى كافة القبائل من دائرة الدلس أرشدكم الله وبعد اعلموا قد غلطوكم بعض من الناس الذين آمنتم فيهم من غير حق وقد ذكروا لكم بان الامة الفرنصاوية العرض لها جميع العساكر وعن هذا تكون لكم قدرة على أخذ مدونهم (كاذ) وبلا مشقة تطردوا الماقي منهم ولا يعفاكم بان الرود (كدا) قد تكلم في بعض الاماكن وشهدتهم خلاف ما ذكروا لكم وكما تحقق لكم بان الاحق عندكم لكن لكسم نفقتكم على الامسة الهرنصوية التي عملت فيكم الخير و وثانيا ان آلة الحرب التي هي عندكم لم تبلغكم للقوة التي تدفع آلتنا الحربية والآن فابصروا وتأملوا لان المحاربة التي تريدونها يكون لكم منها مضرة فضيحة وأما العافية فينتج منها المنفعة الكثيرة لكافة أحوالكم ٠٠٠ انكم لستم بأعمى لا تبصرون بان الامة الفرنصاوية تطيق أن تحضر في مدة قليلة عدة من عساكر التي تكفي لنصرتها عليكم وإن السلاح الذين في يدها يصير سلاحكم بسلا منفعة وبسبب ما ذكر ارجعوا أصدقاء الامة الفرنصاوية يكون لكم الخير والهني (كذا) انتشار لكم بهذا كان عليكم حاكما في السابق وكان يتكلم معكم ولا يخفي عليكم معرفته وحبيب الكثير منكم الذي الآن في بلادكم وبيده البارود الذي يحصلها والعافية الذي وحبيب الكثير منكم الذي الآن في بلادكم وبيده البارود الذي يحصلها والعافية الذي

<sup>4</sup>I) قرية بن هينى تقع بين ثنية بنى عيشة والبويرة · وسماها الفرنسيون باليسطرو وبعد الاستقلال اصبحت تسمى الاخضرية ·

<sup>42)</sup> ضابط الهندسة العسكرية •

<sup>43)</sup> الموافق حوالي II ماي 1871 ·

ينفع والسلام بامر سيادة الجنرال المذكور أعلاه الواضع طابعه الرفيع دام عزه وعلاه · في 30 ماي 1871 ·

السابعة : رسالة القائد الهادي الى القبطان ابير حول ثورة أهالي يسر . الحمد للبه وحدد (45) ،

الى سعادة السيد القبطان ابير حاكم بيروا وعرب الدلس (46) السلام عليك ورحمة الله وبعد اعلامك بما اخبرنا به الطاهر اوجيوه العبيدى وانه الدعى (كذا) لنا وان غده (كذا) ان شاء الله صباح السبت يطيحوا (كذا) القبائل على يسر وانهم كلل القبيلة مجتمعين في تامريعت ويرجون في وعد غلد ان شاء اللسه وقد تركوا العسة على الفرنصاويين الذين محروسين (47) وبهذا هاني (كذا) اخبرتك بما طرق على سمعنا من الطاهر اوجيوه في يومنا هذا وهذا ما منا اليك والسلام .

من كاتبه عن اذن خديمك القايد الهادي بولاية أولاد سمير امنه الله مامين في عن ادن خديمك القايد الهادي بولاية أولاد سمير امنه الله مامين في عن (1871) (48) .

الثامنة: رسالة اسعيد أو بن أبى القاسم الى الجنرال سيرين يطلب وظيفة مقابل خدماته ضد بومزراق وثوار 1871 ·

الحمد للــه وحــده (49) ،

الى سعادة الاوطان المعوم الارفع السيد الجنرال سريز حاكم الجيوش دام عسزك وعلاك والسلام عليك ورحمة الله تعالى وبركاته وبعد ان كنت بخير من اللسه وعافية فالمحمد لله وفق مرادك وبعد ايه الاسعد المرجو مسن سيادتك العالية المعظمة المحترمة بالله تعالى أن تنظر هذه الورقة المرقومة بالفرانصوية بخط شيف (رئيس) الشرذمتن ازواو العائنة في برج واد أخريص يوم قدوم المنافقين المتريس عليهم احمد ابي مزراق المقراني على البرج المذكورة وبذلت جهدى في تلك اليوم مع الشرذمة المذكورة وتماديت

<sup>45)</sup> A. O. M. carton I. 86.

<sup>48)</sup> عبر عن أولاد سمير بالولاية ، وهي عبارة عن عرش فقط ٠ 49) A. M. G. carton H. 375.

عن تلك الخدمة مع حكام بلادنا الى الآن المطلوب من سعادتك العالمية ان لا تنسانى من ذهنك لان كثيرا من الناس الذين خدموا الدولة الفرانصوية كمثلى سمعت انسك انعمت عليهم بنواشين (كذا) الحرمة أو بواضايف (كذا) لان عرشى لم يقبلونى ويكرهوني من حانب حدمتى مع الدولسة لانى فى يوم قدوم السيد الكولونيل حاكم العبور الى برج واد اخريص وفى الاغد (كذا) قدمت مع السيد الكولونيل الى الفتنة الواقعة بيننا وبين احمد أبى مزراق المقراني فى الموضع المسمى الشروج (السروج) ورجعنا الى الصور هجموا على بيتى وبيت ابن أخى أبى زيد بن الحاج عيسى عسدل واد اخريص ومسكوا اثاثنا بشهادة السيد الكولونيل وهو ينظر لذلك وهذا الامر واقع ، وعليك الف سلام كتسب بأمر خديمك اسعيد أو بن أبى القاسم قائد أولاد سالم دائرة الصور • فى 27 جوليت سنة 1871 •

التاسعة : شهادة استسلام بشروط لاولاد على بن داود •

فرقة الحضنة \_ معسكر المسيلة (50) ،

فى 9 اكتوبر سنة 1871 احدى وسبعين ومائتين (كذا) والف ان أولاد على بن داود من حكم الصور قدموا وطلبوا الدخول تحت الطاعة وقبلنا منهم ما طلبوا من غسير شروط 0 واناس الفرقة المذكورة دفعوا عربون الخدمة :

1000 فرنك دراهم

5 وخمسة مكاحل ٠

4 واربعة رجال مراهن وهم : يحيى بن لحول ، الحناشي بن قويدر ، محمد بن بتقا ، مسعود بن احمد •

وبادائهم مسا ذكر من العربون ظهسر منهم الدخول تحت الطاعة وبهذا السبب سرحناهم وامرناهم بالرجوع لوطنهم وأعطيناهم الامان لكن من غير تعيين الشروط بل هي باقية على نظر سعادة السيد القوفيرنور جنرال الحاكم بالمحلة صانه الله بعونه آمين.

<sup>50)</sup> A. M. G. carton H. 375.

## العاشرة : رسالة سكان عرش صنهاجة الى الحاكم العام يطلبون التخفيف مسن ضرائب الحسرب •

العمد للنه وحنده (51) ،

حضرة المعظم الارفع الهمام الانفع مولانا السيد المريشال حاكم المحروصة عمالة الجزائر بعد السلام عليك مع دوام الرحمة والبركة هي كل سكون وحركة يليه نعسم سيدنا نريد من سعادتك ومن سعادة الدولة الفرنصاوية المنصورة ان خدامك عسرش صنهاجة بعمالة صور الغرلان من حين جعلت عليهم الجرية كما هي الجارية على جميع العمالات تراهم سيدنا باقين منكسين الفلوب ومحيرين من كل حرقت ديارهم وابتاعت الموالهم باقين بالجوع من كون الزرع الاخصر اكلته المحال (52) وما بقى على مذكسر الباعوة (كذا) في الخطية والآن سيدنا ترانا دفعنا ما تبعنا به جملة وبقيت لنا عسن جميع الخطية (53) اثنا يعشر الف دور أمرابصية سكة الدولة قد عسرنا (54) فيها ولم نجدوا (كذا) ما نبيع في خلاصها • والأن سيدنا نطلب من سعادتك تنعم علينا بتركها لانك ذوجود وفضل ورحمة ومودة ونحن خدامك وعار السيد على سيده ونخبرك أن الناس المتداوا بالموت من الجوع وإن أردت سيدنا تبعث من تأمنه من قبلك يتضلع حسال الجميع كما نخبرك به يظهر لك حال خدامك ونريد منك سيدنا التسريح خروجنا للاعراش العامرين لن اراد ذلك لعيشه يصرح (يسرح) ويخمس (يعمل بالخماسة) من كون بلادنا انقطع عيشها ولك الاجر من الله الخالق الرازق وعليك الف في ألم سلام من كافة خدامك وتراب اقدامك كافة عرش صنهاجة مشايخ وفلاحين وذلك بتاريخ 10 أكتوبر سنــة 1871 ·

> الحادية عشرة: رسالة حول ضرائب الحرب على عرش بنى عباس • الحمد لله تعالى (55) عرش بنى عباس ،

<sup>51)</sup> A. O. M. carton 2 H 75.

• المراد بالمحال : العساكر والجيوش الفرنسية (52)

<sup>53)</sup> يعنون بالخطية ، والجزية غرامات الحرب التي فرضت عليهم في ثورة 1871 .

<sup>54)</sup> اي عسر عليهم اتمام دفعها ٠

<sup>55)</sup> A. O. M. carton 2 H 75.

كافة شيوخ عرش بنى عباس السلام عليكم وبعد فالذى يكون فى علمكم وانكم تخبروا ناس فرقكم بأن يشرعوا فى الحرث كالاعوام الماضية كل واحد يحرث ترابه وايضا لابد منكم أن تعزموا بدفيع الخطية والسيلاح المضروبين على كافة عرشكم فالواجب عليكم يعنى على جملة العرش مائتين وثعانية وخمسين الفا واربعمائة وعشرة الكل فرنكية وثلاثة آلاف بندقية فاحرصوا بالسلاك والدفع وعليه يكون العمل والسلام عى اذن الارفع السيد القبطان شاف بيرو عرب (56) · فى ١١ نوفمبر ١٤٦٦ ·

الثانية عشرة : رسالة حول ضرائب الحرب على عرش بنى مليكش :

الحمد لله وحده تعالى (57) عرش بنى مليكش،

كافة شيوخ عرش بنى مليكش السلام عليكم وبعد فالذى يكون فى علمكم اكنسم تحبروا جميع ناس فرقكم بأن يشرعوا فى الحرث كالاعوام الماضية كل واحد يحسرت ترابه وأيضا لابد منكم أن تعزموا بدفع الخطية والسلاح المضروبين على جملة عرشكم، فالواجب على جملة العرش أربعة وتسعين واثنا عشر الف فرنكية وخمسمائة مسن النعن (2) وثمانمائة بندقية فاحرصوا بالسلاك والدفع وعلى هذا يكون العمل والسلام عن اذن الارفع السيد الكمانده الحاكم الكبير بعمالة بوعريريج ونيابة السيد القبطان شاف بيرو عرب (58) بتاريخ يوم 11 نوهمبر 1871 .

الثالثة عشرة : رسالة طلبة راوية السيد عبد الرحمن اليلولي حـول مصادرة ارض للـراوية •

الحمد للبه وحيده (59) ،

حضرة الارفع سعادة السيد الكمانده حاكم دائر برج فرنسينال السلام اعليكم كثير السلام التام والشامل العام يعمكم ويعم جميع من احتواه مجلسكم الرفيع وبعد ياسدي اننا عندنا بلد قرب واد بنى عباس فى الموضع المسمى اقبو فى حكم تزى ولنا

Chef de burcau arabe . يعني رئيس المكتب العربي . 55) A. O M. carton 2 H 75.

رئيس المكتب العربي: Chef de bureau arabe وقد عبر عن مدينة برج بوعريريج بالعمالة ، وهي عبارة عن بلدية أنذاك فقط • 59) A. O. M. carton 2 H 81.

عليه عقود الابتياع الصحيح وكان في حوزنا واستغلالنا من الزمن الاول ونتصرف فيه التصرف التام مع أنواع التصروفات (كذا) نحو الحرث ورعى الكلاء من غير منازع ينازعنا فيه ولا معارض وفي هذه السنة قد قدمنا باثوارنا (كذا) للموضوع المذكور اعلاه لنحرثوه كما كانت العادة فاذا بسيد الكمانده حاكم بير عرب تزى بعث الينا اصبايحي وتعرض لنا عن الحرث فحيننذ جئنا اليكم واشتكينا لديكم بقضيتنا المرقومة وكتبت لنا كتابة اليه ليتركنا نحرث بلدنا المملوكة لنا بالشراء كما ذكرنا ونمكنا كتابكم منكم بعد المسامحة أن تجعل لنا تأويلا عن بلدنا ونحرثها كما كنا فارطا وتسعى في نيل مقصدنا قبلان يفوت ابان الحرث وأما النفاق ليس مدخل لنا فيه وقد بقينا في طاعتكم كما كنا في السابق وليس عندنا من اشتغن في وقت النفاق بشيء الا بالعلم والتعلم ولاكن فان حصل لكم شك وريبة فيما قلماه لكم اسال كافة الناس وهذا ما به الاعلام وعليكم ألف سلام • كتب عن اذن كافة طلبة السيد عبد الرحمن اليلولي نفعنا الله ببركاته ءامين وعرفه له في 9 نفمبر سنة 1872 •

ك خي الايع معادة السيرات الروح الإدابية بن بردو الدين وي المنظام النا التا المنام العالم ين المناطقة المن علسة الردي ويعسوا كالناط عنولا بلدم ووادي عداد السعوافي تناءعة نزى ولفاعلبه عفودالابتي إيراري والماء واستفتأنا والزول الأول ونستمه جبه الندان آلتاع والزارا فرائي تعورى ذلالا عني منارع بارعنا وبدوا ماز رايد المستني فن فرصاً المتوار المرص أو زكور المفاه المتي في الم العاديء إذ أبسية الكرازي حراطي عم تزي بدك الناله ال وتنهم لنا عالى كالمناف في المال المالية بسف الناف وكنيت لناكتابة ألب لين كنائن فبلز المداركة لعابا وفكنا كترابين يومم بفيل طعيه وإجابنا بفوله إيال بازر بلوري إنان سالسل المعالية والمطاور سال المسالت المالي إنها في الم تارديات وارزاوني فهاكا كالحاجارها وتسدىء ببل والمدرا مباه بيية ألباه الن النهال النهال البعرك داله وفط بفيناء كاعت كالماع السابه وليسرع فرناه والانتشاء النعلىبية الابالها والتحلي لاى مان حصل الم دنة كرود المناه خلغاء كؤليسلل كلوبة الشلام وهباسله كاعلق وحلبن كالسس السال كنسب عمال م كرفة كلية السبع برالن الم البلول معمنا السببولاته اسيه وعي مه لهر أ معني سلم

Exaduction free by salutation Com les Colles du abdrohman Chialouli en Commandant In well que malgré la recome leur avail donnée, cit. du vurean asabé de trigé de tabourer leur terre de to want des actes ferdiciais tituée fires de Oned Ba die akbon. En Consequence ils; les démarches nécessaires po proprieté quils en janiere temps, ervant que la ma Majortant que ch prende des information pendant l'insurcition Want pris aucun pais le of flowers Sour travelion to 6.018.1

Interfrete

الشكل رقم 2 ـ رسالة طلبة زاوية عبد الرحمن اليلولى الى حاكم دائرة فورنا سيوفال A.O.M. Carton 2 H 81

## الثقافة العربية المعاصرة ومصير الوطن العربي

- د الحبيب الجنحاني

استاد بكبية الأداب ـ موس

ان العلاقة بين شتى مظاهر الواقع العربي اليسوم، ومصير الوطن العربي متينة، جدلية، فهي تعكس الوضع السياسي والاقتصادي والثقافي (1)، ولكننا نريد التركيز هنا على قضية معينة تتمثل في مدى تأثير الثقافة العربية المعاصرة في صقل معالم مستقبل الوطن العربي، وهو جانب خطير \_ في نظرنا \_ لما يتميز به التأثير الفكسري من استمرارية، وقدرة على تجاوز المعطيات الظرفية، فقد عرف المظهر السياسي في الواقع العربي المعساصر



ازمات حادة جعلت روح التشاؤم تسيطر على ذوي النظرة القصيرة ، المحدودة ، فيصابون بالتقوقي ، واللامبالاة ، ولكن الرؤية الفكرية المستقبلة قد صمدت وواصلت اداء رسالتها في ظروف معقدة وصعبة ٠

ليس هدفنا الرجوع الى الماضي البعيد للتعرف الى سمات الثقافة العربية المعاصرة بل سنقتصر على مرحلة ما بعد هزيمة حزيران 1967 ، وهي مرحلة دقيقة ، ومليئة أ

الاحداث ، والمفاجآت فى الواقع العربي بالرغم من قصرها ، فقد مر خلالها الفكسر لعربي بتجربة خصبة ، وقاسية كانت محكا لمدى قدرته على تجاور المراحل الظرفية ، تركيز اسس النظرة الشمولية المستقبلية ·

نقد تأثر الفكر العربى بهذه الاحداث تأثرا عميقا ، وانعكست عليه طلال مأساوية لواقع العربي ، وقد أصبح هذا الواقع اثر هزيمة حزيران يشكو ازمة ضياع خانقة ، إضحى الوعي العربي متمزقا ، ومهزوزا ، فلا غرو – اذن – أن يلمس المتتبع لحركة الثقافة العربية المعاصرة في مختلف الاقطار العربية خلال هذه المرحلة مطاهر التشرذم الفكري لدى بعض الفئات من المثقفين العرب ، وصمتا عميقا لدى فئة اخرى ، ومراجعة نقدية جذرية لدى فئة ثالثة (2) •

ثم جاءت حرب اكتوبر ، وما حققته من انتصار نسبى فظن الكثير أن الفكر العربي سيتخلص مما أصيب به من تمزق ، وانقسام ، وقد كان الظن مخطئا ، ولم تنجح بعض الاقلام التي حاولت استغلال صمت الفكر العربي في وقفته النقدية العميقة من اثبات ن حرب اكتوبر كان لها تأثير ايجابي وعميق في حياة الفكر العربي أيضا ، ولا يرجع الك \_ في نظرنا - الى ما أثير من جدل حول نسبية الانتصار ، أو الى الاحداث السريعة المؤلمة التي عرفها الواقع السياسي العربي ، والتي عصفت بنتائج حرب اكتوبر عصفا شديدا ، ونعنى هذا الحرب الاهلية بلبنان ، ونتائجها الخطيرة ، بل يعود اساسا الى شعور عدد كبير من المثقفين العرب بضرورة مراجعة نقدية جذرية ، واعادة النظر في كثير من المفاهيم والقيم التي طفحت على سطح الفكر العربي المعاصر ، فقد وعي الكثير أن معركة المستقبل العربي ليست معركه سياسية واقتصادية واجتماعية تحتاج السي مرحلة معينة ، بل هي معركة حضارية تتطلب مراحل عديدة ، تتمثل نقطة انطلاقها في تركيز رؤية شمولية معينة لمستقبل الوطن العربي (3) • انه لا يمكن أن نتحدث عن موقف واحد للنخبة المثقفة العربية تجاه هذه القضايا ، أو حتى عن موقف متشابه ، فقد ابرزت مرحلة ما بعد هزيمة حزيران الفروق العميقة بين التيارات المختصة في الثقافة العربيــة المعاصرة ؛ فنم يشعر كثير من المثقفين العرب بحتمية تلك المراجعة الجذرية المشار اليها ، فأنتهسز البعض الفرصة لملء الفراغ الذى تركه ممثبلو الفكر الواعي الهادفء واصبحوا بيادق للقيام بعملية تبريرية في الميدان الثقافي خدمة لابطال الواقع السياسي العسربي المهزوم ، المازوم ، وسيطر القلق والتمزق على فثات اخرى وقعت في خطأ كبير ، حيث خلطت بين سلبيات الاحداث السياسية ، وما تحدثه من هزات ظرفية وبين رسالة الفكر العربي الجديد ، وهي رسالة ثقافية حضارية طويلة المدى • ونقف في تتبعنا لمواقف تيارات الفكر العربى المعاصر في احداث المرحلة الاخيرة على الظاهرة التالية المتمثلة

فى أن التيارات التى لم تمسها ازمة التمزق والتشرذم الفكري ، ووقفت مسن الاحداث موقفا نقديا ، ايجابيا هي التيارات المتبنية لرؤية جدلية ، شمولية لآفاق المستقبل العربي والتى تعتمد المنطبق السببي والجدلية التاريخية في تحليل حاضر المجتمع العربي ، وبالرغم من هذه الجدلية التي توحد بينها في استعمال اساليب البحث والتحليل ، فهي متاينة عقانديا . وتتعادبها تيارات سياسية معتنفة .

وبرز ضمن هذه التيارات التي يجمع بينها قاسم مشترك ـ بالرغم من اختلافها تجاه كثير من القضايا العربية - يتمثل في الوعي العميق بصرورة دعم الاتجاهات الرامية الى عقلنة المجتمع العربي ، والى غربلة السلبيات ، والمعوقات التى قاديت الى تعاقب الهزائم تيار يحاول أن يجد المعادلة الصعبة بين مفارقات ، وتناقضات الواقع العسربي السياسي ، والاقتصادي ، والثقافي وبين وضع اسس جديدة لعملية حضارية طلويلة المدى ، وتهدف الى بناء الوحدة العربية بناء سليما ومتينا ، انطلاقا من الهياكل التحتية ، والتحول الحضاري الجذري البطيء الذي يحتاح الى عدة مراحل تاريخية موضوعية ،وسيكون لهذا التيار شأن خطير في المرحلة القادمة • يقف أنصار هذا التيار اليوم مناهضين للنظرة الميكانيكية في التفسير ، وضد سرد الاحداث في شتى ميادين المعرفة بطريقة استاتيكية جامدة ، ويناهضون العشوائية في السياسة ، والاقتصاد ، والتربية ، والثقافة ، وينددون بالواقعية الفوتوغرافية ، أو التسطيح الواقعي الآلي في الحياة الثقافية العربية الراهنة ، وبظاهرة تسييس الانتاج الثقافي الذي يوقعه في الأنية ، والمباشرة السطحية ، ولكنهم يفضحون في نفس الوقت التشرذم الاديولوجي ، والمعتقدية (الدوغمائية) التي اساءت الى الفكر العربي الجديد ، واستغلتها بعض النظم العربية عن وعى لتحريف رسالة هذا الفكر الذي ينطلق من معطيات واقسع المجتمع العربي وقيمه ، رابطا ذلك بالقيم الثابتة في تراث الحضارة العربية الاسلامية ، ولا سيما بالجوانب المشرقة في هذا التراث (4) •

ان انصار هذا التيار الفكري الجديد بين تيارات الثقافة العربية المعاصرة يسعون جاهدين :

- الى عقلنة شتى مظاهر الحياة فى المجتمع العربي ، ويعلقون فى هذا الميدان بالذات آمالا واسعة على السياسة التربوية ، والعمل الثقافي فى الاقطار العربية
  - ـ والى بلورة أفاق التحول والحداثة ,

- \_ والى نشر ثقافة وطبية ، قومية ، انسانية •
- ويجب أن يهدف هدا العمل الثقافي في مستوياته الثلاثة الى التعرر الوطبي, والتقدم الاحتماعي ، وتحقيق الوحدة العربية .
- والى ضرورة التخلص في الحياة الثقافية العربية من الروح التشاؤمية والانهزامية ·

وهم يشعرون بخطر الهجرة الثقافية عن الارض العربية من جهة ، وبخطر الهجرة الداخلية التي يضطر اليها المثقفون في كثير من الاقطار العربية ·

أن رسالة الثقافة العربية المعاصرة تتجاوز في نظرهم الاحداث الظرفية ، وتقلبات الواقع السياسي العربي ، فهي رسالة تعتمد في أهدافها رؤية مستقبلية تنطلق مسن تحليل اقتصادي ، واجتماعي ، وثقافي للمرحلة الحالية التي يمر بها المجتمع العربي .

ان بعض التيارات الفكرية العربية المتطرفة ، ولا سيما التيارات التى تشكو داء لمعتقدية تتهم هذا التيار الذى وضعنا بعص معالمه بأنه تيار توفيتى . تلفيتى ، ولكنها ولا تمثل خطرا على رسالته الثقافية فى المرحلة التاريخية الراهنة ،

أما الخطر الحقيقى الذي يهدد انصار هذا التيار في محاولتهم ايجاد المعادلة الصعبة المشار اليها ، وهو خطر قد يضطرهم الى الهجره الداخلية ، كما هو الشال لأن في بعض الاقطار العربية فلا يمكن أن يأتي الا من تيار المكر الملسفى ، ودلك لسبين رئيسيين ؛

أولا . ان بعض النظم العربية تدعم هذا التيار لمظروف سياسية معينة ، وهي نظم تفكر في الحاضر ، وتسعى بشتى الوسائل للمحافظة على الوضع السياسي الراهن ، هوليست لها رؤية مستقبلية وطنيا ، وقوميا ، وكونيا •

ويدرك قادة هذا التيار الفكرى السفلى أن دعم هذه النظم ليس لوجه الله . بـل لحاجة في نفس يعقوب ، فهي ـ اذن ـ لعبة متبادلة ·

ثانيا: ان هـدا التيار يجد أصداء عميقة في صنوف المماهير العربية لارتباطه بمعطيات دينية وحضارية عميقة الجذور •

ومن الصعب على هذه الجماهمين أن تدرك الحقيقة ، وعفرة بسين الاعتزار بقيمها المضاري ، والاعتزاز بها وبين استعمال هذه القيم لاهداف سياسية ،

ومغامرات قد تهدد تحررها الوطني ، وتقدمها الاجتماعي والحضاري · ونود في هذا السياق طرح القضايا التالية ·

1 ـ ان الملاقبة بدي التعلف الفكرى والتعلف الاقتصادى والاحتماعى عميقية فانه لا يمكن فصل الثقافة العربية المعاصرة عن البنيات الاقتصادية والاجتماعية في الوطين العديمي •

يقول الكاتب المغربي محمد زفزاف « أنا لا أستطيع أن أفكر تفكيرا أيجابيا أذا لم أجد خبزا أكله ، سوف أفكر في معدتي أولا » (5) .

2 - انه لا يمكن - هى نظرنا - فصل الثقافة العربية المعاصرة عن تراث الحضارة العربية الاسلامية ، وليس هنالك تناقض بين ما يسعى اليه الفكر العربي الجديد من عقلنة المجتمع العربي ، وترسيخ اسس المعاصرة وبين احياء الجوانب المضيئة فى تراثنا .

انه حل سهل ان نلقى تبعة الهريمة على تراثبا ، وحضارتها ، متهمين اياها بأنها «حضارة لفظية » ، ومتهمين انفسنا بأننا شعب يتكلم أكثر مما يفعل دون أن نبحب للاسباب الحقيقية التي تحول بينه وبين الفعل الخلاق (6) •

ولمكن يجب أن نفصل بين التراث والرجعية الفكرية ، فهناك تيار رجعي محسافط يعيش في الماضى ، ويقدس التراث العربي الاسلامي ، ويجمد عنده فيسقط في عدمية وجودية كاملة فكرا وسلوكا ، ولا يحاول التفتح على الثقافات العالمية ، مجمدا التاريخ مصنما السلف ، فهم وحدهم على صواب مطلق و وحدود تيار يؤكد شكلية التسراث ويضفى عليه مسحة القداسة ، فهو يضر بالتراث ، ويحجره ، وينفر الناس منه و

وينبغى أن نعترف بأن لهذا التيار تأثيرا كبيرا في صفوف الجماهير العاربية . فالرجعية تظهر في صورة الحامية للتراث وحدها في المجتمع العربي الاسلامي .

وهنالك تيار آخر ليس له شأن يذكر في صفوف الجماهير العربية هو تيار فئت الرافضين للتراث باسم المعاصرة فهم يرون صورة الحاضر في المستقبل ، وفي المستقبر فقط ، فقد ارتموا في احضان الآخرين ، واغتربوا ، وفرضوا على انفسهم عسزلة في الواقع العربي ، وهي فئة قليلة تشكو ضروبا من المركبات ، فمنطق نظرتها الاندحارية الى التراث منطق نظري هروبي .

اما الموقف الثالث من التراث فيمثله أولئك الذين يحاولون خلق المعادلة الصعبة في الحياة الثقافية العربية المعاصرة ، فهو تيار تقدمي مجدد يختلف في رؤيته التاريخية كل الاختلاف عن التيارين السابقين ، فهو يسعى جاهدا لتحسرير التاريخ والتسراث ، وغربلته من مظهم الخرافة والتزييف ، وتخليصه من نظهرة التوثين والقداسة ، واخضاعه لمقاييس المنهجية العلمية ، فهو يقاوم النظرة الطوباوية للتراث التي تستقطب الجوانب المظلمة البلهاء دون انفلات ، ويندد بهذا الموقف الذي يريد ان يحول التراث الى تراث شكلي خال من محتواه الانساني .

ان المثقف العربي الواعي ، الحامل لرسالة التجديد يتطلع الى التسرات العربي الاسلامي فكرا وحضارة من زاوية شمولية متحدة ذات أبعاد تقدمية تسقط من مضامينها كل مظاهر الاندحار ، والانفلاق ، والسوداوية ، وتؤكد على ما في تراثنا من شلك ورفظ ، وتمرد عميق ، وفكر عملاق ثوري ، وبذلك يصبح تراثنا وثيقة انسانية رائعة تستقى مع أهداف العمل الثقافي المشار اليه وطبيا ، قوميا ، وانسانيا (7) .

3 \_ ان الحديث عن الثقافة العربية المعاصرة يجر حتما الى الحديث عن النخبة المثقفة في الاقطار العربية ، فقد لمحنا الى تياراتها المتباينة ، والى بعض مظاهر التأزم في صفوفها •

ونود هنا أن نلاحظ أمرين بارزين .

1 \_ 1ن بعض الفئات داخل هذه النخبة تشكو تخلفا مهولا بالرغم من الدور الطلائعى المناط بها ، فهي مطالبة بالمساهمة الفعالة في معركة الخروج من التخلف في نفس الوقت الذي تعاني فيه من مظاهر تخلف رهيب !!

ب ـ ان التخلف الذي تشكو منه الاقطار العربية يقتضي منطقيا أن يكون للنخبة المثقفة دور واضح فعال في تسيير شؤونها ، والمشاركة في تعديد مصيرها ، ولكننا نجدها في الواقع تعيش هامشيا في مجتمعاتها ، بل قل محاصرة تكاد تختنق في أغلب الاقطار العربية ، فتضطر الى الهجرة الخارجية والداخلية معا ، ونعني بالخصوص المجموعة الفعالة ذات النظرة العميقة المحللة لقضايا بلدانها ، والتي بلغت درجة النضج الفكري ، فاصبحت لها رؤية شعولية كونية .

اننا نقرا احيانا ، او نسمع نقدا لاذعا موجها الى رجال النخبة المثقفة لما يبدو من تباين في وجهات نظرهم ، واختلافاتهم العقائدية ·

اثنا نؤمن أن هذا الصراع الايديولوجي المعروف اليوم في صفوف النخبة المثقفة المعربية أمر طبيعي ، فهو مرتبط بنظرة افرادها المستقبلية ، وبتحديد رسالتهم في تغيير أوصاع مجتمعاتهم ، فقضية المصير العربي ما تسال مطروحة : أي سبيل ينبغي أن تسلك ؟ ولا ننسى أن المثقفين العرب هم أبناء بيئاتهم بتناقضاتها ، ومظاهر تخلفها •

ان المؤلم في هذا الصراع الداخلي ليس الاختلاف في الرؤية ، بل انعدامها لمدى عدد كبير من أفراد النخبة المثقفة العربية (8) ·

ومن المشاكل العويصة التي تواجه المثقفين العرب يوميا .

- مشكلة الحرية بمختلف مظاهرها ·
- وقضية علاقتهم بالسلطة ، فقد روي أن احدهم قال لمعاوية :

« اذا ارضينا الله اغضبناكم ، وان ارضيناكم اعضبنا الله » ، وهي جملة تصور اليوم علاقة النحبة المثقفة بالسلطة ، هاذا حاول المتقفون الواعول اداء رسالتهم الثقافية وطنيا وقوميا ، وهي تهدف أولا وبالذات الى نشر الوعي العميق ، ونقد مظاهر التخلف السياسي ، والاقتصادي ، والاجتماعي اصطدموا بالسلطة ، وان حاولوا الركض وراء ركبها ، والدورال في فلكها سقطوا . وفقدوا دورهم الطلائمي الصعب في بيئاتهم .

ولعل صعوصة هذه العلاقة ، وما يعف بها من ملابسات وأخطار حعل بعض المثقفين يقيمون جدارا برلينيا بين الثقافة والسياسة ، وهو أتجاه مخطىء في رأينا ، فلا يمكن الفصل بدي نالثقافة والسياسة ،

### المرحلة الوطنية وأفاق الوحدة العربية:

انه من المعروف ان مفهوم الامة الاسلامية الذي يعد سمية اساسية في التفكير الاصلاحي خلال القرن التاسع عشر قد تقلص ظلبه في مطلبع القرن العشرين نتيجة ظروف موضوعية معروفة ليفسبح المجال لمفهوم الوطنية في مرحلة تاريخية جديدة لنخلتها أكثر الاقطار العربية ، وهو مفهوم متأثر حدون ريسب بالمفهوم الاوروبي للوطنية ، ولكنه ارتبط بالاسلام ، وبمفهوم الجهاد في سبيل الذود عن مميزات الشخصية العبربية الاسبلامية (9) .

وقد كان لهذا المعهوم دور ايجابي في مرحلة التحرير الوطني من جهة ، وتاثير واضح فيما نلمسه اليوم من مميزات الذاتية الوطنية في مختلف الاقطار العربية ·

ومن المعروف أن ما يسمى بطبقة البورجوازية الوطنية بفئاتها الوسطى والصغيرة هي التى قسادت مرحلة التحرير الوطني فى البلدان العسربية ، وهي مرحلة عرفت بمميراتها وتناقضاتها • يتحدث الاستاذ فائق محمد عن هذه التناقضات قائلا :

« I - كان المخاض الاول لحركة الثورة مخاضا بورجوازيا ، عاجزا عن ادراك ، أو تبني حتمية الصراع الجدلي بمختلف مدلولاته الطبيعية ، والاحتماعية والاقتصادية والثقافية ، وبالتالي كانت عملية المخاض تتصف بالعمومية ، وباثارة الحواهر القومية وبتزكية المبادرات الفردية فحسب ·

2 - كان التركيب الاول لحركة الثوره العربية تركيبا هوقيا ، قاعدته الطبقات الوسطى ، والبورجوازية الصعيره بجميع تداحلاتها ومشاكلاتها ٠٠٠

٤ - جـاءت اسهامات البروليتاريا العربية متاخرة عى هذه الحــركة ونعنسي بالبروليتاريا العمال والفلاحين » (١٥) .

وان هذه التناقضات جاءت نتيجة طبيعية للاوضاع المعقدة والمتناقصة التي عرفتها مرحلة التحرر الوطني، ووجدت نفسها الفئات القيادية للمرحلة في مفترق الطرق غداد الحصول على الاستقلال السياسي، فقد احتدت التنافضات الداحلية، واستمرت التناقصات مع البلد المستعمر بالامس القريب، فقد اتضح ان الاستقلال الحقيقي لا يتم الا بالاستقلال الاقتصادي والثقافي، وقدد كان لاستمرار التبعية في هدين الميدانين أثر سلبي ليس وطنيا فحسب، بل قوميا أيضا .

وكما فشلت القيادات الوطنية في كتير من البلدان العربية في حل مشاكل مرحلة ما بعد الاستقلل السياسي ، والقيام بعمليه تعول جدري في الهياكل الاقتصاديات ، والاجتماعية والثقافية ، والتخلص نهائيا من الهياكل البالية المتحجرة التي تحول دول تحديث جذرية فقد فشلت الثورة العربية آيصا في تحقيق ما طرحته في انهان الجماهير العربية من مفاهيم وشعارات جديدة مثل حرب التحرير الشعبية ، الحسرية والعدالة الاجتماعية ، تسريع عملية التحويل الاشتراكي ، الارض لمل يعلمها ، القصاء على الفروق الاجتماعية ، تحرير الارض السليبة ، وغيرها من الشعارات ، اننا لا ننكر الخطوات الايجابية التي انجزت هنا وهناك ، ولكن المهلم أن تقف الثقافة العسربية المعاصرة موقف نقد جذري تجاه تلك المفاهيم والقيم ،

وينبغى أن يرى الفكر العربي الجديد فى الوطنية مرحلة تاريخية ضرورية لا تتناقض أبدا مع المصير الوحدوي للوطن العربي بشرط الا تستغل من قوى داخلية وخارجية لتعميق هنوة الاختلاف ·

اننا لا نذيع سراحين نقول هنا ان كثيرا من القوى المعادية للامــة العربية هى الداخل والخارج قد استغلت فى الاعوام الاخيرة فشل العمل الوحدوي العربي لاسباب ظرفية موضوعية لتقوية الشعور الوطني ، وابرار المفهوم الاقليمي الضيق .

فلابد ـ اذن ـ من التفرقة بين التنوع الثقافي أي السمات الميزة لثقافة وطنية ما وبين مفهوم التعددية الحضارية ، أو الحضارية المتوسطية ، أو النزعة الاقليمية الشوفينية الضيقة لان وراء هذه المفاهيم تكمن هي حقيقة الامر أهداف تجزيئية تحاول أن تـؤجل أكثر ما يمكن بداية مرحلة الانتقال من حالة التجزئة الى الحالة الوحدوية ، أن للفكر العربي المعاصر شانا خطيرا في هذا الميدان ، فلابد أن يعي معطيات المرحلة ، ويحدد المفاهيم تحديدا دقيقا ، ويشعر بخطر تيارات العزلة والتقوقع .

سئل اخيرا الكاتب المصري الشهير نجيب محفوظ . « الى أي مدى تؤيد الدعوة التي تنادي بضرورة انعزال مصر عن الوطن العربي ، ومشاكل الامة العربية لتهتم بمشاكلها الضاصة ؟ » •

#### اجاب:

« طبعا ، انا لا أريد هذه الدعوة على الاطلق ، فحاضر مصر ومستقبلها مرتبط ارتباطا ارتباطا عضويا بالمجموعة العربية سواء من الناحية السياسية أو الاقتصادية و التقافية » (II) ·

قد يتساءل المرء في النهاية عن دور الثقافة العربية المعاصرة في مصير وحددة السوطن العدربي ؟

انسه دور اساسي ومستقبلي ، فاذا اصيبت الاوضاع السياسية ، او الاقتصادية بالتعثر ، والتازم ، فان رسالة العمل الثقافي الوحدوي يجب ان تستمر ، وان تتغلب على العراقيل الظرفية ، وينبغي على ممثلي تيار الفكسر العربي الجديد في محاولتهم ايجاد المعادلة الصعبة التوفيق بين التغيير الداخلي ذي الطابع الوطني والعمل الوحدوي العربي الذي سيستفيد من كل تحول جذري يحدث في اي قطر من الاقطار العربية ، يقسول محمد زفيزاف :

« نحن نشـعر انـنا مدعوون الى التغيير فى نطاق التشبث بماضينا وحاضرنا العربيين ، اذ لا يمكن ان يتم هناك تغيير بعيدا عن الرقعة العربية ، فبقدر مـا نطمح لتغيير أوضاعنا الداخلية ، نزداد تشبثـا بروحنا الوحدوية العربية » (12) •

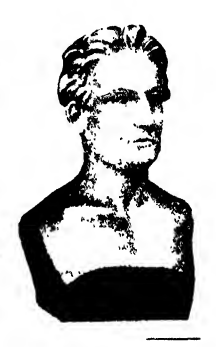
- r) انظر : في هذا الصدد ازمة التطور الحضاري في الوطن العربي الكويت 1975 ·
- 2) انظر مثلا : ملف عبد الناصر بين اليسار المصري وتوفيق الحكيم ، القاهرة 1975
- 3) راجع دراستنا عن « اختلاف الاتجاهات الادبية وآفاق المستقبل العربي » صمن
   كتابنا « من قضايا الفكر » ، تونس ، 1975 ، ص 91 وما بعدها .
- 4) انظر دراستنا « احياء تراث الفكر العربي دعامة اساسية لبناء مجتمع عربي حديث » ، ن · م · ، ص III وما بعدها ·
  - 5) مجلة «المعرفة» ، كانون الاول ، 1977 ، ص 135 ·
- 6) راجع دراسة أدونيس: «خواطر حول بعض مظاهر التخلف الفكري في المجتمع العربي » ضمن كتاب « ازمة التطور الحضاري ٠٠ » سبق ذكرد ، ولا سيما خلاصة الدراسة ص 192 وقد عرف بموقفه من التراث في كتابه « الثابت والمتحول » ، انظر نقد الاستاذ يوسف اليوسف « هل الاملة العربية معادية للابداع ٠ » الموقف الادبي ، كانون الثاني ، 1978 ، ص 107 وما بعدها ٠
- 7) راجع دراستنا « احیاء ترات الفکر العربی ۰۰۰ » سبق دکره ، ص 121 وما یلیهستا ۰
- 8) أنظر بحثنا: « من فضايا النخبة المثقفة في الاقطار العربية » ، مجلة « أفساق عربية » ، حزيران 1977 ، ص 100 وما يليها •
- 9) راجع دراستنا « التيارات الاصلاحية ومفهوم الامة والوطن » ، أبحاث الندوة الاسلامية الرابعة عن « العالم الاسلامي المعاصر . أوضاعه ومشاكله » ، القيروان ، فيفري 1978 ، تحت الطبع ، أنظر أيضا تحقيقنا لوثيقة حول عدم مشاركة ممثلين عن اليهود في المؤسسات الدستورية للدولة التونسية قبيل الحماية ، المجلة التاريخية المغربية ، جانفي ، 1978 ، ص 117 وما بعدها
  - 10) الموقف الادبي ، تموز ، 1975 ، ص 96 وما يليها ٠
    - 11) الموقف الادبي ، آب ، 1977 ، ص 119 .
    - 12) مجلة « المعرفة » ، كانون الاول ، 1977 ، ص 134 ·

# السدين و اللغيسة و التربيسة عند فيغته (\*)

ترجمة وتعليق من مولود قاسم نايت بلقاسم

يقول الفيلسوف الالمانى الكبير يوهان غوتليب فيخته ، فى كتابه الكبير : « نداء الى الامة الالمانية »، فيما يقول، عن العناصر الكونة الامة ، ما ياتى:(١) « ان وجود امة من الامم بوجود إنيتها " Ichheit " ، التى هى شخصيتها ، وان هذه الشخصيه تتكون من عناصر ثلاثة : الدين ، واللغة ، وحب الوطن •

« أن تربية الشعب على التمسك بالدين والاخلاق هي أساس كل حكومة ، وعلى الحكومة أن تؤسس معهدا دائما لهذه التربية الدينية ، وهذا المعهد جزء لا يتجزا من مؤسسات كل دولة حكيمة طيلة دوامها » •



(ع) هذه الفقرات المقتبسة سبق أن نشرناها فيما مضى و لكننا نعيدها هنا نظرا لما أثير حول موضوع اللغة في السنوات الاحيرة من نقاش في المانيا مثلا ، حيث كتبت الجريدة الالمانية الشهيرة « فرانكفورتر الغمايني تزايتونغ «Frankfurter Allgemeine Zeitung » الالمانية المائية الالمانية هي المادة الرئيسيسة « Fach der Faecher » أن اللغة الالمانية ينبغي أن تعود هي « مادة المواد » « Superfach » أن اللغة الالمانية ينبغي أن تعود هي « مادة المواد » « Superfach » وكتبت لوموند الفرنسية بتاريخ 15 يوليو 1978 مقالا هاما في الصفحة الاولى تحت عنوان « اللغة هي الجنسية » « La langue, c'est la nationalité » ودار ما دار من اخذ ورد عندنا منذ أقل من عامين عن اللغة هل هي « شكل أم جوهر ؟ » و

نعيد اذن نشر هذه الفقرات بن الفيلسوف الالماني متمثلين بقول أبي الطيب : ولي س يعسم في الاذهان شيء ادا احتسام النهار الي دليسل!

<sup>(1)</sup> J. G. Fichte « Reden an die deutsche Nation »

« وان ظن الدولة (أى الالمانية) بأنها في استطاعتها تسبير الشعب بدون هذه التربية الدينية والاخلاقية ، ونهاونها في هذه المسألة ، هما اللذان أدبا بها الى المالة التي تتخبط فيها اليوم ! » • (1)

م على أن هذه النربية الدبنية والاحلاقية لا بنبعى أن بكون هدفها العالم السماوى عبر الحسى فحسب ، أد أن الحياة الرصية وسماوية ، والذي لا يؤمن بالحياة الارصيبة مصيره إلى الزوال السريع » •

« ان الفهم الحقيقي للاشباء هو ان الحماه الارضية حماه حقيقة ، علبنا أن تحياها ويتمنع بها بحق شاكرين ، في ظل أحيرام الدين والاحلاق ، وفي انتظار الحباة السماوية التي هي أعلى منها » .

« على آنه أدا كانت في الدين بعرية للعبيد المصطهدين عن عبوديهم ، فأن الروح الدينة في الواقع هي التي تسعى أن تحب هؤلاء العبيد على رفض عبوديهم بلك ، وعلى تحرير انفسهم ، وتجب علينا أن تعمل كل ما تستطيع صد استعلال الدين وأمنهانه الى دركة ( أي عكس درجه ) جعله بعرية وسلوى للعبيد ! » .

« ان الطغاة بمبلون طبعا إلى امنهان الدين واستعماله كمخدر لحرمان ضبعاباهم من الحباة الارضية ، يدعوى أن حياه سيماويه ينظرهم ولكن علينا الايفيل من الطغاة هذا الامنهان للدين ، كما أن علينا أن يمنعهم من يجويل الارض إلى جهيم ، ليشوفونا أكثر إلى الحباة السيماوية » •

2) \_ م ان اللغة هي رمز وجود الامة . وبعدر أصاله اللغة والمحافظة على اللغه الاصلم (2) أو فقدانها بكون المحموعة البشربة أمه وشعما أصملا أو محرد أشمات فحسب . •

و واللغه أو المحافظة على الاصل بؤير على البراب ، أى الوطن الجديد ، فالالمان الذين هاجروا الى امريكا وكويوا هناك حالبات ومدنا ، كاملة يتكلمون يلغيهم ، ويحيون حياتهم ، ويجافظون على تقاليدهم ، ويقوا ألمانا رغم يبدل البراب أى رغم حياتهم في

<sup>(4) 1804-1814</sup> 

<sup>(2)</sup> Ursprache

بلاد غير بلادهم الاصلبه · أما الالمان الذين لو بغلب عليهم المحتل الاحتبى وانساهم لغتهم فهم لن بمودوا المانا رعم انهم بقوا في ألمانيا ، ·

و ان اللغة هي التي تكون الانسان ، ولبس العكس ، وهي التي تؤثر فيه ، وليس العكس و فهي صدى روح الامه ، وتؤثر في النصورات ، وتصبغ عليها معاني والواناء وتعكس عليها اشعه أو ظلالا حاصة بها هي التي تجعل الانسان من هو ، وليست مجرد أداة بعبر بها الانسان عن نفسه ، بل هي ، أي اللغة ، الطبيعة الانسانية التي تبرز منه في شكل أصوات خاصه معنه لا بمكن أن تكون عيرها ، أد بهذه الاصوات الخاصة التي هي صدى الروح ، بما تحمله من شحنات عاطفيه ، وتصورات ، ومفاهيم ، وذكريات مشمركة ، بنفاهم الانسان مع من شاركونه نفس النصورات ، ونفس المفاهيم، والطبائع ، والنعاليد ، والعادات ، والذكريات ، أي مواطنيه ، ولو كابوا ولدوا في قارات أحرى عير فارته ! ، و

و فهى تلك الطبيعة الانسانية ، أى الطبيعة الوطبية المشتركة ، الني تبرز في شكل اصوات ، مى الالعاظ ، مى اللغة ، ابها الني بكون الخلية ، وتطبع الانسان بطابعها ، وتشكله بشكلها ، ويؤبر فيه النابير العمنق الذي يجعل منه انسانا آخر ، بمميزاته الحاصة به ! » .

و انها تلك الغوة الطبيعية العارمه Naturkraft التي تبدعق تلقائيا ، وتؤثر في الانسان والحياة تاثيرا مباشرا فعالا ، بما تشحنه من طاقة كامنة ، وقوة ديناميكيية بياضة تدفع إلى الامام ! ، •

« أنها ذلك السيل المتواصل sactiger Fluss لا بمعنى السيلان الدائم الديمقريطي (1)، في التغير ، بل بمعنى الدوام ، والاستمرار ، والتواصل ! » •

و ان الذي يفقد لغنه يمزق الحيط الذي يصله بالاجداد ، ويفقد معها حلقات ماضيه ، يشعر بفجوة عميقة حقيقية في تطوره ، ينقطع عن أصله ، كجلمود صخر انفصل عن

<sup>(1)</sup> ديمقريطي ، من ديمقريطوس ، الغيلسوف اليوناني الشهير صاحب نظريــة سيلان الدائم ، أي التغير ، ونظرية الذرة ·

لصخره الأم ، وحطه السيل من عل ، فجرفه وفذف به بعندا الى اعماق الذوبان ، الانتجاء ، واللاوجود ، لان اللغة الاصلية هي الحباة ، والني نمد بالحياة ، ولان الامم لمغلوبة الني تفقد لغتها تندمج وتذوب في حنس اللغة الغالبة ، . .

« أن اللغه يؤثر في الشعب المبكلم بها يأبيرا لا حد له ، بمند إلى تفكيره ، واراديه ، عواطفه ، وتصوراته ، والى أعماق اعمافه ، وأن جميع تصرفانه تصبح مشروطه بهذا لنائير، ومكتفية به » •

و بل وابعد من هذا: ان السعب الماس بلغه أجسه ببيلع بدون شعور حتى الشتائم لموحهه البه ، وبنبياها ، ويوجهها الى نفسه ، رعم انها ضده ، وعندما بعيني من ذلك كل ما ببغي له هو محاولة النجرة من نفسه ، ونقبص شخصيه الامة الغالبه مادبا ، وروحيا ، أو كليهما معا ، حتى بم اندماجه فيها كلية ولا بنطبق علبه كلمات النحقير لمخصصة لبنى قومه ، .

« ولأن اليونان عرسوا في الرومان مركب النفص وسنموهم المنوحشين Barbaren ، حاول الرومان طافة جهدهم تفليد النونان في كل شيء ، لنتخلصوا من جلبابهم ، صبحوا نونانا ، ولا تنطبق عليهم صفة المنوحشين » .

«وكذلك لان الرومان وصفوا الالمان بهذا النعب بذل هؤلاء الاخيرون كل ما استطاعوا بي جهد ليقليد الرومان والابدماج فيهم ، وذهب بهم مركب النعص، والماثر بالرومان ، والمعلق بهم ، والحرص على النسبه بهم ، الى حد الغاء جميع الكلمات التى بهدو عليها على الاصالة الجرمانية ، ليحلوا محلها كلمان لاتبنيه ، لان هذه الاخيرة في نظرهم نثال النبل ، والاناقة ، ورمز النفافة الرفيعه ا وحنى عبدما نفيت هناك كلمات المائية بعانب كلمات لانينية بنفس المعنى كان أجدادنا الجرمان اولئك بسنعملون الكلمات للابنية طبعا ، ويفضلونها على الالمائية التى كانت في نظرهم بحكم اندماحهم ومركب لنقص لديهم رمز التاخر ، والبدائية ، والهمجية ! »

« مساكين أولئك المندمجون الهاربون من اصلهم ، اللاجئون الى اعدائهم ! وهذا برض عميق في نفوسنا ، نحن الالمان ، حنى حاء ماربين لوبر فاحيا الالمانية من حديد ، ربعث فيها النشاط والقوة ، وأرجع لها مكاننها وأصالتها ! ، ٠

« ان لمه امة من الامم هى فونها الطبيعية ، كما دكرنا ، وعليها ان تسنفد كل ما ف هذه اللغة من امكانيات ، وملكات ، وفوة طبيعية للتعبير عن نفسها ، مع تنسير الالفاظ ، واخبيار المعانى ، بحبث تصبح كلا متناسفا . مستحما انسجاما منطقبا ، ودا دلالة واصحه نامه » •

« اما بلك الطبعة التي بسياهل في لغتها ، أو توريد ببسيطها ، وتتوخى السهولة وتتحاشى الالفاط الصعبة النطق ، فهي لا حق لها أطلاقا في المشاركة معنا في هذ الموضوح ، أذ أن هذه الطبعة نفسها هي التي تساهى بكل ما هو أجنبي عنا من لغة ، وعادات ، ولياس ، ويرى فيه البيل كل النبل ا » •

« وان هذا المرض ، مرض النهاف على كل ما هو من الحارج لدى طائفه من مواطنينا، هو أصل جميع مصائبنا ، وسبب الهوه التي يزداد الساعا بين هذه الطبقة المترطنة بلغة الاحاب ، والمباهنة يزيهم في الملبس . والمقلدة لهم في الاخلاق ، وعامة الشعب المنسك باحلاق البلاد ، والمحافظ على لغية التي هي قوية الطبيعية ، والضامنة الأصالة شخصية ، واستمرار وجوده ! » .

« والدولة الى معرض على النبعب المجمع الاجبارى لرد الغزو المادى ، مع احترام حقوق الفرد وحربته في الظروف العادبة ، لا بحق لها فقط ، بل يبجب عليها ، ان تفرض عليه أبضا التربية الصحيحة لنحصبته من الغزو الروحى ، وتضمن له الاستمرار والحلود ، وكل تربية صحيحة سليمة لا يمكن ان تقوم الا على أساس اللغة القومية الاصيلة التي هي القوة الطبيعية الاولى للامة ! » •

« ولان ضمان استمرار الامة متوقف كل التوقف على هذه التربية ، نرى ان حل مشكلة التربية شرط أساسي لحل جميع المشاكل الاخرى ، وان الامة التي تحقق التربية المثل هي الوحيدة التي تستطيع أن تحقق الدولة المثل ! » •

« وفي هذا السياق تتحتم علينا كتابة تاريخ أمتنا ، ناربخ بلهب ويحمس ، ويدفع بنا الى الامام ، تاريخ يكون لدينا مثل الانجيل ، ويقرأ بنفس الحب ، والتقديس . والاجلال ، تمجيدا للاجداد ، وحنا لأنفسما على اقتفاء أثرهم ، لنكون جديرين بالانتساب اليهم ، ولنترك شيئا للاجيال المقبلة ، لاستمرار شخصيتنا ! » •

« ان هذا الفسخ والمسخ لروحنا ، وان هذا المحو لشخصيمنا وإنبتنا " Ichheit " وان هذا المحو لشخصيمنا وإنبتنا المعب كل هذا وان هذا الانسلاخ عن الشعب كل هذا يؤدى الى حب التقليد للاجانب ، وترك الشعب سدا ، بل يؤدى حتى الى خيانته وغدره وصراخ فى وجهه اذا ما نادى للرجوع الى اصله واحترام اصالته ! » •

« وهذه التبعية نجدها احيانا تختفي ، وتتستر ، وترتدى ارديه مختلفة تتقنع بها • ولكنها تنكشف في النهاية ، مهما كان مخبؤها عميقا ! » •

3) وعن العنصر النالث للسخصية وحياه الامه ، وعو حد الوطن ، يقول فيحيه .

« فكما أن الدس هو العنصر الدائم لحناننا الروحية العليا ، كحياه روحية بمعنى الكلمة ، قان حب الوطن هو العنصر الدائم والاساسى لحيانيا المدينة كمواطنين » •

« آن الوطني هو الذي بعمل على تحقيق هذف الانسانية قبل كل شيء في اهته التي هو عضو هنها • أن الوطن خالد ، هذا الوطن الارضى الحسى الذي تعن فيه ، وأن الذي لا تحب وطنة ليس له وطن ، وأني لأربى كل الرياء لمن لا وطن له ا » •

« ان الذي يربد الخلود لنفسه لابد أن تريده لوطنه . وان الوطن لخالد ، والحب لا تعلق الا تالخالدات ، والذي تربد الحلود لوطنه ازادة حقة يدركه لا محالة ! ، ٠

« انظر فقط الى مثل الرومان وتمجيدهم لروماً . لابهم كانوا برون فيها الخلود ، لها ، ولانفستهم من خلالها ، ولكل ما تمثل من فتم في نظرهم ! وقد تحقق لهم ذلك ! فكل ما في روما حقيقة خالد ، لانها ارادة شعب كامل اراد لها ذلك الحلود ! ، •

« ونحن الالمان ، كبف كما سيصبح بحث حكم الرومان الدين كابوا يزحفون لاحتلال أرصنا ، ومحو لغننا ، والفضاء على تفاقنما . لولا حب الوطن هذا ، ولولا رعبة الخلود لدى اسلافنا ، ولولا كفاحهم الطويل المربر ؟ » •

« لقد حاول الرومان أن بغدووا علىنا بعمهم كلها ، التي كانب بيميل في الالعاب . وفي ثقافيهم ، ولغيهم ، وعاداتهم، مع العبودية ، ليعويصنا بدلك كله عن حريبا ، وتعافينا ، وعاداتنا ، •

« ولكن اسلافنا اعتبروا جميع علك النعم نقما ، وقاوموا، وتشبئوا بلغتهم ، وثقافتهم ، وعاداتهم ، وحربتهم ، وبفضل كفاحهم ورغبتهم في الحلود بقينا من نحن ، أي الالمان الى الابد ، ولاسلافنا أولئك عدبن أيضا حتى علك القبائل والشعوب الجرمانية الاخرى الني لم يمحها الرومان من الوجود! ، ،

« وعلينا بقع البوم عب، ومسؤوله العمل على اذاله شبع العبوديه الجديدة في شكل الرومان الجدد . الذين بريدون أن يمحوا كباننا ! » · (1)

« علبنا أن بدافع عن تقافتنا ، وأصالبنا ، ولغننا ، حتى نبغى دائما المانا ، ونضمن الحلود لانفسنا وابنائنا ، وأحفاد أحفادنا إلى أبد الآبدين ، ولنبغى من نحن ، بجميع مقوماتنا وعناصر كباننا ، أى أن ببعى ألمانا ! » •

« وانا سننغلب في النهامة ، لأن النصر لبس للقوه المادمة ، ولا لكثرة الاسلحة وننوعها ، مل للقوه الروحمة ، للعزم وارادة الحلود ! » •

« ارجو \_ وربما اخطأت في هذا الرجاء، ولكن بما انى لا اربد ان ابقى حيا بعد اليهم الا من أجل هذا الرجاء ، لا اربد الا ان اتمسك به ، وهو ان اقنع بعض الالمان بان التربية يصها هي التي ستخرجنا من هذا المازق ، وتنقذنا من جميع هذه المصائب التي بلينا بها ، وليضحك كل من ساوره هسه بالضحك من هذا الامل ، وليسخر بي من شاء ، .

« أن الاشبياء باسبابها · ونحن نعرف الاسباب التي أدت بنا إلى ما نحن عليه الآن ، مو الاهمال والنهاون · ولكن هذا الاهمال كان في الماضي ، ولنترك الماضي ماضيا لانه فارج طاقتنا ، ·

« ولئن كان الحاضر أبضا ليس في وسعنا لانه ننيجة لذلك الماضي ، فان المستقبل اليدينا ، وعلينا ابتداء من اليوم ان نعد أنفسنا لمستقبل جدير بنا وبأمتنا • وكسل تتجاوز اهتماماته البحث عن الخبز فقط مطالب بان يساهم في هذا التجنيد لاعداد الستقبل • وليكن المسؤولون الاولون في الدولة ، ومساعدوهم ، ومستشاروهم ، على المانيا والنمسا •

راس العاملين لهذا المستقبل ، حنى نرى في حياتنا ذلك البوم الذي يمحى منه العار الذي الحق بالاسم الالماني وبالمانيا محوا نهائيا والى الابد! ، •

« ان التربية فقط هي التي تستطيع أن تنقذنا من هذه الهمجية الانحلالية الزاحفة علينا ، ولذا يتحتم على جميع الالمان الذين يتمتعون بمعرفة الالمانية ، وليس فقسط بالجنسية الإلمانية ، ان يعملوا من أجل هذا الهدف الوطني المسترك بين جميع الدول والدويلات الالمانية اللغة ! » ·

« ان هذه التربية ينبغى طبعا أن تكون باللغة الالمانية ، والمعلمون ينبغى أن يعلموا بالالمانية ، والكتب الدراسية تكون بالالمانية ، وذلك أنى لا أتصور كيف يكون الامر غير ذلك ! أنى لا أتصور أن تكون هذه التربية بلغة أخرى غير الالمانية ، أنى لا أتصور أن يعلم المعلمون وتؤلف الكتب الدراسية بلغة أخرى غير اللغة الالمانية ، أية كانت هذه اللغة ! » •

« ان هذه التربية يجب أن تكون وطنية بمعنى الكلمه ، لا مواد اجنبية مترجهة ، لل باللغة الالمانية ، تتدفق من ينابيمها ، ونستمد فوتها من حياة هذه اللغة ، التي سميناها القوة الطبيعية للامة ! » •

« انى ادعو الدول الالمانية الى النسابق فى هذا المجال ، وان العصل سيكون للتى سناخذ المبادرة ، وستتلوها جميع الدويلات الالمانية الاخرى معنرفة لها بالجميل ، والاحترام للجذع المسترك ، وشاكرة لها قصب السبق كأكبر محسن الى الامة كلها ! » • ان الموقف خطير ، وانى لا أمزح ، ولسن هنا لأحكى لكم آخر نكتة ، هذه العادة السيئة التى بدأت تتفشى لدبنا ! وذلك ان الامة الالمانية أمة مهددة فى كبانها وانستها الميزة لها عن الغير ! » •

« ان اللغة تسير جنبا الى جنب مع الاستقلال ، فالشعب الذي يفقد الاستقلال ، يفقد

لغته بصورة آليه · وحتى اذا لم يفقدها ، فلا يمكن أن يكون لها أدب ، وذلك أنه أى أدب يمكن أن يكون لشعب فقد استقلاله السباسي ؟ » ·

« كما ان الذى نفقد لغته يننهى به الامر الى الذوبان ، كما ذكرناه آنفا ، وذلك ان اللغة هى الفوة الطبيعية الاولى لأمه ما ، فهى صدى روحها وأصالتها ، (1) وهى لسان شخصيتها والحافظة لنراثها ، والضامنة لاسمرارها الروحى ، والرابطة بين أجيالها الى آخر الايام ! » •

« ان العبد ياخذ لغة سيده ، الا برى الآن أدباء لنا وقد بدأوا بتسابقون الى الكتابه بلغة المحتل ، للمدح والسلق ، والنقرب ؟ ماذا سبكون المصير بعد جيل ، أو جيلين ، أو ثلاثة ؟ » •

« ان الناريخ بعلمنا انه كلما وجدت أمه من الامم الا وكانب لها لغنها الخاصية ، وان فقدانها لهذه اللغه يؤدى بها لا محالة الى ففدان وعنها ، وابنها ، وذاتينها ، لان المحتل يحرص دائما على فصل ضحاياه عن ماضبهم نقطع وسنله الانصال الني هي صدى اسلافهم ، والقوة الطبيعية الحبه لامنهم ، اذ أن اللغه المكبوبة هي الاستنب الذي يضمن نماسك الوحدة الوطنية ، وهي العروه الوثفي التي تربط بين الاحياء ، وتصل بالاموات، ويكتب بها سنجل الامم ! » ،

« ان شخصيه امة من الامم ليست شبئا اصطناعيا ثانويا ، بل هى شجرة تضرب بجذورها فى اعماق بلك الامة و وان عظمة أمة من الامم ليست فى المظاهر العابرة ، وعبقرية الرجال لا تقاس بالتماتيل التى تقام لهم ، ولا بالتصفيق والهتاف اللذين يقابلون بهما ، ولا هى فى الالقاب التى بسبغونها على أنفسهم ، وانما تقاس بالاعمال التى يقومون بها ، وتنمنل فى راحة ضميرهم ، وحكم الاجبال ، وسجل التاريخ ! » و

« ولذا لا أفهم هؤلاء الذبن بتملقون هذا العبقرى العظيم (1) الذي يريدون أذ

<sup>(1)</sup> يقصد نابليون الذي احتل المانيا ورحب به غوته Goethe ، وهمبولدت (1) يقصد نابليون الذي احتل المانيا ورحب به غوته Goethe ، وهمبولدت السام ، وهيغل Hegel ، وغيرهم ، بينما كان هو ، فيخته ، وبيتهوفن، وصديقهما الشاعر الثوري شيللر Schiller يرفضون كل اتصال به ويقاومونه ، كل في ميدانه ، وينادون الشعب الالماني الى المقاومة وعندما كتبت زوجة فيخته الى زوجها تخبره باستقبال نابليون لهمبولدت إجابها فيخته ، وهو بعيد عن براين ، « اني لن يحصل لى مثل هذا الشرف المخزى ! » « Hegels Leben » « Hegels Leben »

يستندوا اليه مهمة توجيه العالم وسبير الشؤون الدولية ا ، ٠

و أن هؤلاء المساكين لا يعرفون معنى العظمة والعبقرية اله ٠

ويمضى فبخنه فيقول لهؤلاء المسلفين \_ كما بسميهم \_ . « لا ، أبها الالمان ، أيها المواطنون ، لا سسم لكم بهذا الهراء ، ولا نترككم تدنسون لغننا الى هذا الحد بتملقكم هذا ، وهي التي خلقت للتعبير عن الحقيقة ! » •

« أينها الامه ، أيها الالمان ، استمروا في تومكم ونهاوتكم ، حتى تعقدوا جنسيتكم ولعبكم ، وإن أبناءكم هم الذبن ستدفعون بن نهاوتكم هذا الفقلوا أعز ما يملكه الانسان ، الخلق ، وذوبوا في غيركم ! » •

« لا أيها المواطنون ، بل فوموا ودافعوا عن بلادكم ، وشخصينكم ، ولغنكم ، وتقوا أن اصوات الاجداد الذبن طردوا الرومان من هذه الربوع ، وحرروا هذه الجبال ، والسبهول ، والانهار ، بمنزج الآن ، في هذه اللحظه ، بندائي هذا البكم ، لنحنكم على انفاد أصالبكم ولغنكم ، واسترجاع حريبكم ، ولا يلحقوا بهم العار والشنسار ا » ،

« فوموا . أن مصير الاسبانية كلها مربيط بكم ، ومنوفف على مصيركم ، وأذا عرفتم فستغرفون الاسبانية كلها ! » •

« هل بعرفون شيئا أدهى من المون ؟ أن الموت بنبطرنا على كل حال ، فمنا أم لم نقم ، وقد ضبحت شعوب بحياتها لمسائل أقل أهمية بكنير من فضيبنا ، وهل هناك قصية أهم من هذه ؟ » ،

« هذا ما أردت أن فوله لكم ، وأؤكده ، وكان واحبا على أن أموله وأؤكده ا ، • (1)

بوهان عويلبب فيخمه

<sup>(1)</sup> وبهذا ختم نداوه الى امته وذهب ليتطوع في الجيش، وتبعه أعلب تلامدته من جامعة برلين ، كما تبعته زوجته ، ولكنه لم يقبل في الجيش ، ورجع الى الجامعة يحاضر ، ويوجه نداواته ، وينتقل من جامعة الى أخرى ، ثم اعاد الكرة ورفض من جديد ، ولكن روجته قبلت كممرضة في احد مراكز الجرحي ومرضى الاعصاب من الجيش في برلين ، فأصيبت بعدوى ومرضت ، وعوض العناية بها ظل فيخته يحاضر ويوجه نداواته في جامعة برلين ،

ه لينطى بصوته طبول نابليون ومزاميره وهى تضج حول الجامعة » (2) • وفى احدى المراد قفل الى البيت مهرولا فوجد زوجته فى حالة سيئة وقد تفاقم مرضها ، فأخذته الشفقة عليه واقترب منها كثيرا يسألها عن حالها ، فأصابته العدوى ومرض بدوره !

وعندما قدم له ابنه دواء قال له فيخته رافضا: « دع ، كفى ، (3) انى انتهيت! » ومات فى سبيل مبادئه ووطنه بعد أن تحررت بلاده بأيام قليلة ، وذلك فى 27 من يناير 1814 ، مرتاح الضمير ، هادئى الىال ، راضيا عن نفسه ، ولا يزال يعتبر حتى اليه كاكبر (4) انصار الحرية من بين الفلاسفة الالمان ، الى جانب استاذه كنط ، وصديقه شيللر وصديق الجميع : الموسيقى الثائر الخالد : لودفيغ فان بيتهوفن ، الذى ظل يزمجر بأقواله ويرعد بألمانه (5) ، ويحرك العزائم والهمم ، انتصارا لبلاده ، ولقضية الحرية ككل

<sup>1)</sup> Fichte « Reden an die deutsche Nation »

<sup>2)</sup> Th Vogt « Fichtes Biographie »

<sup>(3)</sup> W. O Doering «Fichte»

<sup>(4)</sup> Th Vogt «Fichtes Biographie»

<sup>(5)</sup> Pahlen . « Musikgeschichte der Welt »

# الحرية والحتمية في الفلسفة الاسلامية

نظمت وزارة الشؤون الثقافية التونسية بمدينة المنستير ايام 20 − 21 − 22 اكتوبر 1978 الملتقى الثاني للامام المازرى وخصص هذه المرة لمعالجة موضوع من اهم المواضيع الملسفية لا في تاريخ التمكير الفلسمي الاسلامية « وحسب ، وانما في تاريخ التفكير الفلسفي عموما • وهو موصوع : « الحرية والحتمية في الملسمة الاسلامية » • وشاركت في هذا الملتقى نخبة من رجال الفكر والثقافة في تونس ، من الجامعه ، ومن قطاعات ثقافية احرى ، بالاضافة الى اطارات ولاية المنستير ، وطلبة الثانويات بالجهة •

وبالنسبة للغارج ، فقد دعيت الجزائر ، ومثلها كانب هذه الكلمات ، بالتعقيب والمناقشه ، ومن المغرب الاستاد الدكتور معمد عزيز الحبابي ،

واترف على جلسة الافتتاح الاستاذ معمد اليعلاوى ، ورير الشؤون الثقافيه . والعميد السابق لكلية الاداب بالحامعة التونسية ، الدى القى كلمة رحب فيها بالوقد الجرائرى والمغربي ، وعبر عن امله في استمرار هدا التعاون الثقافي على المستوى المغاربي ( كما يعلو لصديقنا الحبابي ان يقول ) ، حاصه ، وتنميته عسلى الدوام ، ودعا الى تركيز الموضوعات مستقبلا ، على الاهتمامات المشتركسة للبلدان المغربية لوحدة تراثنا على النقساقي ،

تم قدم توجيهات ، وملاحظات حول اسلم السبل لنشر الثقافة في مغتلف المناطبق التونسيسة , وضرورة الانطلاق من مبدأ العدالة في توزيع النشاطات ، أو ما يسمى باللامركزية الثقافية والح ، بصفة حاصة عسل صرورة مشاركة اطارات الجهة التي تعقد فيها هذه الملتقيات لان هذه قرصه لابرار المواهب ، والكفاءات المتوفرة حارج العاصمسة ،

والملاحظ ان هذه المنتقيات تعفد دائما تعت شعار شغصيه من الشغصيات الثقافيه التونسية ، ويكبون عوضوع المنتقى مستمدا من الاتجاه الثقافي الغالب على هده الشعصية ·

والملاحظ ان التجربة التونسية في هذا الميدان تقوم على اساس تكوين لجان تقافيه في كل ولاية ، تتوفر على تعهيرات مادية من سانها ان تلبي حاجيات السكان في الاستمتاع بالثقافة بمغتلف فنونها • وتنولى تنسيق نشاطات هذه اللجان ، لجنة تسمى « اللجنة الثقافية القومية » ، مركزها بالعاصمـــة •

وكل المعاضرات التي تلقى تطبع في كتب تعميما للفائدة ، العاجلة والأجلة •

ان هذه التجربة التي تتبعها تونس تستعق كل التنويه ، وننمني لها التطور المستمر ، والفعالية المتزايدة لما فيه حير الثقافة ، وخير المواطنين التونسيين •

ونامل أن تتضافر الجهود . وتتكامل ، بين المسؤولين عن الثقافة في البلدان المفربية خاصة ، لاشاهسة الثفافة على أوسع نطاق ممكن ، ومجاوزة حالة التغلف التي عرقلت . وتعرقل ، كل طموحنا ألى الحياة الانسانية الراقيسية ،

وفي اطار المساهمة في خلق هذا المناخ ٠٠٠ مناخ التفاعل والتكامل تنشر الاصالـة في هـدا العـدد بعض معاضرات هذا الملتقي الهام ، الملتقي الثاني للامام المازري ٠ معاضرات هذا الملتقي الهام ، الملتقي الثاني للامام المازري ٠

# حـول مشكلة القضاء والقدر في الفكــر الاسـلامي

---- د. الحبيب الفقي أستاذ الفلسفة بالجامعة التونسية

## ابعاد المشكلة:

لقد أحس المفكرون المسلمون بوضعية الانسان الغامضة والمقلقة ، وبالظروف التي يعيش فيها وعلاقاته بنواميس الطبيعة وبالاله · وقد فهموا ان كل دقيقة تمر من عمر الانسان الا وتعمل في طياتها سرا من اسرار القدر المجهول · نعم ان وضعية هذا الكائن وتصرفاته وعلاقاته بالآخرين وما تعرض له من أحداث لتبعث على القلق والحيرة وبالتالي على التامل والنظر · فمند فيها اخوان الصفاء ملعمة البؤس والشقاء التي يتقلب فيها



القرن الرابع الهجرى وصف اخوان الصفاء ملعمة البؤس والشقاء التى يتقلب فيها الانسان فقالوا: « ٠٠٠ تعيش النفس محبوسة فى عالم الغربة وموضع المحنة والبلوى غريقة فى بعر الهيولى، مبتلاة فى اسر الطبيعة مشتعلة فيها نيران الهاوية الموقدة المطلعة على الافئدة من حريق الشهوات، فاصبح الناس فى الدنيا معنبين فى صورة المنعمين، مجبورين فى صسورة المغتارين، مغرورين فى صورة المفبوطين، أحسرادا

كراما فى صورة عبيد مهانين ، مسلطا عليهم خمسة حكام يسومونهم سوء العنداب ، ينفذون احكامهم عليهم شاءوا أو أبوأ ، ليست لهم حيلة فى الخروج عن أحكامهم ولا دفع سلطانهم ولا الخلاص من جورهم الى المات •

اما الحاكم الاول فهو هذا الفلك الدوار الذي نحن البشر في جوف محبوسون ، وكواكبه السيارة التي لا تزال تدور علينا ليلا ونهارا لا تقر ، تارة تجيئنا بالليل وظلمته ، وتارة بالنهار وحرارته ، وتارة بالصيف وسمائه ، وتارة بالشتاء وزمهريره ، وتارة بالرياح العواصف في زعازعها ، وتارة بالغيوم وامطارها ، وتارة بالرعدو الزوابع وصواعقها ، وتارة بالحدب والعلاء والموتار والسلاء . وتسارة بالحدوب والفتن ، وتارة بالهموم والاحزان ، ليس منها نجاة الا بجهد وبلوى وكدر ووعنساء وحوف ورجاء الى المسات .

واما الثناسى فهو هذه الطبيعة وأمورها المركورة في الحنبة ، من حرارة الحسوع ولهب العطش ، وبار التنسق ، وحريق الشهوات والآلام والامراص والاسقام ، وكثيرة الحاجات، وليس لنا شغل ليلا ولا نهارا الاطلب الحيلة لجر المنفعة ، أو لدفع المضرة عن هذه الاجساد المستحيلة التي لا تقف على حالة واحدة طرفة عين ، فنفوسنا منها في جهد وبلاء ، وكد وعناء ، وبؤس وشقاء ، ليس لنا راحة الى المات .

واما الثالث فهو هذا الناموس ، وأحكامه وحسدوده ، وأوامره وتواهيه ، ووعيده وزجره ، وتهديده وتُوبيخه ، ان خرجنا من احكامه فضرب الرقاب والحدود ، وان فررنا منه لم نجد لذة العيش ولا صسلاح الوجود في الوحدة ، وان دخلنا تحت حكامه فما نقاسي من الحسهد والبلوى . في اقامة حدوده ، اكثر مما يحمى من السم الجوع عند الصيام وتعب الابدان عند القيام للصلاة ، ومقاساة برد الماء عند الطهارات ومعاهدة شسم النفوس عند احراج الزكاة والصدقات الواجبات ، ومشقسة الاسفار والاحكام عند قضاء الحج والجهاد ، وما نقاسي من الالم عند ترك اللذات والشهوات معربات ، وال لم ناتمر ولم ننته ، فالمدود والاحكام بعسب الهنايات ، ومع هذه كلها معربات ، والله عن اليقين لترون الجعيم « كلا سوف تعلمون ثم كلا سوف تعلمون ، كلا لو تعلمون علم اليقين لترون الجعيم تسم لترونها عين اليقين ثم لتسائل يومئذ عن النعيم » ، فهذه حاليا ليس ليا منها خلاص ولا نجاء الى الممات ،

وأما الرابع فهدا السلطان الماتر الذي قد ملك رقاب الناس بالقهر والغلبة ، واستعبدهم جبرا وكرها ، يتحاكم عليهم كما يشاء ، ويرفع ويكرم من يريد ممن يخدمه

ويطيعه ، ويتصرف بين يديه ويتمثل امره ونهيه ، ويضع ويبعد من خالفه ، ويعدم ويعده ، ويقتل من خانه أو غشه ، فاذا خرجنا من مملكته ، وفررنا من سلطانه فلا عيش لنا فم الوجود في هسده الدنيا ، الا عيشا نكدا ، لاننا قد نعتاج في لدة العيش وصلاح الماشر الى الجسم العفيد من المتعاونين في المدن والقرى ، في اصلاح أمر المعاش ، ولابد لهم من سلطان يملكهم ويراسهم ويحكم بينهم فيما يختلفون فيه ويتنازعون ، ويمنع الظسالم القوي من التعدى على الضعيف المظلوم ، ويامن لمخوفه السبل ، وياخذ الناس بلنزوم سنة الناموس ، وتادية موجبات فرائضه التي في اقامتها وحفظها صلاح الجميع ،

فلهذه العلة وبهذا السبب لا يمكننا الخروج من المملكة ، ولا الفرار من سلطانه مقال حدمناه وقدا بواجب طاعته ، فما نقاسى من الجهد والبلوى أكثر من أن يحمى مسر تعب الابدان ، وهموم النفوس ، وعناء الارواح وتلف الاجساد ، واحتمال الذل وشماتة الحسساد ، ومداراة الاحوال . وعداوة الاقرال ومشقة الاسفار ، ومعاوف الحروب . وما يتكلف من التعب والعناء في جمع الآلات والاثاث من السلطح والدواب وحوانجها ومرافقها مما لا يعمى عدها كشرة ، وليس لما منها راحة الى الممات .

واما الخامس فهو شدة الحاجة الى المواد التى لا قوام لهذا الهيكل الا بها مسر الماكولات والمشروبات واللسساس والمسكن والمركب والاتاث. وما لا بد منه في قوام الحياة الدنيا ، وما نقاسي من الجهد والبلوى في طلبها ، ليلنا ونهارنا ، في تعلم الصنائ والمتجارات المتعبة ، والمكاسب المكدة من الحرث والزرع ، والبيع والشراء ، والمناقشة في الحساب ، والحرص والشره ، وجمسع الاموال وحفظها من حيل اللصوص ومكابرة القطاع ، وأخذ السلطان لها بالجور والظلسم ، وحراستها من الآفات العارضة التي لا يعصى عددها ، كل ذلك بالكد والعماء والهموم والغموم ، وتعب الابدان وعناء الارواح وشقاء النفوس التي لا راحة لنا ممها الى الممات ، فهذه حالنا يا أخى وحال أكثر أبناء جنسنا في هذه الحياة الدنيا (1) ،

ان هذا النص الذي يحدد ابعاد المشكلة ليصف الحيرة والقلق الناجمين لا عسن قسر الطبيعة وحدها بل وعن الظروف السياسية والاجتماعية وعن ضعف الكائس البشري • وهذا ينطبق تماما مع ما جاء في القرآن : « لقد خلقنا الانسان في كبد ، ( 90 : 4 ) •

رسائل اخوان الصفاء ج 3 ص 306 \_ 309

وفى هذا المعنى يقول الفريد نورث وايتهد بعد عشرة قرون: « فان عادات الطبيعة المادية عموما وقوانينها الصارمة هي التى تعد المشهد الصارخ لعذاب البشر، ونجد ال المولد والموت والحدر والبوع والمراق والمرض والطابع اللاعلمي العام الدى يطبع كل اهدافنا · هذه العوامل كلها هدي التى تقيد النساء والرجال ، ولا تستطيع تجربتنا ان تلحق بآمالنا » (2) ·

### الصرية والوضيع الاسلامي:

لقد طهرت مشكلة الحرية في المجتمع الاسلامي في طروف المراع المدمى حير تسعت الرقعة الاسلامية ، ودخل الى الاسلاء شعبوب متنايبة لعبة وحصارة ، ورامت التفهم الاسلام فاختلفت في فهمها له ، وتحزب كل فريق الى آرائه ومبادئه ، ولعب رجال السياسية دورهم حسب ما تقتضيه مصالحهم ، وادى الاحتكاك سين العناصم المحتلفة في الثقافة الى تلاشي مفهوم الحسرية في جو من الجدال لم نجن منه الاحيال غير الحلول المبهمة ، ومن الحطسل أن ننظر الى هذه المسالة نظرة حدال وناع فكرى فعست فقد لعبت دورا حاسما في الميدان العلمي ، وبنيت عليها مسائسل كان لها أكسر المساس بالحياة السياسية والاجتماعية والاقتصادية الكن هذه المسائل وما دار حولها من نقاش والف فيها من كتب كانت قد اهملت الانسان بما له من قدرات وطاقات خلاقة ، وسلبت منه الاطمئنان وارغمته على قبول ما تشيعه من آراء في سبيل الحماس الديني المذي كانت بواعثه عداوة المرق لبعضها ،

واستمرت هذه الآراء التي ظهرت في القرون الاولى للاسلام والتي تمثل الاتجاهات الكلامية المختلفة ، خلال قرون عديدة ، بل الى اليوم ، وانطقت اقلام كثير من المدافعين عنها على انها صرح حضارة الفكر الاسلامي ، بينما بقي الفرد المسلم في حيرة ولم تسعفه تعدد التفسيرات الكلامية الغامضة ، كذلك ظهمر فريق من المسلمين يرى في النظام الجديد الذي فرضه الاسلام في المجتمع الجديد تحديدا لحرية الفرد وكبتا لمشاعره وطعق يمزق المواجمز التي عندها تقف المرية الانسانيسة . ويادى بالفوضي متسترا بمبدا القدرة الالهية المطلقة (3) .

 <sup>2)</sup> مغامرات الافكار ، ص 106

<sup>3)</sup> يروي انه اتي بسارق الى عمر ، فقال له الخليفة · لم سرقت ؛ فقال . قضى الله على بذلك ، فامر به عمر فقطعت يدد ، وضربه اسواطا ·

### اشر الالوهية والنبوة في المفكرين واصحاب الذاهب:

غير ان هناك عاملين لعبا دورا حاسما في معالجة المسائل الاسلامية وفي تحديد وجهة التفكير الاسلامي وهما الالوهية والنبوة ·

ان مسالة الاله كان لها بعيد الاثر في تحديد نشاط الانسان وبواعث اعماله ، وقد اهتم علماء الاسلام بموضوع الاله وبالشريعة أكثر من اهتمامهم بالفرد الذي لاحلت نزلت الشريعة ، فاضفوا على الاله صفة الكمال المطلق ، وكل صفة دلت على معنى الاطلاق. وحدوه بها ، وبالتالي اصبحت نظرتهم الى الانسان فاترة ، فحكموا عليه لا من حيث هو الفرد الحائر على التقويم والتكريم بل من حيث هو العبد المقهور المتلقي من الله اوامره والمنفذ لاحكامه دون ارادة منه ، فقضوا عليه بالتبعية ، وسلبوه كل استقلال لداتيته واضحى دور المرد منهما .

ولاشك ال هذا الاتحاه وبقيصة قد ساهما في وضع محموعة من الاحاديث التي اذا فحصناها في ضوء الحقائق الدينية بدت متناقضة ، فكانت سببا في خلق مشاكل عجزت عن حلها اسلم العقول في الاسلام • ولا ريب ان ما نقراه من مقالات للطوائف المختلفة ليعرض النص القرابي للمسح ولسوء النية في النبي المحمر • فبينما يقول الله انه أوحى «قرانا عربيا غير ذبي عوج » ، نرى الفرق تبحث عن الاعوجاج في القرآن في كلل مبوره مستترة وراء متطلسات لغوية وعقائدية وعقلية ، فجورت القول بوحود تناقص في القرآن ورأت انها مطالبة بتسوية هذا الملاف •

كل هذا الاختلاف في وجهات النظر يرجع من بعض الجوائب الى ان الحركات الفكرية لم تستطع ان تهضم ما ابتلعته من المؤثرات الاجنببة ، فظهرت في بعض الاحياب في اشكال غير متناسقة ولا متناغمة فيما بينها . وان كانت دوافعها موجودة ، فمن بين الحركات ما كان يمثل الفكر الاستلامي ويتماثى مع الاصول العامة للعقيدة ، ومنها . حركات متطرفة اتهمت بالزندقة ، بيد ان المعايير التي استخدمت لاخراج بعض الطوائف من الدائسرة الاسلامية والحكم عليها بالالحاد والكفر لا تعكس في حد ذاتها الا مواقف جد مشبوهة • فالرمي بالكفر والالحاد والزندقة كان طوال قرون عديدة العملة النافقة للتخلص من الخصوم (4) •

 <sup>4)</sup> انظر مواقف اصحاب كتب الفسرق مثل البغدادي في الفسرق بين الفسرق
 والاسفراييني في التبصير في الدين ، والغزالي في فضائح الباطنية ، ازاء فرق الشيعة . ◄

واما النبوة فقد كان لشخصية النبي الاثر العميق في توجيه الفكر الاسلامي ، ولا غرو فهو النبي الموحى اليه ، والمعلم المعصوم ، وصاحب الشريعة التي نزلت لتنظيم حياة الانسان ، وهسو المعقل المسير للشؤور الدينية والدبيوية ، وهسو الموحه لاعمال الفرد مهمسا كان نوعها ، لذلك كله عر على بعص الفرق الاسلامية أن يتوفى الرسول ولا وكيل على المؤمنين ، منه تصدر السياسة العامة واليه يرجمون في أمورهم الشخصية ، فتالوا بالامام ، وقعصوه شعصيسة الرسول ، واضفوا اليه كل الصفات التي كار يتعلى بها صاحب الوحي ، وبذلك قبلوا فكرة استمرار هذا العقل المسير في شخص الامام ،

ولا غرو من ال نجد هده الفكرة التي تبدو باهتة على المستوى اليسي قويب ودات اشراق مباشر على الفرد وسلوكه و فعند الصوفية يرمز الى هذا العقل بالشيخ الذي يطلع على أحوال جماعته العائلية منها والمادية وعند احوان الصفاء ومذاهب الشيعة عامة يحتل الداعي الذي هو صورة الامام أكبر مكانة عند أفراد دائرته وهي الفلسفة بجد الفارابي يتحدث عن المثال الرائع الذي يراس المدينة وعند ابن باجة يهتم المتوحد بأرالة الشيلم ويبسط سياسة انسانية مثالية وهدف كل هذه الطوائف التعليمية هو تحديد السلوك وبيان حقول العمل لكل الافراد و

لكن الرسول في القرآن ليس أكثر من مبلغ عن ربسه رسالته ، وقد جرده الدين الاسلامي من كل صفة تخرجه عن دائرة الانسان ، بل ان الله من أجل اثبات هذه الصفة عدد الى اطهار بعض الافعسال التي صدرت منه . فهسو يلوسه علمها ليحسد ممالم شخصيته وليبين انها الرسم الحقيقي للانسان ، غير ان أغلسب المسلمين لم يتقبلوا الاعمال التي تستحق التقويم والتي صدرت عن الرسول . وجعلوها من بين الطرق التربوية التي احتارها الله لتعليم البشر حشية أن تذهب بمبدا العصمة . مع ان هذه الافعال التي مسرت عنه لا تمس عصمته ، لان العصمة من شأنها ان تحفظ علاقة الرسول بربه ، فلا يريد شبيا ولا ينقص ادا ما بلغ عن ربه . ولا يرتاب في شيء وصل اليه من العالم العلوى ، أما علاقته بأفراد المحتمسة فلا تغرج عن دائرة الانسان وملابساته ، فقد يحطيء وقد يصيب عبر أنه ربي على أن يعامل أفراد المجتمع بنفس السلوك الذي يعامل به ربه ، لكن غريقة من الناس هالهم أن يتحملوا مسؤولية كان الرسول قد تحملها عنهم ، أذ كنان يرشدهم إلى العمل الصالح ويستغفر الله لهم عند المعصية ، فكان من بعض الطوائف يرشدهم الى العمل الصالح ويستغفر الله لهم عند المعصية ، فكان من بعض الطوائف كما ذكرنا سابقا أن ناصر مبدا الامامة بل أن البعض الآخر بالغ في ذلك الى درجة أن

اصبح هذا الامام الذي هو صورة الرسول اعلى رتبة منه (5) ، وهذه صورة تعبر اهم مسالة خاض فيها مفكرو الاسلام وهي القضاء والقدر ، اذ ان هؤلاء نظروا انفسهم نظرة كلها عبودية وتبعية سخيعة ، وتبراوا من عقولها المميزة لافعالهم ، لا احتاجوا الى من ينظم اعمالهم ، ويرفع عنهم المسؤولية بالاستغفار ، فاذا كانت اعتيدة هؤلاء في الاماما • فالا غرابة ان تكون مسألة الامامة قد لعبت دورا اسا ودينيا من اخطر الادوار • وفي هذا القول لاحد الخوارج : « وقد قلدوا اهل بيت العرب دينهم ، وزعموا ان موالاتهم لهم تغييهم عن الاعمال الصالحة وتنجيهم من عقالاعمال السيئة » (6) ما يكفي لبيان مدى تجمل الامام مسؤولية شيعته ومهما احتم هذا النص من اسراف في المبالداماة قد يقرر عقيدة من يرمون الانسان بالعجز الاوتلاشيه امام مسؤولياته عند فقدان الامام •

#### الصرية ومشكلة القضاء والقدر:

واذا تتبعنا كتب التاريخ والسير ، فاننا نجد ان مسالة القضاء والقدر قد طرح على عهد الرسول . ودار حولها نقاش دل على اهتمام المسلمين بها ، ولكن لم يمد دون ان يغضب الرسول وقد أشار القرآن كذلك الى اثارة هذه المشكلة « سيقول الذا اشركوا لو شاء الله ما اشركنا ولا آباؤنا ولا حرمنا من شيء ، كذلك كذب الذين ما قبلهم حتى ذاقوا باسنا ، قل هل عندكم من علم فتخرجوه لما ، ان تتبعون الا الظوان انتم الا تخرصون » (6 - الانعام ، 148) وورد في حديث ان القدر خيره وشره ه المسائل التي لا يكمل الايمان الا به وكان الصحابة الذين عاشوا تجربة دينية الجانب الرسول على وعي تام بهذه المسائل ، ولحم يشك واحد منهم في كونه المسائل الحقيقي لما يقدمه من أعمال ، فكان عمر لا يرحم الذين يتسترون وراء القدر من أجافعالهم الشريرة ، فقد أتى بسارق فسأله الخليفة عمر : لم سرقت ؟ فقال : قضى العلم بذلك ، فامر به فقطعت يده وضربه اسواطا ، فقيل له في ذلك فقال : القطع للسر والجلد لما كذب على الله - تعالى.

 <sup>5)</sup> انظر في الولاية عند الشيعة الغالية وبعض الصوفية ، الصلة بين التصو والتشيع لكامل مصطفى الشيبي القاهرة 1969 .

<sup>6)</sup> جولد زيهر ، العقيدة والشريعة في الاسلام ص 203 -

ولعلى محادثات طويلة مع القدريين وردود على دعواهم نحد ذلك مبثوثا في كتاب نهج البلاغة • ومن بين هذه المحادثات ما كان من السؤال الذي وجهه شيخ الى على في حصوص مسير على واصعابه إلى الشاء لمعارسة معاوية أكان دلك بقصاء الله وقدره ؟ فقال على : والذي فلق الحب وبرا النسمة ما وطننا موطنا ولا هبطنا واديسا الا بقصاء الله وقدره \_ فقال الشيع \_ وكان من شيعته \_ فعند الله احتسب عياى ما أرى لي من أحر شيئًا - قال الامام أيها الشياح ، لقد عظم الله احركم في مسيركم وانتم سائرون ، وفي منصرفكم وانتم منصرفون ، ولم تكونوا في شيء مسن حالكم مكر هيين ولا مضطرين ـ فقال الشيع كيف والقصاء والقدر ساقيا ـ فقال الامام ويحك لمعلك ظننت قضاء لارما وقدرا حتما ، لو كان كذلك لعطل الثواب والعقاب والوعد الوعيسيد والامر والنهي ، ولم تأت لائمة من الله لمذب ولا محمدة لمحسن . ولم يكسين المحسن أولى بالمدح من المسيء ولا المسيء أولى بالذم من المحمن ، تلك مقالة عبدة الاوشيهان وحبود الشيطان وشهود الرور أهل العمى عن اتصواب ، وهم قدرية هذه الامة ومجوسها ، أن الله أمر تحييرا ونهى تعذيرا وكلف تيسيرا ولم يعص معلوبا ولم يطبع كارها ولم يرسل الرسل الى حلقب عشا ٠٠٠ (7) وأجاب على الشيع عن سؤاله عما القصاء والقدر ، فقال هو الامر من الله والحكم ، وتلا قوله - تعالى - « وقضى ربك أن لا تعبدوا الا اياه » • فادا اسقطما علاقه الممن بالظروف السياسية نستطيع أر نقول بانه يؤكد وعى الصحابة لمشاكل الانسان ٠

لكن الغموض الذى عم هذه وغيرها من المسائل جعل تفكير الناس ينقصه الوضوح والدقة بشكل واضح ، هنشات خلال القرون الاربعة الاولى هئات واتجاهات كبيرة هى الحياة الدينية ويمكن لنا أن نرى دوافع الخلاف الاولى تتسمع حتى تصبح محاولات فكرية ولكن بعضها يطمع لايجاد تفسير عقلي للفوضى وهذا ما نراه عند الجبرية الذين مروا بظروف سياسية غامضة وربما كانوا من مساعدي خلفاء بني امية على التمسك بالحكم بدعوى أنهم خلفاء الله ولا يصدرون أحكامهم الا بقضائه وقدره واستطاع الأمويون استغلال هذا الراي ليثبتوا أمرهم ويلجموا السنة المعارضين وليس أصدق هي التعبير عن أهداف هذه الحركة من قول قدري : « أن الملوك يسغكون دماء المسلمين وياخذون الاموال ويفعلون ويقولون : أنما تجرى أعمالنا على قدر الله (8) وهذا عبد

<sup>7)</sup> عن محمد أبو زهرة : الامام الصادق ، ص 141 ــ 142 وانظر عيون المناظرات للسكوني تحقيق سعد الغراب ، الجامعة التونسية 1975 · ص 177 ·

<sup>8)</sup> جولد زيهر . العقيدة ص 98 ٠

للك بن مروان ، الخليفة الداهية ، احضر الى قصره احد نظرائه وخصومه فذبحه استحسان صاحب مشورته وأمر برمي رأسه الى جمهور المخلصين له الذين كانوا نتظرون امام القصر عودته كما أمر باعلامهم ان أمير المؤمنين قد قتل صاحبكم بمانان من القضاء السابق والامر النافذ (9) .

تستر هذا الفريق وراء فكرة القدر مستندا في ذلك الى الآيات القرآنية التي ظاهرها صرح بالجبر وهو من وراء ذلك يعلن الثورة ضد القوانين الاخلاقية بل ان التمسك القدر يعتبر بحق تحديا لكل النواميس مهما كان مصدرها ، لان الاعمال لابد ان تصدر ورسابق علم الانساس بها بومنا نسجل المهارقة التاليبة وسفى الوقت السنى فيد القدر معنى الجبر والتقييد ، يفيد أيضا معنى الحرية المطلقة التي تعادل الفوضي ، ذ ان الانسان المجبر لا يختلف عز المجنون الذي لا يقيد عمله شيء ، فهو كالريشة في بهب الريسج تتجه بطريقة فوصوية حيثما يسوقها الريح ولكن هذا المرقف يحتلف نوعا نا عن موقف الخوارج الذين عبروا عن رايهم بقولهم : لا حكم الا لله ، ظاهرة هنه لقولة الشهيرة التي وجهت الى علي وهو يخطب من على المنبر ، تحطيم اية سيادة نسان على انسان آخر ، وبالتالي سيادة الرئيس على المروسين ، فهذا الشعار وان نسان على الفوضوية فانه يجب ان نوجهه وجهة سياسية واجتماعية لا وجهة عقائدية لان لتاريخ سجلها من أجل ظروف سياسية واضحة و

فهذه الحركة وان كانت بدائية قوضوية الا انها حفزت الهمم ودفعت عقول المسلمين لى النضج والحركة ، وفعلا لعبت الظروف السياسية والاجتماعية والثقافية دورا فى ايجاد حركة مقابلة للحركة الجبرية ، ولعسل شعور هذه الفرقة بالواقع السياسي والاجتماعي قد ساهم في بحث مثل هذه القضايا وان كانت النظرات الكلامية والفلسفية في دلك العصر باستثناء مسألة الامامة لم تكل على وجه العموم ذات صلة مباشرة بالمشاكل السياسية والاجتماعية المعقدة ، فرأت هذه الفرقة انه من الواجب رعاية الافكار وعزلها عما قسد يركبها وتعميمها تعميما واسعا ونتسيقها مع الاساس الديني ، فسدهت الى اقتاع العامة من الناس بالاستناد إلى ما هو محل ثقة الجميع واليه يتحاكمون وهو القرآن ، اعتمد هذا المذهب الجديد الذي عرف باسم المعتزلة مبدا وجود قوة عاقلة في الانسان ، بها وحدها يقرر افعاله ويتمها ، ولقد نجح هذا المذهب في التعبير عسن

<sup>9)</sup> المصدر السابق •

القوى الواعية في الانسان ولاحظت أن الانسان يمثل الطرف المقابل لله في القرآن، وقد خصه الله بالخطاب وحمله امانته . ومذهب كهذا من شانه ان يحدث ثورة داخل المحيط الاسلامي ، وأن تفهم هذه الثورة في بداية الامر وعند المحافظين على أنها تحد للقوانين الالهية وترك الاخد بالنصــوس الدينية . ولا حاجة لنا الى ذكر المبادىء التي تحدد معالم هذا المذهب ، ويكفى ان نشير الى انه كان يرمي الى نشوء اسلوب جديد فى المعتقد الاسلامي ، ووضع قواعد تحضى بثقة العقل لها القدرة على توفير حياة دينية قوية ، وهو في ذلك يسعى كما ذكرنا الى تقرير وتأكيد أن الدين نظام خص به الانسان ٠ لذلك علينا ان نراجع مبادىء العقيدة في ضوء مقاييس العقل ، ونزن ب ما اشتبه من القضايا • وأهم هذه المبادىء هي فكرة الاله التي هي في صراع دائم مع الانسان • فنصوص الوحي وكذلك أحكام العقل تقرر ان موقف الانسان من الاله لا يختلف عسن موقف الاله من الانسمان ، كل ملتزم نحو الآخر بقوانين عليه أن يرعاها . أحس هؤلاء العقليون ان فكرة الالوهية غير واضحة في عقول المسلمين ، فنشأ عنها لبس واظلام وتشويه لمفكرة التوحيد ، ورأوا تنقية هذه الفكرة مما علقها من أوهام ، كذلك يجب ان نبعد عنه كل التصورات التي تنافي الاعتقاد بعد له ، ولهذه الفكرة نتائج تتعلق بالانسان اذ مفهوم الانسان لا يتحدد الا من خلال الصورة التي تعكسها فكرة الله • وهم في ذلك يعبرون عن ايمان أكثر جدية وعن حرية لا تقف دونها النصوص التي لم يكن لها معنى عند جميع الفئات الا عن طريق التاويل · ففكرة الله كما وردت في القرآن لا يمكن ان تقوم الا على أساس مبدأ حرية الانسان وتحمله لمسؤولياته ، لذلك رفضوا كل التهافت الذي احدثه القائلون بمبدا الجبر ، واوضحوا ان العدالة الالهية تقتضي فرص حرية كاملة حتى يكون للثواب والعقاب وجه مقبول ، وقد أوجب الله على نفسه ان من عمل صالحا فلنفسه ومن اساء فعليها وما ربك بظلام للعبيد ، لكن هذا الالتزام لا يعني بحال تقلص النفوذ الالهي ، وان نقصا قد طراً على استقلاله في ذاته وافعاله ·

بيد ان هذا الرأي - الذى استطاع ان يداعب عقول ثلة من المفكرين ، فاعتبر شيئا طريفا فى المنهيج والبحث - لم يكن له وقع حسن عند المحافظين أو أصحاب الحديث او بالاحرى لم يتقبيل هؤلاء هذه الفلسفة الجديدة التى تعطى السيادة والقول الفصل للعقل فظهرت طائفة تميل الى التحديد من سلطان العقل وتنادى بالمحافظة على جوهر الاسلام فى صيغته التقليدية مع شيء من التوهيق بين مذاهب مختلفة وهذه الطائفة يتزعمها أبو المسر الاشعيري الذى كان قبل ارتداده عن المذهب العقلي من أكبسر

مناصريه • كل ما جاء عنه فى خصوص فعل العبد لم يجد قبولا الا عند عامة الناس ومن اشكلت عليهم نصوص الوحي ، فارتاحوا لحله المبهم لانه رفع سيادة النص على العقل • وانكر ان يكون فى الكون قوانين تحمله على الحركة والفعالية وقرر ان الله هو الفاعل ولا فاعل سلواه ، وحتى يفر من فوضوية الجبرية جاء بفكرة مبهمة عبر عنها بالكسب الذى به يثاب الانسان أو يعاقب • ورغم أن آيات عديدة تذكر صراحة كلمة الكسب إلا أن الاشعري جرده من كل فعالية حقيفية وعبر عن أرادة وقدرة انسانيتين جد محدودتين تشملهما قدرة الله وأرادته ويبقى مفهوم الكسب عند التحقيق لا يختلف عن مفهوم الجبر •

ولعمل ابن رشمد الفيلسوف الذي يؤمن بانسانية الدين قد احس بالمغالطات في التعبير على الحقيقة الديبية فشوهتها ، اهتم فيلسوف قرطبة بنقد المفاهيم الكلامية لاخطر مشكلة في تاريخ العقيدة الاسلامية · فابان عوار تفكير أصحاب الكلام في الاستفادة من النصوص الدينية دون تفكير وتدبر وروية فوقع كل فريق ممن ذكرنا في مزالق لم يهتد الى الخروج منها ، فلا احد أصحاب الحقيقة : لا الجبرية التي تجعل الانسان مجرد آلة بيد الصانع فجردته من اعظم صفة الابداع الالهي وهو العقل ولا المعتزلة التي تطرفت في استعمال العقل فجعلت كل فعل صادرا عن الانسان بدافع من ذاته دون مراعاة للعوامل الخارجية التي تشارك في تحقيق الفعل • فابن رشد لم يعب على المعتزلة الا تطرفهم في استعماله لانه يرى ان الافعال التي يريد العقل تحقيقها معرضة في نفسس الوقت لقسر الطبيع التي يرى فيها مطلق قضاء الله وقدره • فلا تكفى ارادة العقال حتى يتم المراد ولابد من موافقة الاسباب الخارجية ، وهذا يؤدي بنا حتما الى مسالة السببيّة التي كانت موضع نقاش طويل ، وهي أيضا من المواضيع التي يصطدم فيها العقل بالدين عند الحرفيين • فالمعتزلة لا ينكرون مسالة السببية ولكنهم لمم يعالجوا مسألة الحرية الانسانية على ضوئها • والسببية في مفهومها العام تعنى مجموع القوانين التي اودعها الله في الكون • وهذه الاسباب ـ كما ذكرنا ـ قد تساعدنا على المـام اعمالنا وقد تقف دون ذلك ، بل تجبرنا في بعض الاحيان على افعال معينة نعجز عسن القيام باضدادها وهي تلك الاهعال الاضطرارية مثل السعال والتثاؤب والهرب أمام الخطر الخ • والافعال الاختيارية التي يتردد المرء فيها بين شيئين تتوقف كذلك عسلى الاسباب الخارجية • واذا اخترنا فعلا محددا كانت حريتنا كاملة • وعلى هذا فهناك أساس معقول ومنطقى للتكليف والعقاب أو الشهواب • وهكذا ينتهى ابن رشهد الى أن

الجبر لا يمكن ان يكون محضا ، وان الاختيار لا يمكن ان يكون مطلقا ، بل الحق في التوسط بين هذين الرايين ، فافعال الناس ليست اختيارية تماما ولا اضطرارية تماما ، وانما تتوقف على عاملين : ارادة حرة ترتبط في الوقت نفسه باسباب خارجية تجسري دائما غلى نمط واحد (١٥) .

وننتقل الآن الى ذكر موقف بعض الحركات الفكرية التى اتهمت بالزندقة والالحاد والتى سجلت فى نفس الوقت أروع صفحات فى تاريخ الفكر الانساني ، فكانت هذه حسركة اخوان الصفاء •

ذكرنا في بداية هذا البحث نصا من رسائلهم يعبر عن حيرة الكائن البشري والواقع المر الذي فرض عليه أن يتجرعه ، وعن مجموعة الظروف التي احدقت به من كــل الرابع ، فاخوان الصفاء لا يقفون هذا الموقف السلبي ، ويرون ان الانسان لا يمكن لمه ان يضع حدا لهذا القهر ويعطي لذاته استقلالها الا اذا حدد علاقاته من كل الظواهر التي شعر أمامها بالعجز ، لذلك لم يرضوا أن يكون الانسان عبدا لقوى تسيطر عليه ، فقالوا بحرية الانسان ، وحملوه مسؤولية أعماله ، وما نسبة الاعمال التي تجرى في هذا العالم الى الله الا كنسبة افعال الملوك التي تتم على أيدي عمالهم ورجال الصنائع وفي هدا يقولون : « واعلم ان هذه الصنائع والافعال التي تجرى على أيدى عباده ، اذا نسبت الى الباري ، فان نسبتها على مثل نسبة أفعال الملوك ، اذا قيل : بنى فلان الملك مدينة كذا. وحفر نهر كذا ، وعمر بلد كذا كما يقال بني الاسكندر الرومي سد يا جوج وما جوج وبني سليمان بن داود ، عليه السلم مسجد ايليا وبني ابراهيم الخليل ، عليه السلام ، البيت الحرام ، وبنى المنصور مدينة السلام ، اذ كان ذلك بامرهم وارَادتهم ومشيئتهم ، إلا انهم تاولوا الافعال بانفسهم أو باشروا الاعمال باجسامهم ، وكذلك حكم أضافة أعمال ملائكة الله وانبيائه وعباده ، طبيعية كانت أو احتيارية ، فنسبها الله - تعالى - لنبيه ، عليه السلام ، وما رميت اذ رميت ولكن الله رمى » (8 ، الانفال ، 17) وقوله: « فلم تقتلوهم ولكن الله قتلهم » (8 ، الانفال ، 17) وقوله ... تعالى ... : « افرايتم ما تمنون أنتم تعلقونيه أم نعن الخالقون » » ( 56 . الواقعة 58 ) وما شاكل هنده الاضافات من الافعال والاعمال والصنائع والتاليف والتركيب والجمع والتفريق والكون

ابن رشد ، مناهج الادلة ، ص 119

والفساد والنشوء والبلاء ، اذا نسب الى الله - تعالى - فعلى هذا السبيل تكون تلك النسبة ، لان الله - تعالى - خلق الفاعلين والصنائع والعمال ، وافعال البشر كانت ، او الجن والشياطين والملائكة ، او الطبيعة فحكمها كلها بالاضافة الى الله حكم واحد ، لانهم جميعا عبيده وجنوده وخدمه خلقهم ورباهم وانشاهم وقواهم وعلمهم وهداهم وأمرهم ونهاه - ٠٠٠ » (11) .

ويعرف الاخوان هذه المسالة من خال الازمة الروحية التي تعكسها الفلسفة اليونانية وغيرها من التيارات الفكرية فيقولون: فان قال قائل من الاطباء والطبيعيين ان هذه كلها افعال الطبيعة فليعلم ان القدماء قد قالت: ان الطبيعة فعل النفس، وان قال قائل من الشرعيير ان هذه كلها للعالق الباريء يفعل ما يشاء ويصور كما يريد. فليعلم ايضا ان النفس من فعل الباريء حتعالى لا يباشر الافعال بذاته، بل يصدر منه على سبيل الامر (12) فاعمال الانسان من خير وشر ترجع الى جزئيه النير والمظلم، النفس واخلاط الجسد، فهو بمجموعهما يتحمل نتائج اعماله، وبحسب ذلك يكون جزاره، « وأن ليس للانسان الا ما سعى وأن سعيه سوف يرى » ( 53 ، النجم، 40) وكما جاء عن صاحب الرسالة: « انما هي اعمالكم ترد اليكم » (13) .

## راي المحدثين في علاقة الانسان بالاله والمجتمع وموقفهم من نصوص القرآن:

وفى القرنين التاسع عشر والعشرين ، ظهرت فى العالم الاسلامي عقلية جديدة ساعد على ظهورها جملة عوامل داخلية وخارجية ، فمن جهة توجهت هذه العقلية الى اعادة النظر فى القيم الاسلامية ، دعت الى ذلك الاوضاع المتردية فى النظم الاجتماعية والمفاهيم الخاطئة للمعتقدات الاسلامية ، ومن جهة أخرى تكون نصوع من الشعور المعاكس جراء هجمات اعداء الاسلام .

فمن بين مفكري هذا العصر نذكر محمد عبده الذي لاحظ ان الاسلام المعمول به انما هو مقام على التقليد الاعمى وانه يعرم اعتباره مادة خالصة للاسلام · كذلك فم القيام الآلى بالواجبات الدينية · والاسلام ينبع من العقل ويقع كله تحت الادراك ، وهو في ثورته هذه لم يتقبل ان ينفذ كلام الجهال الى قلوب الجماهير · فالانسان عنده

 <sup>153 ، 128</sup> من 153 ، 153

<sup>12)</sup> رسائل ج 2 ص 394

<sup>13)</sup> انظر رسائل ج 1 ص 259 ، ج 2 ص 130 \_ 131

لم يخلق ليكون مقودا باللجام ، بل كان مطبوعا على انصياعه للعلم والمعرفة ، والاسلام ينهانا عن التسك بما جاء به آباؤنا ويعلمنا التفكير والاعتماد على انفسنا بعد الاستفادة من سير الماضى والاتعاظ بالاحداث التي طوتها اسداف التاريخ • وهو أيضا يطلق العقل من سلاسل قيوده ويحرره من المحاكاة العمياء التي كبتت نشاطه وحدت من حيويته ، ثم يقيمه حكما يقضى بالقسطاس المستقيم • • • فليس له أن يقف خاضعا الا أملم الله وحده والا أمام أصول الدين التي نزل بها القرآن • • • أما فيما عدا ذلك من حدود وقيود فما من حاجز يحول دون نشاطه ، وما من قوة تمنعه مدن التامل فيما يعيش في ظله (14) •

عالج محمد عبده وغيره من المصلحين مسالة الحرية الانسانية ضمن المسائل العامة التي اثيرت لبعث اليقظة الاسلامية ، وكما قلت سابقا ان موقف المصلح المصري اتجه الى ايضاح المعطيات الازلية ودفع الشبهات عنها · ولقد شعر ان العقلية الجديدة اصبحت ترفض بالفعل كل مخلفات الماضى ، ولا تقبيل القوانين الازلية في صورها التقليدية . لذلك مالت هذه العقلية الى الفكرة التي تحمل ضمير الانسان نفسيه مسؤولية اعمالك بعد ان اصطبغ تفكير العامة مدة قرون بالقدرية الماخوذة من الجبر ، وكانت سببا في ايجاد مناخ ملائم لانتصار الفكرة التي تنفى الارادة الحرة ، وبحسبها ردت الفضائل والرذائل وكل نوع من الافعال الى ارادة الله وحدها بعد ان اسقطت ارادة الانسان من الحساب • لذلك يقر محمد عبده في رسالة التوحيد ان الانسان يسدرك اعماله الاختيارية ويزن نتائجها بعقله ويقدرها بارادته ثم يصدرها بقدرة ما هيه ويتعد انكار شيء من ذلك مساويا لانكار وجوده في مجافاته لبداهة العقل (15) •

فى القرآن آيات تتضمن المسؤولية ومن ثم الحرية اللازمة ، وكل فرد له من القدرة ما يجعله حرا فى ان يطيع الله أو يعصيه ، وفى كل ظرف من ظروف حياته فرصة له لكسي يبدى ما لمسه من أهلية أو عدمها · ومهما ارتبط الانسان بالقوانين الالهية أو القوانين الدنيوية ، فهو حر حين يعمل بها أو يخرج عليها ، وهو فى كلتا الحالتين اذا خرق القانون تعرض لقضاء السلطة الاخلاقية وعقابها ·

لكن رأي هذا الشيخ الذي عرضناه وان كان يعبر عن عامل التغيير في المجتمع الاسلامي الا انه في عرضه هذه المسألة من خلال القرآن لا يزيد على ان يذكرنا بمنهج

<sup>14)</sup> أنظر جيب ، الاتجاهات الحديثة في الاسلام ص 71 ·

<sup>15)</sup> محمد عبده ، رسالة التوحيد ص 69 •

القدماء ولا يقدم حلا للمعضلة التي كانت من أهم أسباب اختلاف الامة الاسلامية وهو أما عبر عنه بالتناقص في عرض القرآن لهده المسألة ·

وقد حاول بعض الباحثين المحدثين النظر الى القران على انه وحسدة متكاملة كالمحاولة التي ذكرها هارولد سمت في مسالة الحرية الانسانية ازاء القانون الالهي الم القضاء والقدر • فهذا الكاتب يرى إن في القرآن آيات صريحة تؤيد مبدأ الجبر وأخرى تؤيد مبدأ الحرية • فحتى يستقيم الجمع بينهما لابد من الملاحظة التالية وهي انه حيث ما يكون الاهتمام موجها إلى الله فان سلطانه المطلق الكامل يكون موضع تأكيد • وفي هذا السياق تعتبر اعمال البشر ، خيره! وشرها على السواء مسببة عن الارادة وفي هذا السياق تعتبر اعمال البشر ، خيره! وشرها على السواء مسببة عن الارادة والالهية مباشرة ، أذ أنه لا يحدث شيء ما لم يرده الله أو ياذن به ، وأن مشيئة اللسه الازئية الابدية لتنفذ حتى في مسائل الاعتقاد وعدمه ، فيهدى قوم إلى الايمان ويوجه الخرون إلى الضلال • • هذا حين يكون الاهتمام موجها إلى الله ، فاما حين يحبول الاهتمام إلى الانسان فأن التأكيد ينصب على أن الانسان قد وهب له الله الحسرية والمسؤولية الاخلافية فكل انسان ذات اخلاقية حرة ، وهو مسؤول أمام الله عن أفكاره وأحكامه وأعماله • وهذا الذي يجعله فردا ذا مشابه من الله الذي هو الموجود الاسمى والله يرشد الانسان عن طريق الوحي إلى مبادىء اخلاقية عامة منبعثة عن ارادتسه والله يرشد الانسان عن طريق الوحي إلى مبادىء اخلاقية عامة منبعثة عن ارادتسه الابدية المقدسة • الا أن في الانسان قوة كامنة ، أذ أن في استطاعته أن يتقبل هدى الله أو يتحمل عنه (11) •

اما محاولات اقبال التى ضمنها كتابه « تجديد التفكير الديني فى الاسلام » (١٦) فهي وان قدمت فى أسلوب فلسفي رائع الا أنه سرعان ما نشعر عند قراءتنا لبحث باننا نغادر عالم اللاهوت الى عالم الفكر حيث نقف على مزيج من أفكار ترجع الى أشهر فلاسفة عصره تطغى عند التحليل على نصوص الوحي • يثبت اقبال خصوصية الذات الفردية وسلطتها ويقرر أن القرآن يوكد للنفس الانسانية باسلوبه البسيط حريتها وخلودها المفعم بالقوة ، ويقول أقبال : لي في نظري رأي معين محدد في مصير الانسان بوصفه وحدة من وحدات الوجود وهذا السرأي في شخصية الانسان وفرديته رأي

<sup>16)</sup> الثقافة الاسلايمة والحياة المعاصرة ص 60 ·

<sup>17)</sup> محمد اقبال · تجديد التفكير الدينى في الاسلام ترجمــة عباس معمود ط 2 القامـرة 1968 ·

يستحيل معه ان تزر وازرة وزر أخرى · بل يقتضي ان كل أمر بما كسب رهين (18) أي ان كل كائن انساني يستقل بمسؤوليته الاخلاقية ويرى اقبال ان علماء المسلمين وغيرهم وقعوا في اخطاء جسيمة من جراء عدم فهمهم لمعني التقدير الذي ورد في القرآن في قوله تعالى : « انا كل شيء خلقناه بقدر » (54 ـ القصر ـ 49) فتقدير شيء انن ليس قضاء غاشما يؤثر في الاشياء من خارج ، ولكنه القوة الكامنة التي تحقق وجود الشيء وممكناته التي تقبل التحقق ، والتي تكمن في اعماق طبيعته ، وتحقق وجودها في الخارج بالتتالى دور اي احساس باكراه من وسيط خارجي ، والآيـة 49 من السورة 54 تفيد ان كل مخلوق قد وهب امكانية محددة هو حر في تحقيقها أو عدم تحقيقها · ويرى اقبال في قدرة الانسان على الخلق دليــلا على حريته اذ يقول : « والواقع ان كل نشاط خالق هو نشاط حر · فالمخلق يضياد التكرار الذي هو مين خميائص الفعــل الآلى » (19) · وهكذا ـ كما يقول سمث ـ يرفض اقبــال كل المسور المتطرفة من فكرة القضــاء الازلى سواء انتسبت الى تقدير الله أم الى الضرورة الآلية ·

كل هذه المحاولات لا ترمي الى التبرير كما يرى بعض الباحثين المغرضين ولكن الهدف منها هو ايجاد قراءة تتفق والمبادىء العقلية الانسانية من جهة ومفهوم التقديس والتعالي لنص الوحي من جهة اخرى · لذلك لن تقف هذه التفسيرات ما دام الفكسر البشري في تطور مستمر لاعتقادنا ان ما أتت به الرسل يساعد على وزن المفاهيم العقلية ولا يمكن الا ان يكون مسايرا لحركة التطور التي هي سنة الطبيعة ·

اننا نعتقد ، رغم وجاهة التفسيرات التى ذكرناها فى مسالة الحسرية ومشكلة القضاء والقدر ، ان الباب ما زال مفتوحا لاستنتاجات آخرى ، فالقرآن مادة الهيسة غزيرة بالمعاني وهو كما قال الامام علي بن أبي طالب : « ظاهره انيق وباطنه عميق » ، ومن ذلك اننا لاحظنا من خلال قراءتنا للقرآن ان الاهتمام كله متجه الى الانسان وحده ولكن فى مستويين اثنين : فهناك عالم الانسان وفيسه يتجلى الله بمظهر الانسان ويتعسور بعمورته ، فهسو الله الادمى الذى بارتياده ثوب الآدمية فى أجلى صورها ينغمس فى الشعور الباطني للانسان المثالي وترتسم فيه صورته ويكون بمثابة المراقب للسلوك والمساعد على تحمل المسؤوليات ،

<sup>18)</sup> تجدید ، ص 109 ·

<sup>19)</sup> انظر تجدید ص 61 ·

اكد القرآن حضور الاله في العالم المادي : « ولله المشرق والمغرب فاينما تولوا فثم وجه الله » ( 2 \_ البقرة \_ 116 ) ، « الم تر أن الله يعلم ما في السموات وما في الأرض ما يكون من نجـــوى ثلاثة الا هو رابعهم ولا خمسة الا هو سادسهم ولا أدنى من ذلك ولا اكثر الا هو معهم أين ما كانوا » ( 58 ــ المجادلة ــ 7 ) · وقولــــه محاطباً موسى وهارون : «قال لا تخافا اننى معكما اسمع وارى » (20 - طه - 46) · وهذا الحضور في ضمن الاجتماع البشري يمثل نقطة اللقاء بين الصورة المظهرية للاله وبين الانسان الذى هو خليفة الله في الارض ، هذا الخليفة يحمل سمات الدات الخالقة ، وهو مع ذلك يحاول أن يكور على أكمل صلورة تنسه ، وهذه النظرة التبارلية التي تجعل من الله في صورة .دمية والني نحد صداها في هذا الحسديث ، « حلق الله أدم على صورته ) ترمي الى ريطه بالفوانين العامة التي تنظم الكون • ولا عجب أن نرى عند بعض بالتيارات الفكرية صورة الاله ممثلة في الشيخ أو الحكيم أو الامام (20) الذي ينظم أعمال جماعته فيجازى محسنهم ويردع مسيئهم والله كذلك بالنسبة لمخلوقاته الذين احسن خلقهم وسواهم واقدرهم على الخير والشر • فهو الحكيم الذى لا يكلف نفسها الا وسعها ليجزى كل نفس ما كسبت، وهو القائل . « وما تنفقوا من خصير يوف اليكم وانتم لا تظلمون » (2 \_ البقرة \_ 272) « ثم توفي كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون » (2 \_ البقرة \_ 281). «دلك بما قدمت أيديكم وان الله ليس بظلام للعبيد» (3 \_ آل عمران \_ 181).وفي القرآن حوالي 44 آية تحمل الفرد مسؤولية اعماله • وفيها يخاطب اللسه اناسا قد امتثلوا لسياسته ، لذلك فهو يراقب اعمالهم ولا يظلم منهم احدا • وما دام الانسان حريصا على احترام ما حدد له الشرع ، فهو داخل في جملة قول الله : « ولقد كرمنا بني آدم ، (17 - الاسراء - 70)؛ وفعلا لم تكون غاية الله من هذا الانسان الا ان يحيا وسلط مجموعة من الافراد فيقوم بحقهم ويعاملهم معاملته لنفسه ويمكن ان نلخص هذه الغاية في العبارات التالية لاندرية كرسون : « كـف عـن ارضاء جميع نزعاتك وعن الخضوع لها خضوعا فوضويا ، احمل نفسك على ان تحدد بعض رغباتك وان تتخيلي عن بعضها من أجل مصلحة الآخرين ، ضبح بشيء من مطامحك ، ومس هواياتك من أجل اشباهـــك أو من أجل بعضهم ، كف نفسك ، هذب نفسك ، لانه مدور ح

<sup>20)</sup> انظر كيف يولد الامام ويتصور بالصورة الربانية عند الشيعة والاسماعيل وغيرهما من المذاهب وكذلك مقام الشيخ في الطرق الصوفية ، وأنظر كذلك ما توج الآية : « وكنت عليهم شهيدا ما دمت فيهم ، فلما توفيتني كنت أنت الرقيب عليهم م . و . م المئدة ـ 120) .

أدنى من الاحترام والتعاول بين الافراد سواء أكان عن طواعية أم عن خوف السلطان لا يمكن لجماعة أن تتابع حياتها ، (21) • فاذا التزم الفرد بهده المبادىء كال الله معه أين ما كان وتجلى باطنيا عليه فى ضميره الاخلاقى ، وهو التواب ذو الرحمة ، ذو الفضيل العظيم ، خير الناصرين وخير الرازقين ، غافر الذنب وقابل التوب ، وهو القريب يجيب عوة الداعي اذا دعاه ، وهو الصورة المظهرية للخير •

فهذا الحضور لا يمكن ان يفهم على انه ربط علاقة بذات فردية محدودة ، بــل بتعداها الى ربط هذه الذات بهيكل المجموع ولان الدين وهو مجموعة القوانين الاسلامية يس وقفا على الشعائر والطقوس ، ان جميع مظاهر الحياة الجماعية خاضعة لاحكامه وانه ليهدف الى ربط كل عمل من أعمال الفرد بواجباته الدينية والدين يهدف الى ربط الناحية الفردية بالناحية الجماعية لانه لا يصبح قوة رهيبة في تكييف المجتمع الا عندما تندمج ناحيته الشخصية بناحيته الاجتماعية اندماجا خالصا

أما الذين أرادوا أن يدفعوا بالدين وبالمسائل الدينية خارج الحقل الذي يعمل فيب المجتمع فهم الذين يرون صرف كل القوى في الفعاليات المعقدة للعصر الصناعي وهذا الموقف يذكرنا بما جاء في مقال بادو (22) من موقف المهندس الامريكي الذي يعمل في مدرسة هندسة النفط بالجزيرة العربية أزاء خروج الطلبة وقت الدروس لاداء الصلاة حيث قال للملك : « ينبغي يا صاحب الجلالة أن تقرروا نهائيا ما تريدون من هولاء الناشئين هل تريدونهم أن يتعلموا كيف يديرون آلات النفط أو كيف يؤدون الصلاة في أوقاتها أنهم لا يسنطيعون أن يقوموا بالامرين معا في وقت واحد » ويذكر صاحب المقال حادثة أخرى جرت هذه المرة في مصر سنة 1939 عندما هب بعض كمار المسؤولين يناقشون جملة من المقترحات الاجتماعية فسال احد الحاضرين عن ما يكون موقف الاسلام والمسلمين من أمثال هذه المقترحات ، فكان الجواب : « أذا لم يكن بامكاننا أن نحقف هذه الاصلاحات بمساعدة الاسلام فسوف نحققها دون مساعدته » وغير ذلك مسن الاحداث مما يدل على أن هؤلاء يرون أن الدين لا ينطوي الا على أهداف وغايات مبهمة غاضة ، من أجل ذلك نادى بعض من يسمون بالتقدميين بفصل الدين عن الدولة أو الفصل بين القانون والدين (23) آي بين عقائد الدين ومقرراته وبين مبادىء القانون والدين والدين والدين والقانون والدين القانون والدين والدين (28) آي بين عقائد الدين ومقرراته وبين مبادىء القانون

<sup>21)</sup> اندريه كرسون ، المشكلة الاخلاقية ص 27 ــ 28 · 22) دراسات اسلامية بعوث ودراسات لكبار المستشرقين بيروت 1960 ، ص 256 · 23) اندريه كرسون ، المشكلة الاخلاقية ص 99 ·

وقواعده و لاشك ان هذه النظرات مبنية على ان الدين مسالة روحية لا غاية منه الا ربط علاقة بين الله والناس فالاسلام على خلاف ذلك هو دين وهو فى الوقت نفسه دولة وهو قوة اجتماعية وسياسية ، لان الوحي الذى يقرر وحدانية الله ورسالة الرسول يعين أيضا الاهداف الاجتماعية والسياسية للمجتمع الاسلامي ، ولا خير فى دين لا يشمل مجال تطبيقه كل أنواع الفعاليات الاجتماعية ، لان النشاط الديني لا يتمثل فى تحديد الاطار الذى تفعل فيه القوة الالهية بقدر ما يرمي الى تحقيق اسمى مبادىء الانسانية وايجاد نظام اجتماعى أكثر اتفاقا مع المبادىء الاسلامية .

كـــل ما حـواه القرال يحدم الفرد والجماعـة ، وحتى تلـك الطقوس المدينية التي يرى البعض فيها انها مجرد اعمال تعبدية ، ليس لها معنى أكثر من ذلك ، ولا نجد لها انعكاسا على سلوك الانسان في المجتمع هي ايضا في اساسها قوانين اجتماعية كالصلاة التي معناها الحسياب والمحاسبة وحفظ مصالح أفراد المجتمع ونستطيع أن نقول بأن الصلاة كانت اساسا لايجاد اول رابطة ربطت بين أفراد المجتمع الالهي ، وكذلك نقول في بقية المفروضات الدينية ان لها معنى اجتماعيا ينظم سلوك الفرد ، وليس فيها من معاني التعبد غير المستوى الرفيع للانسانية التي تحاذي في كمالها عالم الالوهية ٠ فالعلاقة بين الانسان وبين الله في قيمة الانسانية الكاملة التي لا تختلف في مظهرها عن الالوهيسة المتجلية لعالم الانسان ، وحديث عيسى « اذا حملت قربانك الى الهيكل ثم تذكرت ان في نفس أحياك منك شيئا فاترك قربانك أمام الهيكل وعد لتصلح ما بينك وبين اخيك أولا ، وبعد ذلك عد الى الهيكل وقدم القربان (24) ليقرر ان العلاقة الالهية لا تبتدىء الا عند صفاء العلاقة الانسانية ويلوغها مرحلة يتخلى الفرد فيها عن كل ما يخلده الى الارض ، وكلما اقترب الانسان من الله اقترب الله منه وهو التجلى الباطني الذي يشير اليه الحديث : « اذا تقرب العبد الى الله شبرا تقرب اليه ذراعا ، وكلما ازداد هذا التقرب تصبح عملية التجلى أقرب الى الكمال حتى تصل في النهاية الى أن يكون الله سمعه وبصره ولسانه ورجله (25) .

أما المظهر الثاني للألوهية تجاه الانسان فهو في حالة انخارم اسس المجتمع حين يبرز الانسان فرديته وانيته ، عند ذلك يتخلى الله عنه ويتركه وشائه ، ويتبرأ منه .

<sup>24)</sup> أندريه كرسون ، المشكلة الاخلاقية ص 99 .

<sup>25)</sup> حيدر أملى ، جامع الاسرار . تعقيــق هنرى كربين وعثمان يعيى · طهران 1969 ، ص 675 ·

ولا ريب ان خروج الفرد عن الجماعة بانتهاك حرمة افرادها ليجعل الله يظهر اليه بمظهر البعد والجفاء ، كذلك كانت حال الامم التي جارت : « الا ان عادا كفروا ربهم الا بعدا لعاد قوم هود » ( 11 ـ هود ـ 60 ) « الا أن تمودا كفروا ربهم ، الا بعدا لثمود » (11 ـ هود \_ 63) « وجعلناهم أحاديث فبعدا لقوم لا يؤمنون » (23 \_ المؤمنون 44) • وهنا تتعارض الانية والغيرة الالهية بانية وغيرة هذا الانسان المتمرد • فتعالى الله عليه وافقده كل اثر وجرده مما يعد أساسا لاكتمال ذاته ، واصبحت اعماله غير مراعى فيها القوانين • فكل فعل يفعله نهو مقدور الى الله ، ولا يستطيع النجاة الا بالرجوع اليه وطلب الهداية والرشد ، لأن الله في هذه الحالة هو القاهر فوق عباده لا يسال عما يفعل وهم يسالون ، « وربك يخلق ما يشاء ويختار ما كان لهم الخيرة » (28 ـ القصص ـ 68) « قل من ذا الذي يعصمكم من الله ان أراد بكم سوءا أو أراد بكم رحمة » (33\_ الاحزاب - 17) · وهذا النوع من السياسة الالهية خاص بالدين فضلوا العمى على الهدى علوا واستكبارا ، فمحق الله كل اثر لهؤلاء وعبر عن ذلك بقوله : « ساصرف عن آياتي الذين يتكبرون في الارض بغير الحق ، وان يروا كل آية لا يؤمنوا بها وان يروا سبيل الرشد لا يتخذوه سبيلا ، وان يروا سبيل الغيّ يتخذوه سبيلا » (7 - الاعراف - 146) وليعلم هؤلاء أن « ما أصاب من مصيبة الا باذن الله ومن يـومن بالله يهد قلبه » (64 - التغابن - II) وما نسبة الخير والشر الا في الهداية والاضلال : « فمن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للاسلام ومن يرد أن يضله يجعل صدره ضيقًا حرجا كأنما يصعد في السماء » (6 ـ الانعام ـ 125) ·

فأى تغيير فى الطبيعة الانسانية وأى شعور بالاستقلال والاستغناء عن القدوة الالهية ولو كانت فى مستوى الظن يجر حتما الى اطفاء الذات ومحو كل اثر لقدرة الانسان • وهذا الجانب من الشعور الباطني تؤكده الآية : « وذا النون اذ ذهب مغاضبا

فظن أن لن نقدر عليه فنادى هي الظلمات أن لا أله الا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين» (الانبياء ، 87) ·

فليس اذن من باب التناقض ما نجده من احتلاف في السياسة الالهية وما علينا الا ان تتدبر النصوص الدينية « افلا يتدبرون القرآن ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كبيرا » (النساء ، 32) و والقرآن لا ياتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، فيكون معنى احتلاف السياسة الالهية ان الموقف الالهي متصل اتصالا مباشرا بموقف الانسلان .

## 

\_\_\_ معيى الدين عـزوز متفقد أول للفلسفة \_ تونس

# 1) موقف المسلم المعاصر من الجبر والاختيار:

يتحدد موقف الانسان من القضايا الدينية والفلسفية تبعا لمدى فهمه لها ولما واكبها من ظروف تاريخية مستجدة مضافة الى ما خلفه فيها الماضى من قدرة على التطور والتفاعل ويتحدد هذا الموقف أيضا تبعا للظروف النفسية والاجتماعية التى تحيط بالانسان ولما تحصل عليه من مستوى ثقافى الى غير ذلك من العوامل الاخرى.



والانسان المسلم في العصر الحديث لم يجد نفسه ازاء قضاياه الدينية ملسزما باتباع موقسف واحد ولاحتى باتباع أحد موقفين يسهل عليه الاختيار بينهما : فهو على السقيض من ذلك يشعر بالتردد ويعس بالحيرة اذا ما رام ال يبت في الامر لتعدد الوجهات فالمناس حوله يتجاذ بهم توالي المواقف المتباينة والآراء المتعارضة ولا يكاد ينحاز الى شق حتى يستهويه الشق الآخر ويشعر بأن الثالث له من الحجج المعقوله ما يجعله جديرا بالاتباع وأن الرابع هو أيضا من المتانة بمكان ...

فاذا ما اخذنا مثلا موضوع الجبر والاختيار فاننا نجد له من الجوانب ما يجعل حصره عسيرا لكثرة ما قيل فيه فقد نشأ في احضان مناقشة الجدود لمسألة القضاء والقدر والتشبع بالمعانى التى ولدها انصار الحرية وخصومهم القائلين بالحتمية فادى طول البحث في هذه المعانى الى ربطها بقضايا اخرى لها من اواصر الشبه ومن اسباب الاختلاف ما يجعل اثارتها عملا ضروريا حتى وان كان الموضوع الاصلي نفسه مثقلا بالمعانى التى اكتسبها عبر تاريخه الطويل .

فقد وصلت للمسلم المعاصر اصداء بحث هذا الموضوع من طرف قدماء المصريين والمهنود والمونانيين ومن طرف أصحاب الديانات السابقة كالميهود والمسيحيين ووجد في القرال ايات كثيرة ورد فيها بألفاط مكررة أو مختلفة ذات معال متقاربة أو متباعدة ذكر قضاء الله وقدره وحرية الانسان واضطرازه وجبره واختياره •

وادرك المسلم المعاصر ان السنة عززت ما ورد في كتاب الله وأعطت لهذا الموضوع أبعادا جديدة كان من نتيجتها أن كيف المسلم في عهد الصحابة وما تلاه من عصور موقفه بما يتناسب واستعداده للعمل الحر أو جنوحه الى تكبيل نفسه العراقيل وتهيئ لذلك للتفاعل مع بيئته ومع محيطه •

ففى عصور الفتح جرد كبار العاملين موضوع الجبر والاختيار من كل أهمية فهو «كلام» ولفظ يلفظ لا أثر له يدكر فى القوة الجارفة لتيار الحياة العملية التى استقطبت وحدها عنايتهم • ولاحظ المسلم المعاصر أيضا أن الفتنة الكبرى التى مزقت وحددة الامة وما عقبها من تطورات اجتماعية وسياسية كانت بمثابة البؤرة التى أحاطت بهذا الموضوع •

فان تقلب الاحسوال وتعدد القيادات السياسية وما نجم عن ذلك من مآسى ومعن الضعف في الحياة تدفقها السليم مما سمح للجانب الكلامي لهذا الموضوع بأن يتغلب على الجوهر العملي فتعددت المفاهيم وتشابكت المعاني وبلغ توسعها حدا صار فيه من الممكن لكل شخص ان يكون لنفسه رأيا خاصا يتماشي مع درجة اعتقاده أو تمدهبه الفلسفي أو مستواه الثقافي والاجتماعي ٠

وبالاضافة الى هذا الرصيد الذى تغلغل فى أعماق لا شعوره وجد المسلم المعاصر حوله خضما من الاراء جادت بها قريحة مفكرى الغرب حول الحرية والحتمية والقصاء والقدر والجبر والاختيار فكان لها انعكاسات سلبية وايجابية فى نفوس المسلمين زادت المسالة تعقيدا ٠

فتولد من كل ذلك بناء فلسفي متواصل الشموخ يتغذى باستمرار من الاحداث اليومية المشابهة لهذه الحالة التي سمعنا بها جميعا وهي :

قبل بضعة أسابيع توفى البابا بول السادس « فاختبر خلفه » يوحنا بولس الاول وعلل بعضهم سرعة اختيار الكرادلة له بأنه يمثل فى أعينهم « مرشح الله » فالعناية الالهية هي التى اختارته لهذا المنصب •

وبعد شهر من الزمن مات البابا الجديد قبل أن يشرع فى القيام بأي عمل يذكر وطرح الناس هذا السؤال على الرهبان ان كان الله هنو الذى رشعه فلمادا أماته بعد شهر فقط ؟ فكانت مناسبة لانتصاب الحنوار بين الكاتوليك حول قضاء الله وقدره أو حول علمه وارادته •

وتالقفت المجلات والصحف اليومية أصداء الحوار لتستره في أوساط أخرى غيير مسيحية (1) •

فى هذه الحسادثة دلالة على أن موضوع القضاء والقدر وما تفرع عنه مسن قول بالجبر والاختيار لا يزال يحتل مكانته من اهتمامات الناس وتختلف هذه المكانة باختلاف درجة تدين صاحبها ·

#### أولا: موقف المتدين المعساصر:

ان الاطار الديني هو المجال الاول الذى أثير فيه هذا الموضوع لذا سنبحث الجبر والاختيار من هذه الزاوية قبل أن نستعرضه من جوانبه الفلسفية والسياسية • فالمؤمن يصدق بأنه مخلوق ويسلم بأن خلقه ليس ضربا من العبث أو المحال ويطمئن الى خالقه الذى هو رب السموات والارض •

قال تعالى : « الفحسبتم انما خلقناكم عبثا وانكم الينا لا ترجعون » (2) فقد خلقه الله لغاية وهي المعلن عنها في هذه الآية : « وما خلقت الجن والانس الا ليعبدوني ما أريد منهم من رزق وما أريد أن يطعموني ، أن الله هـو الرزاق ذو القوة المتين » (3) .

خلق الانسان ليعبد ربه وللعبادة معان كثيرة لغوية واصطلاحية الا اننى أفضل المعنى الذى يتماشى مع التفكير الفلسفى رغم قدمه وهو الذى اختاره الكندى فى شرحه لعنى آية: «والنجم والشجر يسجدان» فقال بأن ذلك هو تحقيق ارادة البارىء والانتهاء الرامره وتأديبة الوظيفة المعينة للمخلوق فى نظام العالم (4) فالعبادة الحقية هى التى جعل صاحبها يتفاعل مع نظامه الكوني وتحدد له اتجاهه السليم فى الحياة فهي قيقة يعيشها صاحبها وليست مجرد ادعاء أو مظهر سطحي تبعثره الالفاظ ويتلاشى مسام المطامع والمسلم المطامع والمست مجرد ادعاء أو مظهر سطحي تبعثره الالفاظ ويتلاشى

وعندما يقر المتدين بانه حادث وأنه أحدث لغاية وسبب هي العبادة فهو يتعرف فى نفس الوقت بأن ليست لمه حرية مطلقة وبأن نشأته خارجة عن ارادته ولا يستطيع الافلات من الزمن الذي ظهر فيه مهما اتجهت مشاعره الى الماضى والحاضر والمستقبل .

وبعد ما يولد لا يمكنه الاستغناء لمدة قد تطول أو تقصر عمن يوفر له الغذاء والملبس والمسكن ويدفع عنه الخطر ويلقنه اللغة ويدربه على السلوك لضعفه البدني والفكري والمسكن ويدفع عنه للظروف البدنية والنفسية والاخلاقية والاقتصادية والثقافية يعتم عليه القول بالمجبرية وفي نفس الوقت يرى نفسه حرا لان كل هذه الظروف مما سخره الله له (5) وبالايمان والعمل الصالح يتحرر من سلطان الموادث ويسمو عند ربه درجات قال تعالى: «أفنجعل المسلمين كالمجرمين ما لكم كيف تحكمون » (6) وقدال أيصا و معلوا الصالحات كالمفسدين في الارض أم نجعال المتقين كالمفجار » (7) والمقون » (5) والمتقين كالمفجار » (7) والمعلون » (5) والمتعال المتقين كالمفجار » (7) والمعلون » (5) والمتعال المتعال المتع

فباختياره للاسلام والعمل الصالح تحرر الانسان من الخوف من الله · وقد أعطى الله بوصفه السلطان الاوحد عند المؤمن الحرية للانسان في اختيار طريقه وعمله وذلك عندما قال : « من عمل صالحا فلنفسه ومن أساء فعليها ، وما ربك بظلام للعبيد » (8) وقوله : « ذلك بما قدمت أيديكم وأن الله ليس بظلام للعبيد » (9) · ويطول با المقسام لو أردنا سرد كل الآيات الدالة على حريسة الانسان وعلى عدم ارتباطه الا باللسه وحده ·

وكذلك الشأن بالنسبة للاحاديث التى نذكر منها ما يلي : « عن عبد الله ابن عباس قال : كنت خلف النبىء (ص) يوما فقال لي : يا غلام اني أعلمك كلمات : احفظ الله يحفظك و احفظ الله تجده تجاهك و اذا سألت فسل الله ، واذا استعنت فاستعن بالله واعلم الوامة لو اجتمع على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك الا بشيء قد كتبه (لك) وان اجتمعوا على أن يضروك لم يضروك الا بشيء قد كتبه الله عليك و رفعت الاقلام وبف الصحف (10) وجف الصحف (10) و

والحرية المتاحسة للانسسان في هسندا الاطار هي أكبسر معا تتحمس قوت البدنية والعقلية لانها لا تقف عند حد ولو كان ما وراء العرش (II) والآفاق الني فنحه العلم للمعاصرين تدل على أن حريتهم تتجاوز تصوراتهم وخيالاتهم • فلم يحرم اللسمينا الا اذا تأكدت مضرته للفرد أو للجماعة •

#### ثانيا: موقف المتفلسف:

شاهد المسلم المعاصر تطعيم ثقافته بتيار قوي من الفلسفة الغربية وبما أحياه من فلسفته الخاصة فتفلسف بدوره على قدر تأثر تفكيره بتلك النظريات مما أدى الى تباين في المراقسف التي كانت اما مجارية لما هو قائم بالغرب واما مناهضة له وكان ذلك قبل أن يستقيم تفكيره الخاص وما دام الامر كذلك فلا مفر من استعراض بعض الآراء الفلسفية خاصة تلك التي كان لها أكبر حظ من النجاح في بيئتنا كالعقلانية وكالوجودية وفي هسندا المسدد يقول انقلز «كان هيقل أول من تمثل بوضوح علاقة الحرية بالضرورة فالحرية عنده هي ادراك الضرورة وليست الضرورة عمياء الا بالمقدار الذي لا تكون فيه مفهومة والحرية هي الاخرى ليست استقلالا موهوما عن قوانين الطبيعة بل هي معرفة لهذه القوانين ولامكانية الاستفادة منها بصورة منظمة ، في غايات معينة وهذا حق بالنسبة للتي تنظم الحياة الطبيعيسة والنفسية للانسان نفسه : وهما صنفان من القوانين قد يمكن الفصل بينهما في عالم التصورات لا في عالم الواقع و

فحرية الارادة لا تدل على شيء آخر أكثر من القدرة على اتخاذ القرارات عسن بينة (12) · وتحت دوافع سياسية واقتصادية اتجه الفلاسفة المعاصرون الى بحث العلاقة بين الضرورة والحرية وبين الحرية والارادة ولا يهمنا من كثرة ما قالوه في هذا المضمار سوى ما له صلة وتيقة بالجبر والاختيار وتأثيره الواضح في العالم الاسلامي ·

ويمكن تصنيف هؤلاء الباحثين الى قسمين أنصار المعقول وانصار اللا معقول:

## أ \_ الفلاسفة العقلانيين:

وقد عرض لنا الاستاذ يوسف كرم وجهة نظر العقلانيين فقال . « الحرية كفاية للعمل باستقلال عن كل ضرورة تكون علة تامة له • أو هي اختيار الكائن العاقل فعله بنفسه دونما اكراه خارجي أو ضرورة داخلية • • • تأتي من جانب فاعل يجبر بالقوة على اتيان الفعل أو على تركه (13) •

يرى هؤلاء المفكرون أن الانسان مخير الا أن حرية اختياره وقدرته على ذلك محددة بشروط تأتي من الموضوع نفسه أو تأتي مما في الانسان من قصور وشعور بالاضطرار

وموقفهم هذا يقربهم كثيرا من الآراء التي يعتمدها المتدينون مع اختلاف في المقاصد والنظرة الى الاشياء وحتى في الاساليب ·

#### ب ـ فلسفة اللا معقول:

لعبت الفلسفة اللا معقولة (14) دورها فى حياة بعض الشبان المسلمين الذين درسوا بالغرب أو احتكوا بأوروبا عن طريق السياحة أو الاقبال على كتبها أو بواسطة وسائل الاعلام السمعية والبصرية ·

فكانت لثقافة هؤلاء الناس آثارها في تحديد موقفهم من الجبر والاختيار · وتأتي الوجودية في طليعة هذه الفلسفات اللا معقولة (15) ولها فرعان متدين والحادي رغم تانتمائهما الى أصل واحد ·

ويعتبر المفكسر الدانماركي « صورين كيركيقورد » الاب الروحي للوجوديسة • وقد انتقد بشدة نظريات هيقل وكل الفلسفة العقلية بصفة عامة • وتطورت الوجودية كثيرا وكانت لها مدارس واتباع في عدة اقطار من العالم الا انني سوف لا أستعرض منها الا ما له صلة بالجبر والاختيار تاركا جانبا كل ما عدا ذلك من أرائها ونظرياتها •

وفى هذا الشأن يكاد يتفق الوجوديون على مقولة أساسية عندهم وهي أن الوجود حدث يدعو كل من تأمل فيه الى الاستغراب والدهشة المشوبة بالمقلق ويترك فى نفس صاحبه شعورا بالاشمئزار والرعب والغثيان والرهبة والقلق .

وذلك لان فكرة الوجود تحتاج الى تحديد وامعان نظر · ومن حق المرء ان يتساءل لماذا وجد وتساؤله هذا يقلقه · وفى وجود الانسان تحد للحرية وانكار لها · فهو لم يحتر ساعب محينه الى هذا العالم ولا مسقط رأسه · وبعد ميلاده تفرض عليه لغة من يحيطون به وسلوكهم وطعامهم ولباسهم · وهو مضطر الى قبول سياسة دولته ونظامها الاقتصادى و ثقافة مجتمعه الى غير ذلك من الفروض الاجتماعية ·

واذا ما نظر هذا الانسان الى محيطه الطبيعى فان شعوره بالضعف يزداد حدة واستفحالا اذ لا دحسل له يذكر فى التأثير على ظواهر الكون المهددة لمصيره كالزلازل والفياضانات والجفاف •

ورغم صورتها القاتمة فان هذه الاراء استهوت بعض الشبان المثقفين من مسلمي العصر الحديث فقد وجدوا فيها تعبيرا عما كانوا يشعرون به من حقارة الانسان في

بيئتهم ومن عجزهم عن التفسير المنطقي لعالمهم · فلا شيء عندهم يبرر الحياة فيه ولا شيء في الحياة نفسها له مغزى · واذا تجردت الحياة من كل معنى فلماذا يعني الحي نفسه باختيار أمر ما وتفضيله عن غيره · ففى مثل هذه الحياة لا قيمة للاختيار ·

ان تطبيق مثل هذه النظريات يؤدى الى القضاء على الفوارق بين الانماط المعتلفية للسلوك · فيصبح الشرير في نفس المرتبة والخير · ولا مجال يذكر للحرية لان القوى اللامعقولة وغطرسة الطبيعة قضت على ارادة الانسان · فهل خلق الانسان نفسه حتى يدعى حريته ؟

وللظروف السياسية والعسكريـة دورها الكبير في نشر مثل هذه الآراء لان الانسان في مثل تلك الظروف يفقد القدرة على التصرف الحر ويفرض عليه ان ينفذ بكل دقـة ما تأمره به السلط العسكرية • لذا نجد الوجودية لا تقوى وتزدهر الا اذا كانت هناك حـــروب:

فقد ترعرعت وجودية هيدقر أثناء وبعد الحسرب العالمية الاولى وترعرعت آراء سارتر بعد الحرب العالمية الثانية وخلالها •

ومن المعروف تاريخيا أن جبرية جهم بن صفوان نبغت أيام الفتن المتلاحقة التي هزت أركان الدولة الاموية في أخريات سنواتها ·

وهذا ما يجعل بين الجبرية والوجودية ملامح تشابه واوجه تقارب ٠

### ثالثسا: الجانب السياسي في قضية الجبر والاختيسار:

لم يكن الجانب المذهبي ، سواء اكان دينيا أم فلسفيا ، هو وحده القاعدة التى انطلقت, منها مباحث الجبر والاختيار في العصر الحديث · فقد كان للجانب السياسي ايضا أثسره في بلورة الموضوع وفي تطويره ·

وذلك أنه في القرن الماضي تعرف العالم الاسلامي عن مدى البعد الذي يفصله عن قوة الغيرب وعن تقدمه الحضاري وأحس بأن تلك القوة باتت تهدده بالاستعمار وربما بالفنياء •

وفى مثل هذه الظروف تحتم على المسلم اعادة النظر فى فهمه لقيمه الروحية التى منها موقفه من موضوع الجبر والاختيار مثلما يسعى الى تحوير مؤسساته السياسة والاجتماعية وتجديده لثقافته •

وبوصفه رائد الحركة الاصلاحية ومحركها الاصلي اهتم جمال الدين الافغاني بهذه المسألة وتبعه في عمله هذا محمد عبده وتلاميذه وعنايتهم هذه ناشئة عن يقينهم بأن هذه المسألة وان بدت دينياة الا انه لا يمكن فعلها عن ملابساتها السياسية.

والاجتماعية والاقتصادية · فقد وجدوا أن بعض أدعياء الصلاح استغلوا موضوع الجبر ليخدروا ارادة الجماهير ويبتزوا أموال الناس وحتى ممتلكاتهم ونصبوا أنفسهم وسطاء بين الله وعباده وأقاموا لذلك الغرض روايا وطرق وتكاثر عدد الزوايا والطرق الصوفية واشتد التنافس بينها على اقتسام الجماهير الاسلامية ·

والاحظ هنا انني أفرق بين سيرة مؤسسى هذه الطرق الذين اتصف أكثرهم بالتقى والصلاح وبين ورثتهم الذين كانوا في أغلبهم من أعوان الاستعمار والمستبدين ونشروا بين الناس التواكل والاستسلام · طالب المصلحون معاصريهم بنبذ التواكل والاخسذ بمبدأ الاختيار وبذلك حرضوهم على التفكير الطليق وعلى العمل دون حرج من أجل ازالة الاستعمار والقضاء على ركائزه وعدم الاعتماد في ذلك الا على الله وحده والنبيء (ص) وهو رسول الله لا يملسك لنفسه ضرا ولا نفعا ولا يملك لاحد شفاعة الا أن ياذن الله له له له (16) ·

والناحية المذهبية من مسألة الوساطة بين الله والعبد مشهورة بفضل ما كتبه عنها ابن نيمية ومحمد بي عبد الوهاب وأنصارهما وخصومهما ، الا أن الجانب السياسي لهذه القصية في العصر الحديث لا رال في حاجة الى مزيد من البحث .

واثماء عرض وجهات النظر المتعارضة اثيرت مسألة المسؤولية والدوافع الاحرى التى حدت بالمسلحين الى الاهنمام بهدا الموضوع وهى ادراكهم للترابط الذى وجده الاسلام بين الماحيتين العقائدية والسياسية مسا يجعل مطالبتهم بالاحذ بجانب الحرية فى مسألة دينية سيؤدى حتما الى تعميمها على ميادين السياسة وغيرها وأيضا لان السلطة فى ذلك العصر كانت بايدي المستعمرين أو الحكام المستبدين الذين لا يسمحون بالحديث عن التحرر والحرية وكانت الحركة فى أولها أضعف من مواجهة أعدائها فى موضوع يمكن لها أن تثيره بشكل آخر مع علمهم بأن المتزمتين من خصومهم ربما كانوا عليهم أشد من الاستعمار .

وسواء أثـــي موضوع الجر والاختيار من جانبه السياسي أو مــن جانبه المذهبي فنتيجته واحدة وهي التي تتمثل في تحريض المسلم على ابراز قيمته كشخص موجود يتمسك بحريته ويتحمل مسؤوليته التي هي شرط لازم لذاتيته ٠

وتزداد هذه الفكرة وضوحا عندما نستعرض في شيء من التفصيل بعض الآراء التي صدرت عن أهم من ساهم في اثارة موضوع الجبر والاختيار في العصر الحديث .

## راي جمال الدين الافضائي:

طرق جمال الدين الافعانى موضوع الجبر والاختيار لمدة غايات تبرز منها اتبتار الاولى تبرئة الاسلام مما اتهمه به المغرضون من اعدائه وضعفاء العقول من ابنسائه الذين خلطوا بين الاعتقاد بمذهب الجبرية والاعتناء بالقضاء والقدر فظنوا أن السدين المحمدي بعقيدته في القدر يجمد نشاط أتباعه ويخضعهم لارادة عليا تسلبهم خصائصهم النفسية وتقضى على امكانياتهم المادية وبالتالي تطمس وجودهم •

أما الغاية الثانية فهي تذكير المسلمين بالمفهوم الصحيح للقضاء والقدر وهو المفهوم الذي يتماشى مع ما تعلى به دينهم من رونق وبهاء -

وخصص لهذا الموضوع رسالة تحمل عنوان « رسالة فى القضاء والقدر » اقتطف لكم منها هذه الفقرة « هكذا ظنت طائفة من الافرنج وذهب مذهبها كثيرون من ضعفاء العقول فى الشرق • ولست أخشى أن أقول : كذب الظان وأخطاء الواهم وأبطل الزاعم وافتروا على الله والمسلمين كذبا لا يوجد مسلم فى هذا الوقت من سنى وشيعى وزيدى واسماعيلي ووهابي وخارجى يرى مذهب الجبر المحض ويعتقد سلب الاختيار عن نفسه بالمرة ، بل كل من هذه الطوائف المسلمة يعتقدون بأن لهم جزءا اختياريا فى أعمالهم ويسمى بالكسب وهو مناط الثواب والعقاب عند جميعهم وأنهم محاسبون بما وهبهم الله من هذا الجزء الاحتياري ومطالبون بامتثال جميع الاوامر الالهية والنواهى الربانية الداعية الى كل خير ، الهادية الى كل فلاح وأن هذا النوع من الاختيار هو مورد التكليف الشرعى وبه تتم الحكمة والعدل » (17) •

## رأي محمد عبده ورشيد رضا:

لم يخصص محمد عبده لموضوع الجبر والاختيار رسالة بعينها كما فعل استاذه جمال الدين الافغاني وانما تعرض لبحثه في عدة أبواب من كتابه القسيم : « رسالة التوحيد » وفي تفسير المنار ، وكذلك الشأن بالنسبة لرشيد رضا •

والمسلم المعاصر مدفوعا دفعا للبحث عن الحسرية التى اغتصبها منه المستعمرون الذين جعلوا لمتصرفاته حدودا معينة حرمه منها الظالمون من حكامه الذين تعاونوا مع المغتصب كي يضيقوا عليه انفاسه ولم يصل المسلم الى هذه الحالة دفعة واحدة بغتة بل تدريجيسا نتيجة تفكير ضاقت آفاقه تعت ضربات الاحداث المؤلة التى تلقاها الناس طيلة قرون الاضطرابات والحروب والفتن وخرج المسلمون من تلك الاحداث منهوكي

القوى عاجزين عن اعطاء الحياة المعنى الذى يريدونه لها وقصرت هممهم عن كتابة التاريخ كما يشاؤون ·

ومما يحسن التأكيد عليه أنه حتى فى مثل هذه الظروف الحالكة لم يشعر المسلمون فى معظمهم بأنهم سلبوا تماما من كل اختيار بل كان لهم ولو على المستوى النظرى الحساس بأنهم ليسوا ريشة فى مهب الرياح ·

وحتى ان وجد من قال بهـــذا الرأى فقد فعـل دلك عن « احتيار لمذهب فلسفى أو كــلامي معــين » ·

فبين محمد عبده أن الاختيار ملازم للانسان عندما كتب: « يشهد سليم العقل والحواس من نفسه أنه موجود ولا يحتاج في ذلك الى دليل يهديه ولا معلم يرشده كذلك يشهل انه مدرك لاعماله الاحتيارية ، يزر نتائجها بعقله ويقدرها بارادت معدرها بقدرة ما فيه •

ويعد انكار شيء من ذلك مساويا لانكار وجوده في مجافاته لبداهة العقل كما يشهد بذلك في نفسه يشهده أيضا في بني نوعه كافة متى كانوا مثله في سلامة العقال والحواس •

ومع ذلك فقد يريد ارضاء خليل فيغضبه ، وقد يطلب كسب رزق فيفوته · وربسا سعى الى منجاة فسقط فى مهلكة ، فيعود باللائمة على نفسه ان كان لم يحكم النظر فى تقديم فعله ويتخذ من حيبته أول مرة مرشدا له فى الاحرى (18) ·

ويستخلص محمد عبده من ذلك النتيجة المنطقية التى لابد أن يصل اليها كل متدين وكل ذى ذكر سليم فيقول « يتجه من ذلك الا أن فى الكون قوة أسمى من أن تعيط بها قدرته وأن وراء تدبيره سلطانا لا تصل اليه سلطته » (19) .

وبالتدرج ينتقل معمد عبده من الناحية المذهبيسة الى مستلزماتها السياسيسة والاجتماعية فيلخص كلامه الذي يطول ترديده في هذه العبارات القصيرة: « تقرير المرين عظيمين هما ركنا السعادة وقوام الاعمال البشرية: 1) ان العبد يكسب بارادته وقدرته ما هو وسيلة لسعادته 2) ان قدرة الله هي مرجع لجميع الكائنات وان مسن أثارها ما يحول بين العبد وبين انفاذ ما يريده. وان لا شيء سوى الله يمكن له أن يمد العبد بالمونة فيما لم يبلغه كسمه » (20) .

أما رشيد رضا فانه يتفق مع أستاذه فيما قاله في شأن الجبر والاختيار واعتبر الجبر فسادا للعقيدة وهو من قبيل الخرافات وعلق على كلام محمد عبده الوارد في هذه الجملة: «وكثر ما ضل قوم وأضلوا، وكان لمقالاتهم أسوء الاثر فيما عليه حال الامة اليوم» • فكتب رشيد رضا: «هم جهلة ؛دعياء الولاية بالتصوف التقليدي الذين أفسدوا عقائد العامة بالجبر والخرافات» •

فالانسان حر بأنه غير محتاج لغيره من البشر وهذا هو المعنى الذى عبر عنه رشيد رضيا عند تفسيره لهذه الآيسة « قل ان صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين » (21) •

فقال: « ان حملاتي وجميع عباداتي وحياتى وشؤونها ومماتي وما بعده كل ذلك لله وحده أتوجه فيه الى مرضاة غيره ولا أستعين أحدا على شيء منه استعانة معنوية بل اياه استعين مهتديا بما شرعه من الدين » (22) .

وهو في موقفه هذا يسير على منهج أستاذه محمد عبده الذي كتب « ٠٠٠ تجلت بذلك للانسان نفسه حرة كريمة وأطلقت ارادته من القيود التي كانت تعقدها بارادة غيره ، سواء أكانت ارادة بشرية ظن أنها شعبة من الارادة الالهية وأنها هي كارادة الرؤساء والمسيطرين ، أو ارادة موهومسة اخترعها الخيال كما يظن في القبور واحجار والاشجار والكواكب ونحوها » (23) .

يبرز الهددف السياسى واضحا جليا فى هذه الفقرة: « ٠٠٠ بهدا وما سبقه تم للانسان بمقتضى دينه أمران عظيمان طالما حرم منهما انسانيته واستعد لان يبلغ من السعادة ما يهياه الله بحكم الفطرة التى فطر عليها ٠

وقد قال بعض الحكماء الغربيين من متأخريهم ان نشأة المدنية في أوروبا انما وامت على هذين الاصلين و فلم تنهض النفوس للعمل ولم تتحرك العقول للبحث والنظر الا بعد أن عرف العدد الكثير أنفسهم واللهم حامًا في تصريب اختيارهم وفي طلب الحقائق بعقولهم » (24) و فكانت دعوته الى التمسك بمبدأ الاختيار تشمل الجوانب الدينية والاجتماعية والسياسية وتهدف أيضا الى اشعار المسلم بالله في أصول عقيدته ما يغنيه عن البحث في كتب الغربيبين ورغم سمو هده المقاصد فلقد وجدت آراؤه من يعارضها ويقاومها بشدة سواء أكان ذلك بين من عاصره أو بين من تأخر عنه قليلا مثل مصطفى صبري الذي كان يشغل منصب شيخ اسلام بالخلافة العثمانية قبل أن يزيلها مصطفى كمال و

## راي مصطفى صبري:

يمثل مصطفى صبري طائفة الذين استمروا فى العصر الحديث يدافعون عن نوع من الجبرية ظنها قريبة الصلة بالكسب • وألف للدفاع عن نفسه كتابا كبير الحجم اسماه « موقف البشر تحت سلطان القدر » •

ففسر القدر بانه: « عدم التصديق بأن الله تعالى خالق لافعال العباد من خير وشر » وذكر عدة أحاديث واردة في ذم القدر هذا أحدها: « قال (ص): أخاف على أمتي من بعدى ثلاثا: حيف الايمة وايمانا بالنجوم وتكذيبا بالقدر » (25).

والدافع له على الخوض فى هذا الموضوع هو مقاومة النزعة التى جعلت جانبا من ما معاصريه يجارون الاوروبيسين فى قولهم بحرية الانسان · فمجاراة الغرب تسودى الى ظهور نزعات معادية للاسلام كالكمالية مثلا ·

وهو يرى أن الاوروبيين اتخذوا من موضوع القدر ذريعة لمهاجمة الاسلام حتى أن بعصبهم الف كتابا في ثلاثة أجزاء سماه « علم القضاء والقدر أو سر تأخر المسلمين » •

ان مهاجمة الغربيين للاسسلام الداعي لملايمان بالقدر كان الدافع الاول لمصطفى صبرى على تأليف كتابه المشار اليه فهو يقول: « • • • وصفوة الكلام ان القدر الوارد في الاحاديث بشأن القدر غير متوجه الى مذهب الاشاعرة الكاملي الايمان بالقدر ، بل موجه الى مذهب المعتزلة وأحفادهم المقتفين بآثار الغربيين فان تكلمت أنا في القدر فلم يكن ذلك مني لانكاره بل لاثباته وتحديد الايمان به • وما كنت بحاجة الى التكلم فيه لو لم يتكلم غيري ضده •

وقد كان لا ينظر الى مذهب المعتزلة في مسألة أفعال العباد بنظر الاعجا بفلماذا عد ذلك بعد تفرنجه حسنا مرغوبا فيه حتى عند علمائنا ؟ (26)

ووضيح رأيه في القضاء والقدر في هذه الفقرة : « فمذهبي الذي أريد اثباته في هذا الكتاب أن العباد ينعلون بارادتهم واختيارهم ما يريد الله أن يفعلوه ولا يعيدون عنه

فبالنظر الى أنهم لا يختارون الا ما أراد الله أن يختاروه ولا يحيدون عنه فههم مجبرون أو كأنهم مجبرون .

واني لا أقول كما قال بعض أئمة الدين واختاره المحققون: لا جبر وتفويض ولكن أمرين ، بل أقول جبر وتفويض معا ٠٠٠ فالانسان يفعل ما يشاء ولا يشاء الا ما شاء الله أن يشاءه (27) ٠

ويشتد بمصطفى صبري التصرف الى حد الخروج عسن موقف الاشاعرة الذين نعتهم بكاملي الإيمان والقدر للارتماء فى أحضان الجهمية · وذلك عندما يقول : « ان جميع افعال العباد التى تدخل فى استطاعتهم وتحصل بواسطة ارادتهم ، كبيرها وصنيها ، مما تراهم يقومون به كل يوم من الاعمال المعتادة لهم هى واقعة تحت حكم الله وارادته · وأن ما يقع فى الكون من الخير والشر الذي يكون مصدره الانسان منهما كله من عند الله » (28) ·

والعجيب في الامر أن منطلق مصطفى صبري في بحثه للقضاء والقدر كان هـو بعينه الذي اعتمد عليه جمال الدين الافغاني من قبل وهو تبرئة الاسلام مما حـاول أن يلصقه به المغرضون في الغرب والبعض من الشرقيين الا أن مسار كلا الباحثين كـان مخالفا تماما للآخر · فجمال الدين الافعاني دعا الى التحرر ونادى مصطفى صبـري بالجبـرية ·

## جبسر أم اختيسار:

ادى هذا التناقض العميق بين الآراء وهذا الاطلاع الواسع على مختلف جوانب الموضوع الى التعرف على الموقف السنليم الذي قادتنا آليه مختلف التطورات ·

ويتمثل هذا الموقف في أن الانسان بما وهبه الله من امكانيات عقلية وجسمية ، وبما أنعم عليه به من المؤهلات يستطيع بارادته الخاصة أن يختار طريقة العيش التي تناسبه ، وأن يقبل على العمل الذي يرتضيه والذي نجح في تهيئة ما يلزمه من متطلبات وهو الذي يحدد بمفرده المدى الذي تقف عنده منفعته أو مضرته ولا يراعي في ذلك الاحترام مصلحة غيره الذي قبل عن طواعية معاشرته .

وهو وحده المستفيد الاول من عمله عند الصلاح والمتحمل الاصلي لمغبة سعيه عند الفساد · فالله حباه بهسنده الحرية · والآيات صريعة في ذلك قال تعالى « من عمسل صالحا فلنفسه ومن أساء فعليها ، وما ربك بظلام للعبيد » (29) وقال أيضا : « فمسن يعمل مثقال ذرة خيرا يره ومن يعمسل مثقال ذرة شرا يره » (30) · وقال « من يعمل سوءا يُجُزُ بسه ولا يجد له من دون الله وليا ولا نصيرا » (31) ·

وأما الآيات المعارضة لهذه فهي خاصة ببعض الظروف العابرة والتي لابد للانسان في بعض الاوقات • وهذا ما يجعل الجبرية ، وأن استهوت بعض الفلاسفة

والمتكلمين ، لا تستساغ الا في بعض الاحكام العرفية التي وضعها الانسان بنفسه لواجهة بعض الطواريء ٠

وبغى ما عدى ذلك فانها لم تعد تجد ، بين المعاصرين ، من يدافع عنها بحماس حتى فى الميدان الطبيعى • وذلك لان التقدم العلمي أطلع الناس على كيفية تغيير العناصر وتكييف المبادىء بما فى ذلك المتميسة نفسها التى دحل عليها الاحتمال فأصبعت تغضع لمعطيات النظرية النسبية •

ولا يفهم من هذا الكلام أن الانسان أصبحت له الحرية المطلقة في جميع تصرفاته لان الحرية المطلقة كما عبر عن ذلك الفيلسوف الفرنسي « سآرتر » هي التي تبلغ حدا تنكر فيه حتى وجودها • فلابد أذا أن تكون لها بعض الحدود التي منها تصرورة وجود المقيد •

فالانسان وان كان هو المصدر الاول لعمله فلابد له من مقيم لعمله ذاك وهو الحق الذي يرجع الى الله ·

ومن العبث أن يحاول الانسان أن يكون في نفس الوقت القائم بالعمل والمقيم له ٠

لذا اسندت الشرائع تلك المهمة الى الله الذى وضع لنا سلما فى ذلك يعد الرضا به امرا لازما للعمل وان لم يكن من طبيعته و والتسليم بوجود المقيم هو شرط أساسي لكل حياة حسرة ويسر الدين على الناس هذا التسليم عندما طلب منهم الاقتداء بالرسل (ص) اولئك الذين كانت لهم حرية تغيير تفكير وحياة اكثرية أبناء الانسانية وجعلوا من اقتدى بهم ينتمي الى خير امة اخرجت للناس تأمر بالمعروف وتنهي عن المنكر.

## التعاليسسق

1) انظر جريدة La Presse بتاريخ . 8 ؛كتوبر 1978 :

Vatican A la recherche d'un bon pasteur italien

- 2) المؤمسون: 115
- 3) الذاريات: 56
- 4) قال الكندى: « نظرا لانه لا يمكن أن يقع من النجم والشجر سجود حقيقى بحسب الاصطلاح الشرعى فمعناه هو انها بجريانها على مجاريها والتزامها حركاتها الثابتة التى تنشأ عنها الظواهر الجوية والحوادث الارضية من كون وفساد وتغير تحقق ارادة بارئها وتنتهى الى أمره، وتؤدى وظيفتها المعينة لها فى نظام العالم » (رسائل الكندى الفلسفية ص 54) •
- 5) قال تعالى : «وسحر لكم ما في السموات وما في الارض جميعا منه» (الجاثية : 45)
  - 6) القلــم: 35 \_ 36 (6
    - 7) ص 28
    - 8) فصلت : 46
    - 9) الانفال : 51 ·
  - 10) رواه الترمذي وقال حديث حسن صعيح ٠
  - 11) ياقول النبي (ص): « لو تعلقت همة المرء بما وراء العرش لناله » ٠
    - Engels Anti-Duhring 12
    - 13) يوسف كرم: كتاب الطبيعة وما بعد الطبيعة ٠
    - 14) اللامعقول أي الذي يتجاوز الحدود المشهورة للعقل •
- 15) الوجودية نزعة فلسفية تسعى الى معرفة الانسان المفرد المتشخص الممثل ، فى نظرها ، وحده الكائن الحق والموجود الحق وترفض للوصول الى تلك المعرفة الانطلاق من الانسان كجنس لان الانسان الفرد قادر على استخلاص أخلاقه واتجاهاته من مجرد معرفته النعسه ، وهو ما يصاغ فلسفيا في هذه الكلمة « الوجود سابق للماهية » ،

وتعطى الوجودية أهمية كبرى للوحدان وللمشاعر بوصفها تساعد العقل على حل المشاكل الحياتية • ودهب البعض الآخر من الوجوديين الى حد انكار قدرة العقل على حل تلك المشاكل •

- 16) قال تعالى من ذا الذي يشفع عنده الا باذنه (البقرة) .
  - 17) رسالة في القصاء والقدر ص 67 .
    - 18) رسالة التوحيد ص 59 ·
    - ه س هی 19
    - ° 62 مى (20
      - 21) الانعام . 162
  - 22) على هامش رسالة التوحيد . ص 155
    - 23) رسالة التوحيد ص 156
    - 160 س » » (24
    - 25) أخرجه ابن عساكر عن أبى محجن
- 26) مصطفى صبرى · موقف البشر تحت سلطان القدر ص 27 ·
- 47 « من 47 » » (27
- 28) يتعارض هذا الكلام مع صريح الآية : « ما أصابك من حسنة فمن الله وما أصابك من سيئة فمن نفسك » ( النساء )
  - 29) فمىلىت ،
  - 30) الزلزلية
  - 31) النساء

## الصوفية والعقيدة الجبرية

---- توفيق بن عامر العليا العليا -- تونس --

## تسوطئة:

تعتبر مسالة الجبر والاختيار من المسائل الهامة التى شغلت حلقات الجدل وعلم الكلام في تاريخ الاسلام، وتبوات مكانة مرموقة بين مشاغل الفرق وارباب الملل والنحل، وقد اسفر تدارسها عن وجهات نظر مختلفة الى نفي الاختيار واثبات الجبر فسميت بالجبرية في حين ذهبت أخرى الى الايمان بقدرة الانسان على خلق أفعاله فعرفت باسم القدرية وفضلت مـذاهب



أخرى حلولا وسطى بين هذين النقيضين كالحل الذى ارتأته الاشعرية فى اقرارها بمبدا الكسب • ولا حرج فى ان نقول انه ما من فرقة فى تاريخ الاسلام الا وكان لها مسوقف من هذه القضية ورأي تنفرد به عن غيرها أو تشترك معها فيه فلابد اذن ان نحاول التعرف على موقف المتصوفة من مشكلة الجبر وهى احد وجهى هذه القضية التى تقوم عليها مسؤولية الانسان وينبنى عليها مصيره وعلاقته بغالقه • وقد يكون مسن الطرافة بمكان

كبير ان نبحث عن صدى العقيدة الجبرية في مذهب لا يعد عادة من المذاهب الكلامية لانه لم يؤسس على الحجاج المنطقي والاستدلال النظري وانما عماده الذوق والتجرية الروحية علاقة التصوف بمبدأ الجبر:

لم يكن للتصوف الاسلامي في عهوده الاولى علاقة بمبدأ الجبر والاستسلام بل كان على العكس من ذلك مذهبا اخلاقيا ينبني على تهذيب السروح وتصفيتها من الصفات المذمومة بشتى الرياضات والمجاهدات ويتطلب من السالك لطريقه ارادة قوية تمكنه من السيطرة على غرائزه ونزوات نفسه ، وقد نجح الصوفية في قمع شهواتهم وضربوا على هدا البحاح أروع الامثلة وادلها على قوة العزيمة وتبات التصميم وابعدها عن الميوعة والضعف والانحلال وحسبنا شاهدا على موقفهم هذا قول أبي يزيد البسطلمي : (كنت اثني عشر سنة حداد نفسي وخمس سنين مراة قلبي وسنة أنظر فيما بينهما فاذا في وسطى رنار ظاهر فعملت في قطعه اثنى عشر سنة ، نظرت فاذا في باطبى زنار فعملت في قطعه عشر سنة ، نظرت الى الخلق فرأيتهم موتى في قطعه غربت عليهم أربع تكبيرات ) (1) .

وكان أوائل الزهاد والمتصوفة يشاركون الناس حياتهم ويقومون بدور فعال في توجيه المجتمع واصلاحه ويحثون على الجد والعمل ، ومن اليسير علينا ان نجد في مواعظ الحسن البصري محاولة جدية لمقاومة الادواء الاجتماعية والسياسية والعقائدية في عصره وسعيا لتغيير الاوضاع وتحسينها مما لا يدع مجالا للريب في ان هذا العلم الذي ينتسب اليه الصوفية غالبا قد كان يؤمن بقدرة الانسان على تقرير مصيره وبأنه مخير ومكلف وليس مجبرا ومسيرا ، ولم يكن الا وزاعي وسفيان الثورى في مواجهة المليفة المنصور (2) وصالح بن عبد الجليل في صراحته مع المهدى (3) وابن السماك في وعظه للرشيد (4) اقل ايمانا بمسؤولية الانسان وواجبه في هذه الحياة .

وقد بات من الثابت ان اسم المتصوفة قد اطلق لاول مرة بمصر على جماعات كانت تأمر بالمعروف وتنهي عن المنكر وتتدخل في شؤون الحكم متصدية لجور الحكام وعسفهم، ومما اثر عنها في هذا المجال انها تسببت في خلع بعض الولاة (5) وقد اقتفى كبار

الرسالة القشيرية \_ ص 48 \_ مصر 1330 ه ·

<sup>2)</sup> العقد الفريد \_ ج 3 ص 65 ·

<sup>3)</sup> نفس المصدر \_ ج 3 ص 158

<sup>4)</sup> نفس المصدر \_ ج 3 ص 164 ·

و) هـو ابو اسحاق المعتصم احد ولاة مصر في عهـد المامون \_ انظر \_ الـولاة للكنـدي \_ ص 445 .

الصوفية اثر سلفهم في هذه النرعة العملية وفي الايمان بجدوى العمل ولسم يمنعهم تصوفهم من المشاركة الفعلية في أمور الدنيا واعتبروا التصوف عقيدة وجهادا • ويكفينا دليلا على نظرتهم هذه قول جلال الدين الرومي : ( أن الله وهب الانسان الاعضاء والجوارح ومواهب وطاقات فدل ذلك على انه يريد منه السعي والجهد كما اذا منسح سيد عبده فاسا أو معولا فالظاهر أنه يريد منه أن يحفر الأرض أو يشق صخرة نطسق بذلك أم لم ينطق ولما أعطانا الله هذه الايدى العاملة والسواعد القوية والاقدام السائرة والطاقات الغنية فانه يريد منا بداهة ان نشتغل ونستخدم قوانا ونكدح في الحياة ونجاهد فيها ونكسب رزقنا بقوة اليمين وعرق الجبين ٠٠٠ فالسعي شكر لنعمة القدرة والجبر كفران لهذه المعمة والله يقول: «ولئن شكرتم الزيدنكم ولئن كفرتم ان عذابي لشديد» (6) فاكسب وصب عرق الجبين ثم توكل على الرازق ذي القوة المتين (7) . فقد آمن جــلال الدين الرومي بعقيدة الاحتيار ايمانا جعله يسلم بها عند الانسان والحيوان ويعتبرها فطرة فطر الله عليها خلقه يقول متحدثا عن الانسان ( لو كان الجبر لما توجه الامسر والنهى الى الانسان وما كلف الانسان بالشرائع والاحكام فهل سمع انسان يامر حجرا وينهاه ؟ ) (8) ثم يردف متحثا عن الحيوان : ( اذا ضربت كلبا بحجر هجم عليك واراد أن يعضك ولم يقبل على الحجر وينتقم منه كذلك اذا ضرب السائق بعيرا وهاج البعمير لم يئسر على الهراوة التي ضرب بها ، انما يثور على الجمال المسرف في ضربه ، فعسار عليك أيها الانسان العاقل ان تنسب الجبر الى الانسان ويفوقك الحيوان غير العاقل في فهم هذه الحقيقة وادراكها) (9) .

ويمكن القول في ايجاز بان كبار الصوفية الذين لم يخرجوا عن سبيل السلف ولسم يخضعوا لمتاثير المعتقدات الاجنبية عن الاسلام قد اعتبروا الانسان مكلفا اي مامسورا ومنهيا لانه قادر على الاختيار بين الخير والشر ولولا ذلك لما كان لملامر والنهي الوارد في القرآن معنى في رايهسم ولسنا نريد سرد العديد من الامثلة على هذا الفريق مسن الصوفية وانما نبغى الاجتزاء بقسول الغنزالي مفندا لعقيدة التوكل كما فهمها الجبرية ومبينا لاعمال المتوكلين يقول: (وقد ظن الظانون ان المتوكل ينبغي ان يكون كلحم على

ì

<sup>6)</sup> القرآن ـ السورة ابراهيم الآية 7 ·

<sup>7)</sup> مثنوی \_ ص 27 ·

<sup>8)</sup> المصدر نفسه - ص 461 \_ 8

<sup>9)</sup> المدر نفسه ـ ص 463 ٠

وضم وهذا غلط ونحن نبين ذلك فنقول: تلك الاعمال تنقسم الى جلب النافع وحفظه ودفع الضار وقطعه ١٠٠٠) (١٥)

## نشاة الجبس المسوفى:

الا ان التصوف الاسلامي لم يلبث ان تردى في هوة الانفصال عن معترك الحياة والاستسلام للاقدار حتى امسى اسم التصوف مرادفا للتواكل والحتمية والسلبية وادى الامر الى نشأة عقيدة حبرية اعتنقها اعلام صوفيون تأثروا بنظريات أجنبية والى ظهور فسرق جعلت من الضعف والعجز مبدأ أساسيا وعلمت الانسان الخضوع والخنوع والتغاضى عن المسؤولية مدعوى تنويص الامور الى الحالق فعاد الصوفية بذلك عن طريقهم الاول وصاروا يعرفور التصدوف بأنه ( المسر تحت الامر والمهى ) بقد أن كانوا يأمرون بالمعروف ويمهور عن المكر .

لكن الاسباب التي حدت بالصوفية الى توخى هذا الاتجهاه تبدو معقدة وجديرة بالملاحظة والدرس ولعل بعضها يرجع الى طبيعة التصوف نفسه وما يقوم عليه من ساوك زهدى اساسه نبذ الحياة واعتبارها عرضا زائلا والتعويل على حياة أخرى هي اخلد وابقى وليس من باب الصدمة أن نجد عند أصحاب الطريق نظريات في الفقر والغنسي وتفسيرا اصطلاحيا جديدا لهذين المفهومين وتفضيلا للفقر على الغنى حتى امسى الفقير في نظرهم هو الغني والعني هو الفقير وحتى اطلق الصوفية على أنفسهم لقب الفقراء· يتول أبو طلب المكي في مدح المقر وتفضيله عن العبي . ( ان الفقير الزاهد يدحل الجنة قبل الغنى المصلح بخمسمائة عام هؤلاء خصوص الفقراء وان الفقير غير الزاهد يدخل الجنة قبل الاغنياء بأربعين خريفا لاجل فقره فقط فصار الاغنياء مفضولين في الحالين معا ٠٠٠ وقد روينا عن النبيء صلى الله عليه وسلم: (تحية المؤمن في الدنيا الفقسر)، فجعل الفقر تحية له من دي التحيات المباركات ، مع الخبر المشهور : ( الفقر على المؤمن ارين من العذار على خد الفرس الجواد ، والفقر اختيار رسول الله صلى الله عليه وسلم وشعار الانبياء وطريقة علية الصحابة الاصفياء وروينا في الخبر ( آخر الانبياء دخولا الجنة سليمان بن داود لمكان ملكه وآخر اصحابي دخولا الجنة عبد الرحمن بن عسوف لاجل غناه في الدنيا) وفي الخبر الآخر (رأيته يدخل الجنة زحفا) ولا تعلم في الاسة أفضل من طائفتين المهاجرون وأهل الصفة وجميعا مدح الله تعالى بالفقر فقال للفقراء المهاجرين ( الذين ،حصروا في سبيل الله ) فقدم وصفهم بالفقر على أعمالهم الهجرة

والحصر والله تعالى لا يمدح من يحب الا بما يحب ولا يصفه حتى يحبه (١١) .

وليست هذه الآراء هي وحدها التي بعثت الروح الجبرية في الكيان الصوفي بل ان من اسباب رسوخ مبدا الجبر في العقيدة الصوفية هو التأثر بفلسفات دخيلة يسوّمن اصحابها بضرورة القضاء على الارادة الانسانية وصهرها في المشيئة الالهية وبافنساء الذات البشرية أو « الانا » في الذات الالهية أو المطلق على حد قولهم فنجم عن ذلك اتجاه صوفي جديد وظهر متصوفة آمنوا بالحلول ووحدة الوجود وأسقطوا عن العباد كسل مؤونة حتى مؤونة التكليف بالواجبات الشرعية ·

ولم يكن التصوف علاوة على ذلك بمعرل من المذاهب الكلامية فقد تأثر اربابه بما كان يخوض المتكلمون فيه من مسائل عقائدية كبحثهم هى الذات والصفات والقدر وسائر القضايا الكلامية ولعل ما نقرؤد اليوم فى مؤلفات الصوفية يشهد بانهم لم يكتفوا بهذا التأثر وتجاوزه الى وضع نظريات خاصة بهم فى هذا الموضوع ردوا بها على اصحاب الآراء المخالفة لهم · فكان تأثرهم بالمعتزلة مثلا واضح المعالم فتكلموا مثلهم فى مشكلة التنزيه وقال أحدهم وهو أبو علي بن الكاتب الصوفى (12) ان المعتزلة نزهوا الله مسن حيث العقل فأحطأوا والصوفية نرهوه من حيث العله وهو من المواضيع الجوهرية موضوع الحمر والاحتيار وقدرة الانسان على حلق افعاله وهو من المواضيع الجوهرية التي خاض فيها أهل العدل والتوحيد لكنهم أذا ما أخذوا عن المعتزلة طريقة الاستدلال والاحتجاج فانهم قد خالفوهم فى الاعتقاد وأن كان هذا الخلاف لا ينفى ذلك التأثسر المشار اليه · ومما يؤكد هذه العلاقة بين التصوف والفرق الكلامية اعتناق كثير مسن المتكلمين مذهب التصوف ويمكننا أن نجد مثالا على ذلك فى اعتزال أبى حيان التوحيدي وتصوفه (13) وكذلك أبى القاسم الزوزني الشاعر المعتزلي (15) ·

الا أن الصوفية لم يكونوا علماء كلام بالمعنى الاصطلاحى للعبارة وذلك لانهم لسم يخوضوا فى التفاصيل والجزئيات الجافة التى تورط فيها ارباب الملسل والنحل ولم يقتصروا على المسائل النظرية المجردة فى عقيدتهم بن فضلوا أن يكتفوا من ذلك بمسا

١١) قسوت القلوب : ج ١ ص 242 - 243 ·

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) تسوفی سنة 340 هـ ·

<sup>13)</sup> الرسالة القشيرية ص 27 ـ ط مصر سنة 1346 ه الحضارة الاسلامية ج 2 ص 42

<sup>14)</sup> الارشاد لياقوت ج 5 .

<sup>• 324</sup> منيمة الدهر ص 324

يوضع موقفهم من جل المسائل التى كانت المذاهب الاخرى تعالجها واختاروا ان يعملوا بعقيدتهم ويعيشوها اكثر مما يتكلمون فيها وهو ما سنلاحظه عندما نتعرض لرايهم فى قضية الجبر والاختيار •

## الجبس المسوفي أو التسوكل:

لقد تظافرت كل هذه العوامل اذن على السير بالصوفية في طريق الاعتقاد الجبري واذا ما رمنا البحث عن أول من خط للصوفية نهج الرصى بمشيئة القضاء والتجرد من كل بادرة شخصية وعلمهم الاعتقاد بأن اعتبار المجهود البشري يعد مشاركة لله في قدرته فاننا نعبد في اقوال سقيق البلعي (16) ما يدل على انه مؤسس هذه المبادىء ومرسغها حتى تسى لها الانتشار بعد ذلك ولعسل كلا من البلغي والمحاسي (17) قد عمل على نشر مذهب الاستسلام وان كان المحاسبي مع قوله بالتوكن يعتبر السعي وراء السرزق واجبا ينال الانسان عليه الثواب وينتقد في كتاب المكاسب موقف البلخي الذي يسرى التوكل من غير عمل .

وتتمثل العقيدة الجبرية عند الصوفية في أن الله خالق لافعال البشر كلها خسيرها وشرها وان الانسان مسير في تصرفاته وأعماله بقضاء الله وقدره فلا يتنفس نفسها ولا يطرف طرفة ولا يتحرك حركة الا بارادته ومشيئته واحتجوا لذلك بأن الله لو كان خالقا للاعيان دون الافعال لما صبح قوله: « خالق كل شيء » (١٤) وقوله: « والله خلقكم وما تعملون » (١٥) ولكان الانسان أكثر قدرة على الخلق لان الافعال في الوجود أكثر مسن الاعيان وبرهنوا على خلق الله لفعل الشر بانه لو كان خالقا للخير دون الشر لكان لمه في خلقه شركاء ولما كان لقوله ( من شر ما خلق ) (20) معني كما نظروا في القضية من طرفها الثاني أي المحلوق فتناولوها هذه المرة من الجانب النفساني والجسماني بعد أن تناولوها من الجانب العقائدي الماورائي فتعرضوا لاحساس الانسان بالقدرة على الفعل وباستطاعته التحكم في أعضائه التي بها يفعل فاذا هم لا يعترفون له حتى بهذه الاستطاعة ويرونها غير بشرية ولا علاقة لها بسلامة الاعضاء اذ كسم من صاحب أعضاء سليمة ويرونها غير بشرية ولا علاقة لها بسلامة الاعضاء اذ كسم من صاحب أعضاء سليمة لا يقوم بفعل ولا فرق عندهم بين حركة العضو السلبم وحركة المرتغش لان كلا منهما من

<sup>16)</sup> توفي سنة 194 ه انظر الحضارة الاسلامية : هامش ص 46 ، ج 2 ٠

<sup>17)</sup> توفي سنة 243 هـ •

<sup>18)</sup> سورة غافر آية 62 سورة الزمراية 62 ـ سورة الانعام آية 102 سورة الرعداية 16 ـ 109 سورة الصافات آية 96 · 19

<sup>20)</sup> سورة الفلق آية 2 ·

خلق الله وبامر منه · وتاويل ذلك في رايهم ان الله يكسب العضو قوة عند الفعل تنزول بزواله وهي قوة لا وجود لها قبله ولا استمرار لها بعده اذ هي عرض لا يقوم بنفسه ولا بقاء لمعوبذلك يبقى الانسان دائما مفتقرا الى الله وهذا معنى قوله تعالى (ايساك نستعين ) (21) ·

لكن العقيدة الجبرية عند الصوفية قد تبلورت خاصة في مظهر دينسي عملسي وفي ضرب من السلوك يسمونه التوكل ويعتبرونه احد مقاماتهم التي يمرون بها في معراجهم الصوفي ولعلنا لا نعدو الصواب اذا قلنا ان عقيدتهم الجبرية لا تقوم على الاستدلال المنطقي بقدر ما تقوم على هذا النوع من التجربة الروحية التي يعيشها المريد ويؤمن بها عميق الايمان واذا ما طالعنا بعض التعريفات والحدود التي وضعها المتصوفة للتوكل كقول سري السقطي (22) ( التوكل الانخلاع من الحول والقوة ) (23) وكقول ابن مسروق (24) التوكسل الاستسلام لجريسان القضاء في الاحكسام (25) وكقسول التسترى (26) التوكسل الاسترسال بين يدى الله (27) فهمنا مسدى ما ومسل اليه هؤلاء من الله والاستسلام لقدره وقد حاول الصوفية أن يطبقوا في حياتهم هذه المباديء والآراء فوصلوا من ذلك الى محو كل ارادة شخصية واستقبحوا الاعتماد على النفس واعتبروه تقصيرا في جنب الله وجعلوا (أون مقام التوكل أن يكون العبد بين يدى الناسل يقلبه كيف شاء لا يكون له حركة ولا تدبير) (28) واحسن دليل على هذه العقيدة وما تجسدت فيه من تصرف ما وراه تدبير) (28) واحسن دليل على هذه العقيدة وما تجسدت فيه من تصرف السباحة فقال له الهجويري من أن درويشا وقع في دجلة فرآد رجن وآدرك أنه لا يعرف السباحة فقال له

<sup>21)</sup> سورة الفاتحة آية 5 ، راجع كتاب التعرف ، الباب 13 و 14 الصفحات 50 ، 61 ، 62 ، 61 . 63 ، 63 ، 63

<sup>22)</sup> هو أبو الحسن سوى بن المغلس المسقطى استاذ البغداديين وامامهمم في وقته تموفي سنة 251 ه .

<sup>23)</sup> التعرف ـ ص 120

<sup>24)</sup> توفى سنة 299 هـ وصعبالسرى والمعاسبي وغيرهما وكان من كسار مشائخ القيوم وعلمائهم .

<sup>25)</sup> التعرف ص 120 ·

<sup>26)</sup> هو أبو حجر سهل بن عبد الله التستري توفي سنة 283 ه.

<sup>• 120</sup> ص ص 27

<sup>28)</sup> انظر باب التوكل من الرسالة القشيرية •

(أتريد أن أرسل اليك من ينقذك ؟ فقال : لا · فقال لمه الرجل : أفتريد أن تغرق ؟ فقال : لا • فقال له فأي شيء تريد ؟ فقال : أي شيء أريد ؟ أريد ما يريد الله لي) (29) وطبيعي ن يؤدى هذا الضرب من التفكير والسلوك الى عزوف عن السعى والداب وراء الرزق راذا كان بعضهم يرى كالقشيري (ان التوكل محله القلب وانه لا ينافي السعي والحركة لان ما تعسر من الكسب فبتقدير من الله وما اتفق فبتيسير منه) (30) واذا ما كان هؤلاء يتمثلون قول الرسمول ( اعقلها و توكل ) فان غيرهم يعتبى الكد عديم الجدوى ما دامت لارزاق قد قدرت وقسمت فراحوا يعظون مريديهم ويقنعونهم (بأن لكل عبد رزقا هـو تيه لا محالة ولو هرب العبد من رزقه كما لو هرب من الموت لا دركه) (31) (وان من هتم برزق غد وعنده اليوم قوت فهي خطيئة تكتب عليه) (32) وذهب بعضهم الى أن الارزاق قد كتبت في اللوح المحفوظ وخلقت قبل خلق الاجسام بالفي عام (33) وهكذا اسلموا انفسهم لعناية الله واعتقدوا أن العلى القدير كفيل بأن يكفيهم حاجتهم فلم مارسوا تجارة ولا تعاطوا دواء في مرضهم وأيقنوا أن حظهم الذي كتب لهم سيصيبهم متما كما يصيب الطير ، وقد خاطب شقيق البلخي احد مريديه قائلا (ليس لك بد من ن تجعل عملك كله لله لا لغيره وانت لا تجعل عملك لغيره الا طمعا فيه أو حياء أو خوفا منه فاذا حفت أو طمعت في غيره وهو مالك الاشياء ورازقها فقد اتخذت الها غيره ) (34) سال المنصتين لوعظه مرة (أرأيتم أن أماتكم الله اليوم يطالبكم بصلاة غد ؟ قالوا: لا · يوم لا نعيش فيه كيف يطالبنا بصلاته فقال : فكما لا يطالبكم بصلاة غد فأنتهم لا تطلبوا منه رزق غد عسى الا تصيروا الى غد) (35) وليس غريبا أن يقول بعضهم في شرحه لغاية التوكل ( من أراد أن يقوم بحق التوكل فليحفر لنفسه قبرا ويدفنها فيه وينسى الدنيا وأهلها لان حقيقة التوكل لا يقوم له أحد من الخلق على كماله) (36) وكأن أبـــا سعيد الخراز قد شاء تحقيق هذا الكمال فيما رواه عن نفسه قائلا: (دخلت البادية مرة بغير زاد فاصابتني فاقة فرايت المرحلة من بعيد فسررت باني وصلت ثم فكرت في

<sup>29)</sup> كشف المحجوب من ص 180 و 379 - الصوفية في الاسلام ص 45 •

<sup>30)</sup> أنظر باب التوكل من الرسالة القشيرية •

<sup>3</sup>I) قـوة القلوب ج 2 ص 7 ·

<sup>32)</sup> المدر نفسه ص 7 ·

<sup>33)</sup> المصدر نفسه ص 7 ٠

<sup>34)</sup> حلية الاولياء ج 8 ص 64 .

<sup>35)</sup> المدر نفسه ج 3 ص 69 •

<sup>36)</sup> اللمسع من 53 ·

نفسى انى سكنت واتكلت على غيرى فأليت الا ادخل المرحلة الا ان أحمل اليها فعفرت للفسى فى الرمل حفرة وواريت جسدي فيها الى صدري فسمعوا صوتا فى نصف الليل عالميا : يا أهل المرحلة ان الله تعالى ولميا حبس نفسه فى هذا الرمل فالمحقوه ، فجاءنى جماعة فأخرجونى وحملونى للقرية (37) .

هده بعض الامثلة من سلوك التقسوم وتفكيرهم وهى لا تؤدى فى كل الحالات الا الى خلق صنفين من البشر صنف يعيش كسلا على غيره وصنف مسالم لا يبالي بالاذى رالعذاب وبعتبرها احداثا جارية فى ماساة الحظ الابدية (38) ولا يسبع الدارس الا ان يستنتج ان الصوفى قد صسار درويشا هائما على وجهمه فى البسلاد بدون زاد حتى لا يفسد التزود اتكاله على الله فكان يحج الى مكة ماشيا على القدمين فارغ الجراب لا يبالي بأن يهلك تعبا وجوعا ومن المرجم على حمد قول نيكلسون (أن يكون بعض هؤلاء المتوكيلين قد قض نحبه على هذا النحو (39) وهو ما دعا سفيان الثوري الى القول بأن (من رفض السؤل فمات جوعا ألقى الله به فى النار) (40) الا أن الصوفية النفسهم قد عدلوا بمرور الزمن من معنى التوكل نظرا لظروف حياتهم القاسية ولمسا يمكن أن ينجر عنه من آفات فصاروا يرون أنه لا يتنافى سع الكسب وأمسى بعضهم يرى ضرورة التداوي من الامراض بعد أن كانوا يرفضون التطبب .

## الجيس والتدهبور الصوفي:

لكن مذهب التوكل قد أدى فى عصور الانحطاط وعند انتشار الفرق الصوفية الى استفحال ظاهرة الحتمية والاستسلام ومما أعان على انتشار هذه الافة اكرام جمهور العامة لاهل الطرق واسعافهم لهم بالولائم فى كل مناسبة فكانوا بذلك يكفونهم مؤونه التسول والكدية وقد وصف لنا المقدسي ولع الناس باستضافتهم (41) كما وصف لنا غيره من المتأخرين تهالكهم على الطعام حتى أمسوا مشهورين بالنهم فى الاكل بعد أن

<sup>37)</sup> الرسالة القشيرية ص 104 ·

<sup>38)</sup> المسوفية في الاسلام ص 50 ·

<sup>39)</sup> في التصوف الاسلامي ص 55 .

<sup>40)</sup> المرجع نفسه (في التصوف الاسلامي ص 55) .

<sup>417)</sup> أحسن التقاسيسم ص 417 -

كانوا معروفين بالتقلل منه (42) وكانوا وما رالوا يسمسون بعض انواع الغذاء المجانى فتوحا لانها باب من ابواب الرزق التى فتحها الله لهم لقاء اعتكافهم وتحنثهم ومما يذكر عنهم في باب النهم ما يروي من أن أبا علي الروذباري (43) (اتخذ مرة احمالا من السكر الابيض ودعا بجماعة من الحلوانيين حتى عملوا من السكر جدارا عليب شرافات ومعاريب على اعمدة ونتشرها كلها من سكر ثم دعا الصوفية حتى هدموها وكسروها وانتهبوها) (44) ولسنا هنا بصدد تعداد الانحرافات التي آل اليها التصوف الاسلامي وانما هدفنا التأكيد على أن هذه العقيدة الجبرية قد تسببت في تدهور التصوف وفي توجيهه وجهة لم يكن ينحو محوها في عهوده الاولى ويبدو أن تأثير هذه العقيدة قد تجاوز الميدان الصوفي ليشمل في وقت ما حياة المسلمين الدينية بصورة عامة ونحن لا نشك في أن المجادلات الكلامية في قضية الجبر والاختيار لم تؤثر في الاسلام بقدر ما اثرت فيه عقيدة التوكل الصوفي وذلك لان المتصوفة قسد جعلوا من هذه العقيدة ملريقة في العيش اتبعهم فيها غيرهم وأصبغوا عليها لونا دينيا واعتبروها من طقوس العبادة حتى ظن العوام أنها من صميم الديانة وهكذا انعكس هذا الاعتقاد حتى في العباد وما زلنا الى اليوم نحتفظ في كلامنا بعبارات هي من وحي الجبر الصوفي المنا الدال على الرضى بمجاري القضاء واعتبار الرزق هبة نازلة من السماء الدال على الرضى بمجاري القضاء واعتبار الرزق هبة نازلة من السماء

<sup>42)</sup> الحضارة الاسلامية ج 2 ص 33 ـ 42

<sup>43)</sup> أحد الصوفية المغداديين توفى سنة 322 (و سنة 323 هـ ٠

<sup>44)</sup> الحضارة الاسلامية ج 2 ص 34 •

#### المسادر والمراجسع

#### \_ المسار العامية:

- \_ القــرآن
- \_ العقدالفريد لابن عبد ربه \_ القاهرة 1375/1956 \_ 8 اجزاء ·
- ـ ارشاد الاريب الى معرفة الاديب لياقوت الحموى ـ مصر 1923 ـ 7 أجزاء ٠
  - يتيمة الدهر للثعالبي القاهرة 1947/1366 4 أجزاء ·
  - أحسن التقاسيم في معرفة الاقاليم للقدسي + 2 ليدن 1906 -

#### \_ المصادر الخاصية:

- الرسالة القشيرية في علم التصرف لابي القاسم عبد الكريم بن هوان القشيري ط مصر \_ 1346 .
- \_ المرشد الامين الى موعظة المؤمنين من احياء علوم الدين لابى حامد الغزالى ط 2 صطفى بابى الحلبى بمصر 1956 ·
  - \_ مثوى لجلال الدين الرومي \_ ط 2 لبدن 1898 ترجمة هوينفيلد \_ . فوت القلوب في معاملة المحبوب \_ ط القاهرة 1310 هـ (جزأن) .
- \_ التعرف لمذهب أهل التصوف لابي بكر معمد الكلابادى ط 1 \_ مصر بدون تاريـــخ
  - \_ اللمع لابي نصر السراج الطوسي \_ مصر 1380 هـ \_ 1960 م ·
- حلية الاولياء وطبقات الاصفياء لابي نعيم الاصفهاني ط 1 مصر 1357 هـ 1938 م

## - المراجسع العامسة:

- المنارات الاسلامية في القرن الرابع الهجرى لأدم متز \_ ترجمة محمد عبد الهادي أبو ريدة ط 4 بروت 1387 هـ  $\frac{1}{2}$  م ج  $\frac{1}{2}$
- \_ المعجم المفهرس اللفاظ القرآن الكريم محمد فؤاد عبد الباقى \_ كتاب الشعب مطابع الشعب 1278 هـ •

## · المراجع الخاصية :

- الصوفية فى الاسلام : ر \_ 1 \_ نيكلسون ترجمة نور الدين شريبة \_ مصر 1951
- فى التصوف الاسلامي وتاريخه: ر ـ أ ـ نيكلسون ـ ترجمة أبو العلاء عفيفي القاهرة 1956 .

# اتصاف أهل الفساد بالنفاق والعناد

سليمسان المسدنى عضو هيئة التوجيه الدينى بوزارة الشؤون الدينية ــ الجرائــر



بدانا في عدد 40/39 من الاصالة بتاريخ ذى القعدة ذي الحجة 1396 ه نوفمبر - ديسمبر 1976 م بتفسير القرآن في خطب الجمعة تفسيرا مبسطا نستقيه من آخر ما وصلت اليه التفاسير ، وما صار اليه البحث العلمي - بقدر الامكان - ! ، وذلك تعميما للفائدة كما يقال ، وكلمة التحميم هنا في الصميم يطابق فيها الحال المقال ، حبث ان الخطبة نفسها تذاع على أمواج الاثير من الجامع مباشرة ، فيستفيد منها لا جمهور المصلين فحسب ، بل جميع من يستمع الى المذباع داخل البلاد وخارجها ، من استاذ جامعى فحسب يساعد زوجته في انطبخ وقند عن صلاة الجمئة ، الى الفلاح ، والراعى ، في حقبل هذا وغابة ذاك ، بفضل هذه الآله العجيبه التي تسمى الترانزيستور \* حالاصالة ،

الحمد لله الذي وحهما الى الحير والاستعاد ، وحدر واندر مروحى الفتنه بين العباد . - وأشبهد أن لا اله الا الله الذي بهي عن الكذب والفساد ، وعن الغش والمراوعة والمكر والعناد ، وأشهد أن سبدنا محمدا عنده ورسوله الذي حاء لنصحيح الاعتفاد ، وببد النفاق والتذيذب والالحاد ، صلى الله عليه وعلى آله وصحابيه الذين رفعوا مناز الاسلام ، وطبغوا الاحكام ، رضى الله عنهم أحمعين .

أما بعد أنها المسلمون ، فيقول الله تعالى في كماية الكريم من سنورة البقرة موضحاً صفة المنافقين الذين اتصفوا بالفساد ، والعناد والالحاد : « واذا قيل لهم لا تفسلوا في الارض ، قالوا أنها نحن مصلحون » ، هؤلاء هم المنافقون المكابرون ، أدا نهوا عن الفساد في الارض لم ينتهوا . وأذا حذروا أو ببيرا ، بمادوا وموهوا ، وعاثوا وشوهوا، وقالوا مكابره ومغالطة : « أنها نحن مصلحون » بقولون بالسنيهم ما ليس في قلوبهم وينظاهرون بالاصلاح والرغبة فيه ، أخفاء لحبيهم وتلويهم حبنما ينفابلون مع المؤمنين . فتلمس فيهم حلاوة اللسان ، ومظاهر الإيمان ، حرصا منهم على أخفاء سمة العصبان .

<sup>(\*)</sup> خطبة الجمعة ليوم 03 رجب 1398 هـ ( 09 يونيو 1978 م ) ·

ا بالغوا فان قلوبهم منطويه على الخديمة والعداوة والعدوان . وقد رد الله عليهم حهم بقوله . « ألا أنهم هم المفسدون ولكن لا يشعرون » أنهم قد جمعوا إلى صفه ، ردائل الخبب والمكر ، وتلك هي صفه أهل النهاق الذبن بضمرون للمؤمنين والحسد ، وقد وصفهم الفرآن باوصيح بنان فقال « قد بدت البغضاء من أفواههم خفى صدورهم أكبر " ، وقال " ها أنتم هؤلاء تعبونهم ولا يعبونكم ، وتؤمنون اب كله . واذا لقوكم قالوا آمنا واذا خلوا عضوا عليكم الانامل من الغيظ ، قل بغيظكم أن الله عليم بذات الصدور » وأدا عو بنوا عادوا إلى أظهار الاسلام والندم، وا بالله عليه كما أحبر الله عنهم نقوله « يعلقون بالله ما قالوا ، ولقد قالوا كلمة » وقوله « يحلفون لكم لترضوا عنهم » و وادا كان ( الفساد ) حروحا عن الطاعة. العقيدة الاسلامية ، وأياره الفين والانجيار إلى الجهة المعادية ، فكيف تقولون . i نعن المسلحون ، وابنا بعندون عن سوايب الفسياد الوابيا بريد الاصلاح واليوفيق، حهم الفرآن في كل مندان ، لايهم حاووا بتجابل السيطان . اد فالوا . « **ان اردنا** عسانا وتوفيقا » الهم تؤمنون « وجه النهار ويكفرون آخره » ، الحذوا لالفسهم ) : بعابلون هؤلا، بوحه ، وهؤلا، بوحه ، « هذبذبين بين ذلك لا الى هؤلاء ولا الى » ، « وان يروا سبيل الرشد لا يتخذوه سبيلا ، وان يروا سبيل الغيي يتخذوه : ، ذلك بانهم كذبوا بآياتنا وكانوا عنها غافلين » « واذا قيل لهم آمنوا كما آمن م قالوا أنؤهن كما آهن السفهاء الا انهم هم السفهاء ولكن لا يعلمون » •

الآبه الاولى بهت عن الهساد في الارض ، والكهر فساد وعباد ، وعصبان والحاد ، لا إله الثانية داعيه للابمان كافه العباد ، « واذا قيل لهم آمنوا كما آمن الناس ، خالصا كابمان من أبعم الله عليهم ورضى عيهم ، كما آمن رسول الله صلى الله وسلم ومن معه وهم معروفون لديكم ومعهودون عبدكم ، وفد هاجروا البكم وهم ظهركم ، أو كانمان عبد الله بن سلام وانسياعه وهم من أبنا، حنسكم، ومواطنون ، وهذه الدعوة موجهة البكم : « آمنوا كما آمن الناس » ابمان المخلصين الذين في السلم كافة ، وأسلموا وجوههم لله ، وفنحوا صدورهم لرسول الله ، صلى

الله عليه وسلم ، بوجههم فبسنجينون مخلصين ، فلماذا لم تكونوا منلهم مؤمنسين صادقين ملتفين حول رسول الله صلى الله علبه وسلم . قالوا مكابرة واستهزاء : «انؤمن كما آمن السفهاء » ، فالوها منكربن منطاولين متعالين ، كيف بسوى ببننا وبين فقراء المدينة ونحن أهل الرباسة والصدارة ، وهم من السوقة وأوساط العامة ! فكان الرد عليهم من الله جل خلاله حازما وصارما : « ألا انهم هم السفهاء ولكن لا يعلمون » ودلك لفساد طبعهم ، وقله انتباههم ، وخعه عقولهم . وطبشهم وعدم ابعانهم ، وقد باعوا آخرتهم بدنياهم ، وذلك هو الحسران المبنى وكانت منزلهم عند الله أسوأ دار ، « فعال تعالى . « أن المنافقين في المدولة الاسفل من الناو » ، ودلك لنذنذبهم وعدم نبانهم، وممالاتهم للكفار والمشركين ، وللمهود الحانفين . فاكسبوا من الكفار عنادا وتصلبا . ومن اليهود خبنا ومراوغه وكذنا ، وبهؤلا، وأوليك كان ارساطهم ، والبردد علمهم، والرجوع البهم للاخذ منهم، والاسرار البهم نها جد عند المسلمين ، وأذا لقوا الذين والرجوع البهم الماخذ منهم، والاسرار البهم نها جد عند المسلمين ، وأذا لقوا الذين أمنوا قالوا : آمنا ، وإذا كوا الى شياطينهم قالوا : أنا معكم ، أنما نحن مستهزون » أنها ضعة من أضله الله ، فانبع هواه . وكان أمره قد بلغ مننهاه ، في الحسة وفساد الطوية ، والدن نكل صفه ، وعلى أبة حالة ، من المف والدناءة ، والذل والمهانة ، والكر والمخادعة .

نجانا الله وأباكم من مكر الماكربن ، وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين •

## الخطبسة الثانيسسة

الحمد لله الذي أحيى فلوب المتقين بالعبادة ، وأمان قلوب الكافرين بالمعصية ، وارتكاب الفاحشة ، واشهد أن لا اله الا الله الذي جعل الايمان طريقا الى السعادة ، والعصيان طريقا محفوفا بأنواع الشقاوة ، وأشهد أن سيدنا محمدا عبده ورسوله المسلم

الذي كانت رسالنه رحمة للعالمين صلى الله علمه وعلى آله ، ورضى الله عن النابعيين وتابعيهم باحسان الى يوم الدين ·

أما بعد أنها المسلمون: فإن المنافقين وهم الذبن فسد باطنهم كالكافرين ، ولكنهم فد ظهروا بين المسلمين كالمسلمين . قالوا كلمة التوحيد كما بقولون ، وصلوا كما بصلون ، وظنوا انهم بخادعون الله ورسوله والمؤمنين ، ظهرت هذه الطائفة بالمدينة ، بعد أن أصبح الاسلام في عزه ، والدعوه سائره نقوه ، وقوافل الانمان نسير بسرعة ، وأقواج الفيائل تدخل في الاسلام بكبرة .

وهنا قد أحس المنافقون بالخطر ، وتوقعوا من المسلمين الضرر ، قلم يستطيعوا المحامه والجهر ، ومن عادة الحيناء ال ملحأوا إلى الكيمان والسيس ، فهم بسايرون المسلمين في المظهر ، وتخالفونهم أدا أنفردوا وزال الخطر ، وأدا لفي هؤلاء المنافقون المؤمنين المخلصين فالوا: آ منا بما آمنتم به فنحن مؤمنون نصدق الرسول ودعوته ، ونحن معكم في الاعتقاد ، وطاعة رب العباد ، وإذا انصرفوا عنهم واجتمعوا بأصحابهم الذين يشبهون الشبياطين في الفتنة ، والفساد والمخادعة ، قالوا لهم : انا معكم على طريقتكم وعملكم ، وانما كان قولنا للمؤمنين ما قلناه لهم استخفافا بهم ، واستهزاء بحالهم وسنخرية منهم ، وقد لعبنا لعبه الخبث معهم . ادا واجهناهم نبتسم لهم ، واذا انصرفوا عنا وانفردنا سخطنا عليهم ، فكنا غمازين لمازين ، ينهش الاعراض ، نهش الحانق المغتاظ • وقد رد الله عليهم وأوعدهم بأشد العقاب ، وسوء العذاب ، فقال : « الله يستهزئي بهم ويمدهم في طغيانهم يعمهون » فمدعهم الله يتخبطون على غير مدى، تتعذب ضمائرهم وتكتب عليهم الشقاء والهوان ، ويمهلهم في نبه الضلال عبيا لا يجنون الا غيا ، جزاء حمافتهم التي كانب ندبر المكايد ، وتروج الاكاذب ، وتزعزع المؤمنين ، وتفسيد روابط المحبين ، فهؤلاء هم أرذل المنافقين الذبن نزلب فيهم سورة كاملسة وسميت باسمهم، وقد اهتم القرآن بالحديث عنهم ، والتحذير منهم ، ولفت الانظار ليهم ، لمعرفة أوصافهم، قال تعالى : « ولو نشاء لأريناكهم فلعرفتهم بسيماهم ولتعرفنهم

في خن القول ، هده أفعالهم في الدنباء أما جزاؤهم في الآخرة قال ابن عباس رضى الله عنهما: ( ادا دخل المؤمنون الجنه ، والكائرون البار ، فنح الله من الجنة بابا عسل الجحيم في الموضع الذي هو مسكن المنافقين ، قادا رأى المنافقون الباب مفنوحا أخذو نخرجون من الجحيم وسوحهون الى الجمه ، وأهل الجمه ينظرون النهم ، قاذا وصلوا الى باب الجمه فهماك تعلق دونهم المات فذلك قوله تعالى . « أن الذين أجرموا كانوا من الذين آمنوا بضحكون ، وإذا مروا بهم بمغامزون » الآبه ،

رينا لا يزغ فلوينا بعد أد هديينا وهب ليا من لديك رحمة أيك أنب الوهاب ، وأحر دعوايا أن الحمد لله رب العالمين ٠

# أهـل الضـلالة عمي عن الهدايـة

سليمسان المسدني عضو هيئة التوجيه الديني بوزارة الشؤون الدينية ـ الجزائـر

الحمد لله الذي أمرنا بانباع السنة والكتاب، فقال . « وما آتاكم الرسول فغلوه وما نهاكم عنه فانتهوا » وأشهد أن لا اله الا الله الذي توعد أهل الضلاله بالعقاب ، وكل من حاد عن الصواب ، واشهد أن سندنا محمدا عنده ورسوله الذي جاءنا بالشريعة المظهرة ، للقضاء على الضلاله ، وما يقضى إلى الكفر والجهاله .

أما بعد أبها المسلمون، فنفول الله نعالى فى كنانه الكربم . « اولئك الذين اشتروا الفيلالة بالهدى فما ربعت تجارتهم وما كانوا مهتدين » هؤلاء هم المناففون المسار النهم ، وقد ناصل النفاق فبهم . فلا بطلى الا عليهم ، ولا بنصرف الا اليهم ، فاخنص الاسم بهم ، واستقر فيهم ، فيواريوه أبا عن حد ، فأصبح الاحفاد ، سخة من الاحداد ، وعرفوا حميعا بالمكر والفسياد . وبالحيث والالحاد ، وينشر الفنن لنمزيف لرواط بين العباد ، وقد أعماهم التعصب والطغيان ، وأمد الله في ضلالهم فكانوا علما للسبطان ، وبحجرت قلوبهم فلبس فيها سي، من لرحمة أو الإيمان ، ومن كانوا المناك فهم عرضة للافلاس والخسران - « ذلك بانهم آمذوا ثم كفروا فطبع على قلوبهم » الناك فهم عرضة للافلاس والخسران - « ذلك بانهم آمذوا ثم كفروا فطبع على قلوبهم » الناك فهم عرضة للافلاس والخسران - « ذلك بانهم آمذوا ثم كفروا فطبع على قلوبهم » المناك المنا

<sup>(\*)</sup> خطبة الجمعة ليوم : 10 رجب 1398 هـ ( 16 يونيو 1978 م ) .

رها هم استحبوا الضلاله على الهدى لابهم عمى البصيره ، فاسدو العقيدة ، مرضى لعقول بالتشكك والوسوسة ، وقد شمه الله حال تلك الجماعة ، بمن أفلس في التجارة، حمد عدلوا عن الانمان الى الضلالة ، فصدف فيهم فول الله . • أولئك الذين اشتروا لضلالة بالهدى ، أى الكفر بالاسان ، اد أحذوا الضلاله ونركوا الهدى ، فهم بذلك فد شبهوا بأهل نمود ، في الكفر والحجود « واما ثمود فهديناهم فاستحبوا العمي على لهدى ، مكذا كان اخببار المنافعين الضلاله على الاسان ، وأن بباعد بين هؤلاء وأولئك ن فواصل الزمان ، فقد نسابه القريفان ، في الكدب والنهنان ، وفي التعصيب وعدم منه لابمان ، فلا علاج فيمن فسند طبعهم . وأعمى الله بصائرهم ، وظنوا لجهلهم ، انهم خادعون الله ورسوله والمؤمنين • فالحدوا من الالمان المزور رداء ، ومن النشاشة لمصطنعة ذكاء . ومن عنوان الاصلاح مداهبة ودها ، ومن مظاهر روح الاستقامسة ناء ، ومن المجاملة اطراء وطلاء، وإذا حلوا إلى شماطينهم عدموا لهم ولاء ، وتعهدا صادفا وفا، ، فائلين لهم فاطمئنوا ، أن ما حاء وفق حال المسلمين كان سنخربه واستنهزاء ، 4 علوا النفاق وسبيله لمحقيق الاطماع ، فيكتفوا حسيما تمليه الاوضاع ، وبعود عليهم الانتقاع ، وآثروا الصبيب على الكلام ، ليستكبوا من الاسفيام ، وآسيروا السبعي في لظلام ، وهكذا فصل المنافقون الاحتفاء على الظهور ، والظلام على النور ، للمزيد في كسد والسرور ، « فما ربحت تجارتهم وما كانوا مهتدين » فباءت نجارتهم الخسران ، وما المفعوا ما الزل الله على بينه من آي الفرآن ، فكانت حسارتهم من احسين : ناحمة خببة الآمال ، في تحقيق الارباح وزياده الاموال ، وناحية الفشـــل . ضياع رأس المال ، وما أسوأ ذلك المآل ، الذي تفقد الانسان فيه رشاء، وبشقى الضلال ، ونقل ابن جرير هذه الاستنادة ، الني رواها ابن ابي حاتم عن قتادة ، في وله تعالى : « فما ربحت تجارتهم وما كانوا مهتدين » ( قد والله رأيتموهم خرجوا من لهدى الى الضلاله ، ومن الجماعه الى الفرقة ، ومن الامن الى الخوف ، ومن السنة الى السدعه ) « فقطع دابر القوم الذين ظلموا والحمد لله رب العالمين » · ربنا آمنا بما أنزلت والبعنا الرسول فاكتبنا مع الشاهدين •

### الخطبة الثانية

الحمد لله الذى هدانا الى المقين، وأكرمنا بالاسلام الذى هو أفضل دين، وأشهد أن لا اله الا هو الحي القبوم ، لا بأحذه سنه ولا نوم ، واشهد أن سيدنا معمدا عبده ورسوله الصادق الامين، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه ومن والاه .

أما بعد أبها المسلمون، فقد سبق لنا في الآنه السنانقة ما عرفناه عن حاله المنافقين ، الذين التخذوا من الاسلام سعاراً . ووقاله لهم وسناراً ، وطفقوا بعملون سرا أو جهارا ، فهؤلا، قد وصفهم القرآن بالتذبذب والخدلان ، وضرب مثلا شبيها بحالهم فقال نعالى : ( مثلهم كمثل الذي استوقد نارا فلما أضاءت ما حوله ذهب الله بنورهم وتركهم في ظلمات لا يبصرون صم بكم عمى فهم لا يرجعون ) سبه الله حال تلك الجماعة المنافقة السابحه في ضلالها ، الفالسة في المالها ، الملاعبة لدينها ، المحتارة في اختيار طريقها، العاحزه في تحديد التجاهها؛ فجال هؤلاء في تفاقهم كحال من أوقد تارا لبنيفع بها مع قومه ، فلما أنارت ما حوله من الاسماء دهب الله بنورهم، وبرك الذبن أوقدوها قصد الانتفاع بها في ظلمات كسفة لا تبصرون شيئا مما حولهم من الكائنات ، لأن الله قدم اليهم أسباب الهدائه فلم سمسكوا بها ، فصارت تصائرهم مطموسة ، فاستحفوا أن يبقوا في الحيرة والضلال حزاء نفافهم وكمدهم للمسلمين • وتكفيهم عقابا أنهم أصبحوا كالصم ، لانهم قد فقدوا منفعة السمع ، أذ لا تسمعون الحق سماع فبول واستنجابة ، وهم كالبكم الخرس ، لابهم لا بنطقون بالهدى أو الحق ، وهم كالذبن فقدوا الصارهم لانهم لا ينتفعون بها في اعتمار و انزجار ، فهم لا يرجعون الى الحق ، ولا يؤوبون الى الرشد، ولا يهندون الى النور ، لا بهم احماروا الضلاله على الهدى ، والنفاق والبهتان على ما جاء به الرسبول من سنة وقرآن ، فكان اختبارهم هذا شؤما عليهم ، ومثارا لاتعابهم ، وقد نبه الله رسوله والمؤمنين الى أن بحترسوا من هذه الفئة الضالة ، وأن لا بغتروا ها أو بمظهرها وان لا منخدعوا بأكاذبيها وتمويهها ·

وفى هذا الملل العضه البالغه والاعتبار ، لمن بذكر واعتبر من أولى الابصار ، كما ارشد الله سبحانه وتعالى الى دلك فقال ( ولقد ضربنا للناس فى هذا القرآن من كل مثل لعلهم يتذكرون ) وقال: ( هل بستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون انما يتذكر أولوا الالباب ) وقال: ( فويل للقاسية قلوبهم من ذكر الله أولئك فى ضلال مبين ) •

اللهم أعنا على معرفه طريفك المستقيم، وأهدنا إلى سواء السيبل، وأعنا على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك با أرجم الراحمين با رب العالمين، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظم، وسيلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين .

# توضيسح حسول نشر معاضرات الملتسقي

نشر هذه المحاضرات طبقا لمبدأ نشر كل محاضرات الملتقى الذى أعلنا عنه فى العدد الاول من « الاصالة » تعميما للفائدة ، ولطلب الكثير ممن تصلهم المجلة ولا تصلهم كتب الملتقيات .

وقد قررنا أن ندرج في كل عدد على الاقل مقالين.

ونرجو أن يكون السادة الاساتنة الذين أرسلوا الينا بمقالات لم نصل بعد الى نشرها وعاتبونا على نشر القديم المتمثل في هذه المعاضرات من ملتقيسات سابقة وترك الجديد من الانتاج ، قد فهموا الآن قصدنا من هذا .

كما سندرج فى المستقبل فى كل عدد ، بانتظام ، نصا أو نصين من المحاضرات التى درجت الوزارة على تنظيمها خلال القطـــر منذ سنوات باسم المركز الثقافى الاســــلامى .

قالوا حسبنا ما وجدنا عليه آباءنا أو لو كان آباؤهم لا يعلمون شيئا ولا يهتدون » ، وهذا الاتجاء في الاعتماد على العقل لا عهد للانسانية به الا في العلوم الكونية ، فليس على المسلم بموجب الاصل الاسلامي أن يمناول عقيدة بدون أن يحكم عقله فيها ويدلل عليها حتى ساغ لاصحاب الاصول من المسلمين أن يفرضوا أن ايمان المقلد لا يقبل منه ، لان العقل من صغاته التمييز لان صغات التمييز بين الحــق والباطل ، والحسن والقبيح ، والخير والشر كما أماطوا التكليف في جميع الفروع الشرعية بالعقل فاذا تعطل فلا تكليف ، ولهذا وصف الاسلام بأنه دين الفطرة اذ هو يتماشى مع النظام الذى أوجده الله في كل مخلوق كامل فهو يساير مقومات الانسان الجسمية والعقلية في آن واحد ، بل يعمل على تقويتها وبروزها حتى تفوم بواجبها الفطرى فلا يعطل غريزة ولا يقف سدا أمام الطاقات الفطرية بل يقوى فيها نوازع الخير ، ويكشف عما في الحياة من نفع وضر وبذلك امناز الاسلام على غيره من الاديان ، لانه دين العدل بين مطالب السروح ومطالب الجسد ، فهو لا يأمر الآخذ به أن يحرم نفسه من متعة مادية ولا ملذة جسدية ما دام يتناولها عن طريقها المشروع وبحدها المعتدل حتى أن أكثر الآيات القرآنية التي تحض على نيل منزلة روحية ، تحض في آن واحد على نيل مكانة مادية ، الله سبحانه وتعالى يقول : « وابتغ فيما آتاك الله الدار الآخرة ولا تنس نصيبك من الدنيا واحسن كما احسن الله اليك » فان انحرفت النفوس عن الفطرة عمل هذا الدين بتشريعاته الجالية على وفق ما يدركه العقل ويشهد به ليرجع تلك النفوس الضالة الى حضيرة الفطرة السليمة ويهدى الى اتباع الطريق المستقيم ، قال تعالى : « فاقم وجهك للدين حنيفا فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القسيم ولكن اكثر الناس لا يعلمون » ، والفطرة المرادة في قوله تعالى : « فطرة الله التي فطر الناس عليها » مي كما عرفها شيخنا العلامة الطاهر بن عاشور مي الحالة التي خلق الله عليها عقل النوع الانساني سالما من الاختلاط بالعادات الفاسدة ، والاوهام والاباطيل ، صالحا لصدور الفضائل عنه كما شهد به قوله تعالى : « لقد خلقنا الانسان في احسن تقويم ثم رددناه اسفل سافلين الا الذين آمنوا وعملوا الصالحات ، فالتقويم المراد في الآية انما هو تقويم العقل الذي هو مصدر العقائد الحقة والاعمال

الصالحة وأن المراد برده: (أسفل سافلين) انقال الناس الى اكتساب الرذائل بالعقائد الباطلة والاعمال الذميمة ، واذا كان العقل السليم هو طريق الاهتداء الى العقائد الحقة والمنهج الصحيح بادراك معنى الخير والشر والحق ، والباطل ، والحسن ، والقبيح ، فأن دور الدين في تقرير هذه المعاني هو المحافظة على الفطرة السليمة ، وابراز المماني المثالية وتحقيق الحياة الفاضلة واحاطتها بالثواب والعقاب لان العقل وان كان من صفاته التمييز بين الحق والباطل ، والحسن والسيىء ، لكنه في حاجة الى نور خارجي يهتدى به وتظهر له الامور على ماهي عليه في الواقم ، وتقيه شر الانحراف وتبعده عما ركن اليه من الاحواء والشهوات والاباطيل ، وللعقل والفكر منزلة سامية في القرآن ، الله كرم ابن آدم بما أعطاه من عقل وحمله الامانة التي أبت السماوات والارض حملها ، واختاره للخلافة في الارض لما له من قوة التمييز والادراك والحكم ، أما عدم التدبير فهو جمود وانغلاق ، والله تمالى يقول : « افلا يتدبرون القرآن ام على قلوب اقفالها » ، ولذلك جاءت الدعوة الاسلامية تحمل حملة واحدة على ما كان عليه الناس من عقائد ومقاييس للخير والشىر حتى يتأملوا وينظروا هل فيما اعتبروه عقيدة يصم أن يكون عقيدة حقة أم فيما اعتبروه تقليدا ماهو جدير بان يؤخذ به ويحافظ عليه ، وهل فيما اعتبروه شر هو شر في نظر الحق ، وكانت هذه الدعوة التي نادي بها الاسلام دعوة واقعيسة أساسها المعرفة ، تلك المعرفة التي تعتمد على العقل ، ولا تنعزل عن الواقع الحسى ، لان جميع المدركات العقلية عنده تستند الى المداركات الحسية ، اذ علم الانسان ليس مصدره العقل فقط ، بل العقل المعتمد على المشاهدة الصحيحة والاختبار ، لان العقل لا يستطيع أن يقوم بوظيفته من التفرقة بين الامور الفاضلة وغير الفاضلة والشؤون النافعة والضارة الا اذا ارتكز على أمرين أساسيين هما :

اولا: المعارف بجميع فروعها ،

ثانيا: التجارب على اختلاف أنواعها ،

لان العقل الخالى من العلم والمجرد من التجارب يتعقل الاشياء تعقلا ساذجا ، ولا يميز بين الحسن والقبح الا تمييزا سطحيا ولذلك تباين الناس في عقائدهم وشرائعهم ومبادئهم على النحو الذي هم عليه اليسوم .

ومن أجل هذا حث الاسلام على وجوب طلب العلم ، قال تعالى : « هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون » ، وصرح بأن بين المؤمن الجاهل والمؤمن العالم درجات فقال تعالى : يرفع اللسمة الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات » ، قال البيضادى : يرفع الله الذين آمنوا منكم بالنصر وحسن الذكر في الدنيا وايوائهم في غرف الجنان في الآخرة ، وقال في قوله تعالى : « والذين أوتسوا العلم درجات » ويرفع العلماء منهم خاصة درجات بما جمعوا من العلم والعمل فان العلم مع علو درجانه يقتضى العمل المقرون به مزيسه الرفعة ، ولذلك يقندي بالعالم في افعاله ولا يقتدي بغيره ، وفي الحديث الشريف قال (ص) «فضل العالم على العابد كفضل القمر ليلة البدر على سائر الكواكب» ، وكلما انحرف الناس عن العطسرة السليمة وحادوا عن الجادة وانطمست فيهم البصيرة بعث الله رسلا من حين الى حين ليرجعوهم الى الجادة وعبادة الله ، قال تعالى : لقله ارسلنا رسلنا بالبينات وانزلنا معهم الكتاب والهيزان ليقوم الناس بالقسط » ، وتتابعت الرسالات وسايرت البطور البشسرى فكسان الرسول يبعث الى قومه يختصهم بدعوته ويرشدهم بهديه ، قسال تعالى : « لقد ارسلنا نوحا الى قومه ، والى عاد أخاهم هودا ، والى ثمود اخاهم صبالحًا ، والى مدين أخاهم شعيباً ، وابراهيم اذ قال لقومه اعبدوا الله واتقوه ، ثم بعثنا من بعدهم موسى بآيساتنا الى فرعسون وملائه ، واذ قال عيسى بن مريم يا بنى اسرائيل انى دسول الله اليكم » ولما تطورت البشسرية في بوتقة العقل والآداب بعث اللسه محمدا (ص) بدين الاسلام الى الناس كافة يهدى للني هي أقسوم في جميع مسالك الحياة وينظم حياة الانسان في مختلف أجورها وعامة نواحيها ، قال تعالى : « قل يه أيها الناس انى رسول الله اليسكم جميعا » ، ولهذا يعتبر الامام الغزالي الانبيا، أطباء العقول وله فهــم خاص لكلمة الميزان الواردة في القرآن الكريم في قوله تعالى : « الله الذي أنزل الكتاب بالحق والميزان » ، فهو يفهم انها ميــزان الآراء ويرى أن الوحى لا بد أن يستمل على ميزان يميز بين الحـــق والباطل ، وقد خص الغزالي كتابه «القسطاس المستقيم» لبيان ان القبرآن قد تضمن أشكال القياس المعروفة ، وكان من الطبيعي ألا يحكم هذا الدين الخالد الا الى العقل والمنطق والعلم ، اذ هو آيات

بينات في صدور الذين أو توا العلم ، واذا نظرنا الى مصدري التشريم الاسلامي وهما الكتاب والسنة نلاحظ مدى اهتمام هذين المصدرين بالعقل والفكر ، أما القرآن فمن سماته أنه لفت أنظار الباحث من المسلمين وغيرهم الى شدة العناية بالعقل ، فقد دعا القرآن الكسريم بطريق مباشر وغير مباشر الى تعظيم العقل والرجوع اليه ، كما تناول مسائل العقيدة او المكاليف او التشريعات او المواعظ ، بينما تشير كتب الاديان الكبرى الى العقل بكامل التحفظ ، فالقرآن لا يذكر العقل الا في مقام النعظيم والتنبيه الى وجوب العمل به والرجوع اليه ويشير القرآن الى العقل بمعانيه المختلفة مستخدما في ذلك الالفاظ التي تدل عليه أو تشير اليه من قريب أو بعيد عن: النفكر، والفقه، والذكر ، والرأى ، والتدبير ، والقلب ، وأولى الالباب ، الى غير ذلك من الالفاظ التي تدور حول الوظائف العقلية على اختلاف معانيها وخصائصها ، وأرى من المناسب أن نلقى نطرة احصائية على عدد الكلمات الموحية أو الدالة على العقل في القرآن حتى تعطينا صورة واضحة عن هذا الموضوع لاعتقادي ان عمليات الاحصاء أصبحت في هذا العصر من الدعائم التي يرتكز عليها الحكم على الاشياء في البحث العلمي ، وأهم هذه الكلمات هي العقل : وردت هذه المادة بصيفسة المضارع في خمسين (50) آية من القرآن • التفكر : وردت مسادة التفكر في سبعة عشر آية من القرآن التدبر: وردت بصيغة المضارع في أربع آيات ٠ أولى الالباب : وردت كلمة أولى الالباب في ستة عشر آية بصيغ مختلفة كقوله تعالى : « وهيء لنسا من أمسرنا دشما » الحكمة : وردت كلمة الحكمة في ستة عشر آية ٠ الفقه : وردت كلمة الفقه في عشرين آية ٠ مذكر ؛ وردت كلمة مذكر وهي من صيغ الذكر او التذكر ست مرات في الفرآن • الرأى : بمعنى التفكر ويستزيد عدد الآيات التي وردت بهذا المعنى عن الثمانين • العلم : وردت كلمة العلم في القرآن في أكثر من خمسمائة آية ، وليس المفهوم بها علم خاص وانما قصدت بها كل علم نافع يفتح آفاق العقل ويمكن الانسان من ادراك الحسق •

هذه بعض الالفاظ التي وردت في القرآن الكريم لها صلة وثيقة بالعقل والتفكير ، وهي في مجموعها تقيم الدليل بطريقة محسوسة لا شك فيها ولا غبار عليها ، ان الشريعة الاسلامية استطاعت أن

نؤاخى بين الدين والعفل وان تجعل من هذه الفطرة فطرة مستقيمة سلمـــة ·

أما موقف السنة من العقل فقد وردت فيه أحاديث كثيرة عسن الرسول (ص) جمعها الامام الغزالي في كتابه «احياء علوم الدين» في باب شرح العفل ، ولا نتكلم في أسانيد هذه الاحاديث فأن ما ذكرنا من الآيات القرآنية يساعد المعنى الذي اتجهت اليه صحت هسذه الاحاديث أم لم نصبح ، فمن هذه الاحاديث ما رواه أبو أمامة وأبو معين عن عائشة رضى الله عنها فالت: قال رسول الله (ص): أول ما خلق الله العقل ، فقال له أقبل فاقبل ، ثم قال له أدبر فأدبر ، ثم قال الله عز وجل وجلالي ما خلقت خلقا اكرم على منك ، بك آخذ وبك أعطى وبك أثيب وبك أعاقب» ، وعن أبى سعيد الحدرى رضى الله عنه قال: -قال رسول الله (ص): «لكل شيء دعامة ودعامة المؤمن عقله ، فبقدر عقله تكون عبادته ، أما سمعتم قول الفجار في النار : «لو كنا نسمع أو نعقل ما كنا في أصحاب السعير » ، بتلك الآيات القرآنية وما جرى مجراها من الاحاديث النبوية الشريفة والهدى المحمدي تمكن الاسلام من أن يوجه العقل الى المعكير والى النامل والنسدير حتى تزول الحجب الكنيفة التى تحول بينه وبين الرؤية الصحيحة في الاشياء ، وأمكنه كذلك أن يبعث أمة جديدة تعتمد العقل والتفكير والبحث وتستخدمها في مختلف شؤونها الحياتية ، فتمتحت بذلك أمامها آفاق غير محدودة في هذا العالم الكبير، وكيف يتعارض الاسلام مع العقل وهو يشتمل في جملته على ثلاث شعب رئيسية :

أولها: العقسائد:

ثانيها: محاسن الآداب والاخلاق،

ثالثها: الاعمال المتعلقة بأفعال المكلفين •

أما العقائد وقد أسسها الاسلام على أوطد الدعائم وأعلى المشل في التوحيد الخالص ، والالوهية الحقة مثبنا بذلك وحدة الالوهية ومبطلا التعدد ، قال تعالى : ((فاعلم أنه لا الله الا همو)) ، وقال : « واعبدوا الله ولا تشركوا به شيئا » ، وهكذا اهتم القرآن بأمسر العقيدة فوصف الله تعالى بكل كمال ونزهه عن كل نقص ، كما اهتم بما ورا، هذه الحياة من حياة أخرى وما فيها من ثواب وعقاب ، قال

تعالى : « يومئد يصدر الناس اشتاتا ليروا اعمالهم ، فمن يعمل مثقال ذرة خيرا يره ، ومن يعمل مثقال ذرة شرا يره » •

أما محاسن الآداب ومكارم الاخلاق فقد عنى بها الاسلام عناية شديدة وطلب الى المسلمين أن يتخلقوا باخلاقها ويخالطوا الناس باحسنها وأجملها وأن يكونوا جميعا أمثلة حية وصورا ناطقية بالعدل والاحسان والوفاء بالعهد والصبر في الشدائد والعفو عند المغفرة ، وما الى ذلك من الخصال الجليلة ، وهذا النمط العالى من التهذيب الكامل والادب السامى لا يمكن أن يتناقض بحال مع العقل لانه هو عين الفطرة السليمة .

وأما ثالث الشعب: وهى الاعمال المتعلقة بأفعال المكلفين فقد شرع الاسلام منها ما كان خير مظهر من مظاهر الانقياد لله تعالى وأكفل وسيلة لمساعدة الفقراء والمعوزين والترفيه عنهم، والمساهمة في مصالح المسلمين العامة ، والهيام بأعباء ما تتطلبه حالة الجماعة ، فلا غرو ان الاسلام في كل ناحية من هذه النواحي الاساسية الشلاث قد أتي بأرقى النظم ورسم أعلى المثل ووضع خير الاسس موافقة لطبيعة العمران وروح الاجتماع وهذا أيضا لا يمكن أن يتناقض بحال مع العقل لانه يتماشي مع الفطرة السليمة ، والله سبحانه وتعمالي يقول: « فهن اتبع هداى فلا يضل ولا يشعقي » ، وقد أحيطت كسل المعاملات في الاسلام برباط أخلاقي من العدل والتيسير والرحمة ودخع أسباب التشاحن والبغض وربط أفراد المجتمع برباط المحبة والتعاون على البر والتقوى ، لا على الاثم والعدوان .

ولجميع هذه الاعتبارات المتعددة اعتبر العقل من المصالح الضرورية في الاسلام تلك المصالح التي لا يستقيم عبران الكون وازدهاره ورقيه الا بها ، فكان حفظ العقل ثالث المقاصد الضرورية التي عناها الشارع بعد حفظ الدين والنفس ، ولذلك أوجب علينا تنميته بالتمرينوالتفكير الصحيح وصقله بالتوجيه السليم حتى تتكون له قوة التمييز بين الحق والباطل ، وقوة التفريق بين الحسن والقبيع، كما أوجب علينا من ناحية أخرى حمايته من كل ما يدخل عليه خلسلا في سيره أو اضطرابا في عمله ، لذلك حرمت الشريعة شرب الخمر وتعاطى المخدرات وبيعها وترويجها لان الخمر مذهب للعقل ، محطم لالله التمييز عند الانسان .

ر .. .سبعيا ال الدين يعتمد على العقسل الصبحيسع في جميسم أحكامه وتوجيهاته ، بل هو يفتح أمام العقل آفاقا بعيدة للتطلسع والاستطلاع ، ويكشف له جوانب الحياة للبحث والدرس ، ويدفعه دفعا الى التجديد والابتكار ، فهل يسوغ لنا بعد ذلك أن نعتبس أن الاسلام دين جامد كبقية الاديان ؟ وهل يصبح بعد ذلك أن نشك في كونه يستطيع أن يساير التطور البشرى وانه يساير كل ما يحقق سعادة الانسان وكرامته، وانه لا يعرقل سير تقدمه، لان من خصائص هذا الدين الدعوة الى كل ما يحقق سعادة الانسان وكرامته ليتبوأ مركز خلافة الله في الارض ، ومع الاسف الشديد فان كتسيرا من شبابنا من طلاب الجامعات او من غيرهم الذين أغشتهم حضارة الغرب وتقدمه الصناعي والمادى وفكروا في التخلص من رواسب الماضي أصبحوا يتساءلون : هل أن الشريعة الاسلامية تستطيع أن تتواجه تيار التقدم المادى في عصرنا الحاضر ؟ هل انها شريعة الحيساة تستطيع أن تحقق للانسان سعادته في الدنيا كما وعدته بسعسادة الآخرة ؟ أو بالاحرى هل الاسلام قابل للتطور والتجديد ؟ ما دمنا نرى ان الحياة قد تطورت في جميع مظاهرها وان رواسب العهد الماضي قد أخذت تتقلص شيئا فشيئا ، وهنا يجب على كل رجال الفكسر الاسلامي ألا يبقوا متفرجين ، فعليهم أن يعالجوا المشكل من أساسه، ويواجهوا هذا الخطر بما يستحقه من عناية وحكمة ، لأن التطور سنة من سنن الله تعالى ، وهو قانون من قوانين الحياة التي لا مفر منها والتي تجرى علينا وان لم نرد ، فالخير ان نريد هــذا ونعمل لــه جادين ، وان نوضح ضوابط التطور في الاسلام وأماكن التجديد منه حتى نمنع عبث العابثين ونقطع دابر المفسدين ، فالتطور في التشريع هو حركة الانسان المستنير القادر على ابتكار أحكام لحوادث جديدة ملائمة والظروف التي تمر بتطور الزمان مستندا الى كتاب الله وسنة رسوله ومبادى. الاسلام العامة ، وهو ما سماه الفقهاء من قبل: «الاجتهاد» وهو الموضوع الذي حلله بعض المحاضرين من قبلي ، فليس التطور اذن هو تغيير الدين ، أو التحول عن مبادئه وأهدافه القارة ، أو التبعية لجميع التيارات الفكرية أو المادية ، أو الذهاب مع الاهواء والشهوات ، لان هذا لا يسمى تطورا أو تجديدا بل يسمى هدما وتحللا وتفككا وذوبانا ، وموتا والحادا ، واذا كانت الاحسىزاب السياسية والمذاهب الاجتماعية الكبرى الموجودة في العصر الماضر لا تقبل التحول عن الاهداف والمبادى التي رسمتها لنفسها ، ولا تبيح لأى شخص من أتباعها الانفلات عما يسمونه دستور الحرزب ، ويعدون كل من تحدثه نفسه بمخالفة بعض فصوله أو مبادئه بمنحرفا أو منهدما أو مهدما ، وتعقد له المجالس التأديبية مع العلم أن كل ما في هذه الدساتير موضوع من طرف عقول خاصة متأثرة بالزمان والمكان والظروف والتيارات ، وكيف يسوغ لنا أن نبيح لمن لم يدرس الاسلام أن يتطاول علينا ؟ ولمن لا يشم له رائحة أن ينتقده أو ينتصب له خصما أو معارضا تحت ستار حرية الفكر ودعوة التطور والتجديد ومحاكمة العقل ، فيجب أن نتفق أولا لا في هذا المستوى والتجديد ومحاكمة العقل ، فيجب أن نتفق أولا لا في هذا المستوى في المستوى الادارى والحكومي ، على أن احترام فحسب ، بل حتى في المستوى الادارى والحكومي ، على أن احترام الدين أمر واجب لانه عقيدتنا وشريعتنا فلا يجوز فيه الا من كان عارفا به ، عالما بأحكامه ومبادئه ، مدركا لاحكامه الصريحة الواضحة التي دلت عليها نصوص القرآن والسنة ، والاحكام الاجتهادية المبنية على علة متبدلة أو عرف متغير أو تحقيق مصلحة او دفع مفسد ،

فميدان التطور والتجديد لا يمكن أن يتناول كل ما جاءت ب الشريعة الاسلامية من مبادىء وأحكام ، لان العقيدة مثلا وهي قائمة على العقل لا مجال للتطور فيها اذ هي مؤسسة على مبادي. ثابتة ، وحقائق لا تقبل التغيير والتبديل بحال ٠ الايمان بوحدانية اللسه مثلا مبدأ أصيل وحقيقة يقينية لا مجال لتغييرها ، والعبادات كذلك كلها قربات لله تعالى ، وقد حدد الله بواسطة الوحى وعمل النسبى (ص) الطرق التي يرتضيها من المسلمين في تقربهم اليه ، فتغييرها يعتبر خروجا عما رسمه سبحانه من الطرق الخاصة التي ارتضاها لعباده ، أما أحكام المعاملات والاحكام الدستورية فأن مجال الاجتهاد فيها مفتوح فيما لا نص فيه لان الوقائع والحوادث لا تنحصر ، والادلة التي وردت في الكتاب والسنة أو نص عليها العلماء منحصرة، وأما تقرير حكم الله فيما سيحدث من المسائل لا يمكن أن يبت فيه الا اولوا العلم من المسلمين ، المخلصون في دينهم ، الذين يعملون على أن تكون شريعة الله حاكمة لا محكومة ، وموجهة لا موجهـــة ، وهادية لا مهدية ، والله تعالى يقول : « فلا وربك لا يؤمنسون حستى يحكموك فيها شجر بينهم ثم لا يجدوا في انفسهم حرجا مها قضيت ويسلموا تسليما »، ومجال هذا العمل الفسيح الذي بقي أمسامنا يحتاج بدون شك الى استخدام قوة المقل التي وهبها الله لنا فنكون بالاعتماد عليها ناظرين كما أمرنا الشارع باحثين في الاحكام ومناطها ونصوص ومجالات تطبيقها ، والمستحدثات وما يليق بنا في دستور الشريعة الاسلامية من وجهات النظر التي تحقيق مصلحة الامسة الاسلامية وتدرأ المفاسد عنها ، وليطمئن شبابنا فاننا لسنا مسن يقول بغلق باب الاجتهاد ما دمنا قد قررنا أن الاسلام يدعو الى العقل واعمال الفكر فان باب الاجتهاد مفتوح على مصراعيه ، وشريعسة الاسلام متطورة ، والذي أعتقده ان الاجتهاد اليوم أيسر منه فيسي المصور السابقة اذ ضبطت قواعد العربية ودونت الاحاديث وفسسر القرآن الكريم ، ونشرت الكتب بين الناس ، وأصبحت في متناول وقطع مسافات لجمع الحديث وروايته أو الرجوع الى القبائل العربية وقطع مسافات لجمع الحديث وروايته أو الرجوع الى القبائل العربية لفهم لفظة أو تصحيح اعراب بما نملكه من امكانيات ثقافة اليوم لقلنا من غير شك ان الفقيه اليوم أقدر على الاجتهاد مما مسفى ،

وانواقع أيها الشباب أن باب الاجتهاد لم ينغلق ولكن الهسة العلمية فقدت وزهد الناس فى التبحر فى هذه العلوم ، وفقد العالم القادر على غوص غمار التشريع الاسلامى ، وهذا هو الذى دفئع ابن قيم الجوزية والمراغى الى القول بأن الاجتهاد يتجزأ وهو الذى دعا اليه علامتنا الشيخ الطاهر بن عاشور فى كتابه «المقاصد الشرعية» منذ ما يزيد عن أربعين سنة وسماه «الاجتهاد الجماعى» لان ما اتسم به هذا العصر من الاختصاص يدفعنا على أن ينكب جماعة من العلماء الثقاة يكمل اختصاص كل واحد منهم اختصاص الآخرين وينكبوا على المسائل المستحدثة دراسة وتتبعا واستنباطا ، وهذا يستجيب فى نظرى لمطالب الحياة والتطور السريع الذى يجرى فيه العسالم بالازهر الشريف منذ ست سنوات تقريبا فقد أفتى هذا المجمع فى بالازهر الشريف منذ ست سنوات تقريبا فقد أفتى هذا المجمع فى عدة مسائل كالتأمين ورؤية الهلال وتوحيد الشهور ، وهو نفس المبدأ الذى حاولته دولة ماليزيا فى مؤتمرها الاسلامى الدولى الذى انعقد فى السنة الماضية فى مدينة كوالا لمبور . ا

التي ستخرج هذا النوع من العلماء ، وينقصنا اخبار النخبة على هــذا الاسلامي حتى يكون دين المدولة في الحياة وفي الخارج، وفي اعتقادى ان هذا اللقاء وأمثاله من اللقاءات في البلدان الاسلاميسسة الاخرى سيعمل من غير شك على ازالة الشبهات أمام الشبكاب ، وسيدفعهم حتما الى مراجعة موقفهم من التفكير الاسلامي ، ومستقبل الحضارة الاسلامية ، فعلى الحكومات الاسلامية أن تراجع اختياراتها في الثقافة والتعليم حول البرامج الدينية من المدرسة الابتدائية الى الجامعة ، وحول المربى والواعظ وامام الجمعة والإذاعة ، والتلفزة ، والمسرح ، والسينما ، والنوادي ، والملتقيات وكل وسائل الاعلام لان كل هذه الاشياء مجتمعة تكون المجتمع الاسلامي في نظرى وان كل انحلال او انحراف في أي عنصر من هذه العناصر يكون له أثسره من قريب أو بعيد في مستقبل تفكيرنا ، فاذا استطاعت أي حكومة اسلامية أن تتحكم في اختياراتها حسب مبادى، الاسلام الصحيسح نكون قد حققنا بهذا اللقاء خطوة ايجابية موفقة في تصحيح التفكير الاسلامي وتركيز الثقافة الاسلامية •

والسلام عليكم ورحمة الله .

## اللغــة العربيــة في جنــوب شرق آسيــا

الاستاذ معمد العربى دماغ العتروس سفير الجزائر في يوغوسلافيا

#### بسسم الله الرحمن الرحميم

سيدى الاخ الوزير أيها الضيوف المحترمون أيها الاساتذة الاجلاء أيها الاخوة الاحباء

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته ٠

انى حقيقة وصدقا أشعر بعزيد من الفرحة والابتهاج لحضورى هذا الملتقى الرابع للتعريف بالفكر الاسلامى اذ لم تتع لى الفرصة فى السنوات السابقة لحضور مثل هذه الاجتماعات ولم أتمكن ممن متابعة أعمالها والنتائج الطيبة التى كانت تسفر عنها دائما ، الا أن أصداء هذا المؤتمر وهنه الكلمات كانت تصلنا الى جنوب شرقى آسيا ، وكانت هذه الكلمات والقضايا التى تطرح تهم كذلك وأحيانا بالدرجة الاولى اخواننا فى العقيدة وفى الثقافة وفى الحضارة هناك فى جنوبى شرقى آسيا وهم يعدون كما تعلمون لا بعشرات المملايين بل بمآت الملايين ، ويخيل الى أن هذا المؤتمر الرابع اكتسى صبغة تميزه عن سابقيه ، والدليل على ذلك ان الكلمات التى قيلت والقضايا التى أثيرت لاسيما ما جاء منها فى كلمة الاخ الفاضل الوزير ، تلك الكلمة التى أقل ما يقال فيها انها نقلت حبة القلوب وأطربت المسامع، وجعلتنا نشعر شعورا عميقا بأن ثورتنا المظفرة لا زالت تسمير فى طريقها السوى متجهة نحو تحقيق أهدافها العاجلة والآجلة ، حفاظا منها على القيم التى جعلتها تنتصر ، ايمانا بقيادة هذه الثورة الرشيدة منها على القيم التى جعلتها تنتصر ، ايمانا بقيادة هذه الثورة الرشيدة

<sup>(\*)</sup>محاضرة القاما في الملتقى الرابع للتعرف على الفكر الاسلامي المنعقد بقسنطينة في 17/8 جمادي الثانية 1390 م

وايمانا بان من الواجب الاوكد أن يبقى بلدنا العزيز هذا الغالى المحبوب دائما وأبدا الى أن يرث الله الارض ومن عليها مترشحا بنور العربية والاسسلام .

وبعد هذا أحاول على حد تعبير اخواني المشارقة ، (أحاول على الماشي) يعنى من دون أن يستعد الإنسان او يتهي. أو أن يقوم بعملية تجميع لعناصر الموضوع ، ولكن لا أعتقد بأن مؤتمرا مثل هذا يعنى بالتعريف بالفكر الاسلامي لا يخوض ولو بطريقة مختصرة في وضع الوجه الثاني من هذه العملة الذهبية ، الوجه الناني للفكر الاسلامي والاسلام ، أعنى به اللغة العربية ، وانا اذ أحاول أن أبذل جهدا متواضعا لاحدثكم اليوم بعض الشيء عن مكانة لغة الضاد في جنوب شرقى آسيا اذ أحاول أن أعمل هذا ، فبغيتى أن يدرك اخواننا العرب في المشرق وفي المغرب مدى ما قام به وما بذل في سبيله اخـوان لنا في العقيدة اخوان لنا في الايمان عبر القرون وعبر الاجيال فسي الحفاظ على لغة القرآن وأنا طبعا في حديثي عن جنوب شرقى آسيا وانتم تعلمون أن جنوب شرقى آسيا هو اصطلاح غربي أطلسق على البلدان التي تمتد من باكستان غربا الى زلندا الجديدة شرقا ويشمل باكستان الغربية ، والهند ، وباكستان الشرقية ، وبورمة وسيلان وتايلاند وماليزية والهند واندونيسيا والفليبين واستراليا ونيوزيلانده ، وهناك مثل الامريكان من يضيفوا اليها حتى اليابان ٠

ففى هنه الرقعة المعتدة على آلاف من الاميال توجد هناك أمكنة تعيش فيها اللغة العربية ولها مكانتها ولها قدسيتها ، وذلك لانها لغة الاسلام اللغة العربية هى كما تعلمون ، والاسلام فى ظنى أمران جميلان حسب المشاهدة والاختبار ، ظل كل منهما عبر القسرون والاجيال يناغم الآخر ويستصحبه بل يستلزمه ولا غرابة فى ذلك ، لو لم يكن هناك قرآن ولم يكن مثلما قال قصيلة الشيخ أمس بالليل مستشهدا بان الله سبحانه وتعالى تكفل بأن يحفظ الى يوم الدين ما نزله على رسوله الامين اذ يقول : « أنا نحن نزلنا اللكر وانا له لحافظ ون »

اذن فبالرغم من الكوارث ومن المهالك التى حلت بالمسلمين من أواخر القرن الخامس عشر الى أن أهل فجر الاستقلال بعد الحرب العالمية الثانية بالرغم من كل هذا فالعربية والاسلام بقيا على قيد

الحياه وتراهما اليوم يتمتعال بمنزله مرموقه دلك بال الحكومات والدول والاستر حسب نظرية ابن خلدون والكندي وغيره من علماء الاجتماع أو المؤرخين تزول الا أن كلمة الله (القرآن) باق حي لايموت. ولا يخالني أغلو في حديثي هذا ، وقد أجد سندا مويدا لما أقوله الآن وأجمع حوله بحضور عالمين فاضلين من علماء السام أتيح لهما زيارة أندونيسيا ، وجنوب شرقى آسيا ومنها فضيلسة مفتى الديار الشامية الذى منع وكان شرفا له ولنا ولجميع المسلمين دكوراه فخرية في حفل بهيح في جامعة اسلامية من ضواحي جاكارتا، لعد شاهد فضيله مثلما شاهدت أنا أن دين الاسلام هناك قسوى ، وان العربية قد بسنلذ الانسان ويستمتع بسماعها في كل مكان من جنوب شرفي آسيا لاسيما في ماليزية وفي اندونيسيا ، ومكانة اللغة العربية بما أنها لغة القرآن مكانة يشار اليها بالبنان بالرغم من أن هذه البلاد ذات ثفافة عريقة وذات حضارة مؤثلة وذات لغة قائمة بذائها لغة انتصرت بعد أن انتصرت البلاد على المستعمر الدخيل وأصبحت لغة المدرسة ولغة الجيش ولغة الحكومة ولغة الادارة ولغة الجامعات الى غير ذلك ، هي اللغة الملاوية التي بحكم اعتناق الملويين والاندنسيين وكلهم من أصل ملوى بحكم اعتناقهم للاسلام فلغتهم تحوى العديد من الالفاظ العربية من الولاية ودائرة الى استراحة الى منفعة الى كرسى الى مائدة الى غير ذلك بصرف النظر عن المفسردات والالعاط الدبنية وغير ذلك ، وقد ينساءل سائل عند ما نشاهد مدى حماس اخواننا سوا. كانوا من جنوب الفيلبين في جزيرة (مندوناو) الني يسكنها ما بناهز الاربعة ملايين من المسلمين أو من ماليزيا أو من اندونيسيا او من باكستان او غير ذلك عند ما يرى حماسهــــم واندفاعهم للدفاع عن اللغة العربية ، ومحاولة جعلها لغة عالمية ولغة دولية ، قد يتساءل المرء أو يتساءل العربي لماذا هذا الحماس وهذا الاندفاع لجعل اللغة العربية لغة رسمية في هيئة الامم المتحدة أو في هيئة البريد العالمي ، في منظمة الصحة العالمية، أو في اليونيسكو خاصة ، ولعلكم تتذكرون بانه بناء على مبادرة جزائرية ، مبادرة قام بها وزير تربيتنا السابق ، الدكتور أحمد طالب اذ تقدم باقتراح ، بمجرد انضمام الجزائر الى هيئة اليونيسكو بجعل اللغة العربية لغة رسمية فصودق على هذا الاقتراح ـ وأكثر الذين تولوا الدفاع عنه

باستماتة وصدق واخلاص ليسوا هم العرب اذا ما رجعتم الى الكلمات التى قيلت فى تلك المناسبة ، بل هم الفرس ، هم ممثلوا الباكسنان هم بالخصوص ممثلوا اندونيسيا وماليزيا .

فهؤلاء الناس مؤمنون ايمانا لا يرقى اليه الشك بحكم اسلامهم وما داموا مسلمين فهم لا يتصبورون الوجود الا مبنيا على مفاهيم الاسلام ولا يمكن بأى وجه من الوجوه مهما كانت حضارتهم السالفة وكنوز تراثهم وغير ذلك ، لا يمكن أن يستمروا أو يصبروا أن يروا الاسلام وتعاليم الاسلام تتوطد وتترسخ وتينع من دون أن يكون هناك لسان عربى مبين ، وهم اذ يفعلون هذا لا يععلونه بصورة ذاتيسة ، بل يقومون به عن وعى وبصيرة وارادة اعتفادا منهم أن الحضارة العربية الاسلامية التى ينتمون اليها ، والبي هم من حملتها اذا مسارادوها أن تنتصر وتحتل مكاننها في العالم من جديد بعد ان حاول المستعمرون وحاولت السبطرة الغربية في شنى صورها وأشكالها أن تجنثها من الاصول ، هم يعنفدون اعتفادا جازما بأن دفاعهم عن اللغة العربية وأعمالهم المخلصة في سبيل احيائها هو عمل شريف بغبة احياء الحضارة والثقافة العربية الاسلامية .

فد بظن ظان بمراجعته للناريخ أن العرب لاسيما الحضارمة الذين نشروا الاسلام هناك والعربية ، يظن ظان بانهم عند ما حلت بهم الكارنة وغزاهم البر تغاليون والاسبان ، وغزو البر تغال والاسبان كما تعلمون ما هى الا عملية صليبية جديدة ، كانت تسرمى الى الفيام بحركة النفاف استراتيجية حول الجناح الاسيوى من الدولة الاسلامية وانكم تذكرون جيدا وهذا لم يكتبه عرب ولا مسلمون بل كتبه من لا يكن كنيرا من العطف على الاسلام ، منل الهندوس وغير ذلك ، تذكرون بأن أول ما احتل البرتغاليون شبه جزيرة (ملقة) أول عمل أقدموا عليه هو جمع كل من هناك له نسب بالعرب وأجهزوا عليهم أقدموا عليه هو جمع كل من هناك له نسب بالعرب وأجهزوا عليهم ولكن قتلوا الاجسام وأفنوا الرجال ولكن الغرسة المباركة التي غرسها ولكن قتلوا الاجسام وأفنوا الرجال ولكن الغرسة المباركة التي غرسها الإندلس ومن شمال افريقيا ، ومنهم من يسمى الشيخ عبد العنويسز المغربي الذي نزل في سنة 1272 ، على الشبط الغربي من جسزيسرة (ملقة) وهو أول من نشر الاسلام ، والآن فعاذا تراه والبذور التي

زرعها لازالت الى يومنا هذا تأتى أكلها ، وما الرويح الاسلامية والعقيدة الاسلامية بالرغم مما أصابها وبالرغم مما ذاقت وبالرغم من كل ما شوه بعض جوانبها لازالت هناك حية ولازالت هناك تعمل وهذا ما يفسر لنا حب حؤلاء المسلمين من غير العرب للغة العربية لانها لغيه الاسلام ولانها لغة القرآن ٠

فاللغة كما تعلمون ان لم تكن لغة حضارة ولغة ثقافة ولغة فلسغة فاقت الفلسفة التي كانت متطورة جدا قبل الاسلام مثل الفلسفة الهندية والبوذية وغير ذلك ، ولكن صفاء التماليم الاسلامية ونقاءها ووقعها في النفوس في أول الاستماع اليها جعلت كل الفلسفسات أو تلك المذاهب تنسزوي وتعتزل لانها لا تقوى على مواجهة الاسلام وتعاليم الاسلام وروح الاسلام وزكاء الاسلام وصفاء الاسلام وعطاء الاسلام لان الاسلام والمسلم المتشبع بروح الاسلام علة وجوده العطاء، فهذا كله يفسر لنا لماذا المالزيين ولماذا الاندونيسيين وغيرهم ولماذا حتى أهل الفيلبين في الجنوب بالرغم من أنهم ولربما هم أبعد الناس شيئا ما عن التعاليم الاسلامية السليمة بالرغم من الكوارث ومن الاستعمار الاسباني وتذكرون أن الفليين كانت كلها مسلمة وأن حل بها الاسبان ، واما كل الجزر بما في ذلك جزيرة (لوزن) وهي أعلى وفي المنتهى الشمالي وكانت بوصول الاسبان سنة 1572 م كلها مسلمة بفضل ما يسمى بالاخوة السبعة ، وهم ليسوا بأخوة من صلب واحد أو من أم واحدة ، أو من أب واحد ، وانما كانوا اخوة في الدين وفي العقيدة الاسلامية ٠٠٠ الى ان وصلوا الى تلك الشطوط وراحوا بسيرتهم وبتعبدهم وبمحاولتهم ، فهم الناس وبتقواهم وبجهودهم فراحوا يعملون على نشر الاسلام ، وهم نشروا الاسلام في أواخس القرن الرابع عشر على ما أذكر ان لم تخنى ذاكرتى ، فهم يحب ون ويجلون العربية ويدافعون عنها ، ويطالبون حكومتهم بأن يكون لهم شيخ من الشيوخ يعنى اسيناتوره في حكومة مانيلا من الجنوب من مندوناو ، ويطالبون دائما حكوماتهم بأن تؤيد القضايا العربية ، ولا أكشف لكم سرا أو أطلعكم على شيء جديد اذا ما قلت لكم ، فبعسه الهزية التي علت بنا في حزيران 1967 م مناك آلاف من النطوعة سجلوا انعسم وارادوا أن يسافروا للقنال ، لا دفاعا عم عرق ا عيمة و[7] • فاعا عن الإسلام وعن عالسيه ، فكل مؤلا، الباس مبناء 192

لدواع عن الوطن ولكن يعتقدون بأن مصالحهم ومصيرهم مربط ارساطا عضويا بالاسلام والمسلمين ، لا كأفراد مثلما قال لى أحد الاسيويين المسلمين المتصلعين في اللغة العربية ، لا تطننا أيها السعير بأننا نحب اللغة العربية لانها لغة أبي جهل ولكن نحب العربية ونعدسها ونموت دونها لانها لغة محمد ولغة سلمان الفارسي ولغة بلال ونعدسها ونموت دونها لانها لغة محمد ولغة سلمان الفارسي ولغة بلال

L'UNIVERSALISME وهنا عالمية الاسلام حسيما شاهدت وحسيما خبرت وريما بوحد من الافاضل ومن العلماء من أعرف وأدرى منى بالاسلام واننشاره وغير ذلك ، أعرف وأدرى بكبير ، وربما كذلك قد توصلوا الى نفس النتيجة التي توصلت اليها أما بحهد متواضع ، فأقول كل هذا لا لألقى عليكم درسا حاشا ماعدا الله، فأنا أعرفكم فأنا أولى بأن أتلقى عليكم كنيرا من الدروس ويعلمني كنبرا من الاشبياء أحهلها جهلا ناما ، وقد تعلمت زبادة على السشيء الصئيل الذي تعلمه من العقه المالكي أن اخبواننا هناك على مذهب محمد بن ادريس الشافعي الدي فال رضى الله عنه كلما تعلمت ازددت علما بحهلي ، فاحواني ، أفول لهذا ولريما لحاجه في نفس بعقبوب ، أفوله لابنى جزائرى فنحن عرب وعند ما نفول عرب عندنا فهو مسلم بالصرورة ، وعامينا الى أمد فريب جدا لا تفرق بين العربي والمسلم عند ما يأني أي أحد بعمل لا بليق يقول «هم ليسوا عرب أم كيف؟ » تعنى «اليسوا مسلمين ٤٠ فحبهم هذا للعربية لانهم يؤمنون ومنمكنون منها كل النمكن وبندلون جهودا حبارة لتعلمها الى جانب لغنهم ، لانها لعة الحضارة ، ولغه النصبة ، ولغة العلسفة وغير ذلك ، وكند منهم تعلم عند ما يتحدث ويسفل من لغبه إلى اللغة العربيه ، هم مبلمن قال في حقهم الجاحط عند ما نصدي للحديث عن أحد الائمة والعلماء في فارس في وفت من الاوفات وكان يلقى دروسه بالعربية وبالفارسية ، و ننظل من هذه الى ملك ، ومن ملك الى هده حسى كان لا بدرى بسأى لسان هو أبيل ، فحقيقه تحد هناك من اختواننا غير المسرب ومس الاسبويين بصرف النطر عن من هم مولدون ومن أصل عربي من في قدريه وفي امكانه أن يعلمنا لغننا ، ولا يشك في صلاحينها اطلافا أن تكون لعة العلم ، ولعة الحضارة ، ولغة النقافة والتكنولوجية ، أو العلسمة والعلوم والتشربع وغير ذلك ، لا يخامره شك مثلمــــا المربية، والعياد بالله \_ كنيرا من احواننا وهم بنتسبون الى العربية،

وأنا أقول مثلما قال أحد المصلحين أعتقد أنه الامام محمد عبده رضى الله عنه قال: أرز، ما يبلى به الاسلام هم المنتسبون اليه ، وأزء ما يصيب العربية في كثير من الاحيان هو بسبب المنتسبين اليها .

فاللغة العربية بحكم الاسلام كما قلت لكم أيها السادة والسيدات أيها الاحباء لها مكانتها ولها مركزها، وقد يجد الانسان في أصغر قرية من قرى اندونيسيا وماليزيا من يجيد قراءة القرآن أو شيء من الفقه ، بل كذلك من يجيد اللغة العربية ويتكلمها وكثير منهم من يكتب بها نثرا وشعرا ، ويتلهغون الى ما يصدر من العالم العربي ، وأنسا أذكر جيدا بأننى أوزع في نطاق المطبوعات التي تصلني من بلدى كالمجاهد الثقامى ومجلة القبس كعدد محدود وكلما وصلت الى احد عرفها الى الآخرين ، وتهاطلت على سفارتنا عشرات الرسائل تطلب أن نزودهم بهذه المجلات ، وبهذه المطبوعات العربية حتى نكون على صلة ، ونكون على بينة من التطور العلمي والعقلي وغير ذلك ، وهنذا دليل على مدى اهتمامهم باللغة العربية ، وانكم مثلما شاهدتم يافضيلة مفتى الديار الشامية انه بالرغم من وجود اختلافات سياسية فالشيء الدائم السرمدى الذي لا بمكن لأي أحد أن يفرط فيه هو صلة الاسلام والعربية ، وأن كثيرًا من الأسر والعائلات يتجشمون صعابًا ومتاعب كنيرة ليعلموا أبناءهم العربية وليوسلوهم سواء الى القساهرة أو الى المدينة المنورة ، او الى بيداد ، وأعتقد أن دور ومسؤوليات الحكومات المدينة المنورة ، أو الى بغداد ، وأعتقد ان دور ومسؤوليات الحكومات عن تطوير وعن ندعيم هذه العلاقات لانها هي الدائمة ، أما الحكومات أما الاتجاهات فهي نزول أو تتحور أو نتغير، ومن مصلحتنا نحن العرب وانتصار العربية والاسلام في تلك الربوع على أيدي عشرات ومنسات الملايين هو بلا شك انتصار نبع من معنى ، وبالنسبة لاخسوانسا الجزائريين أريد أن أروى لكم رواية لانكم أنتم مثل الذين يقولون في الشرق أو غير ذلك «اذا اردت أن تتعلم الغرنسية روح الى الجزائر» نعم نحن نعرف الفرنسية بحكم ظروف كثيرة ، نعرف الفرنسيسة تخاصمنا بها وجادلنا بها ودافعنا بها عن انفسنا ، ومن عرف لغة قوم أمن شرهم ، وأنا كذلك طبعاً من انصار اللغة العربية ومن المنتصرين اليها بدون تحفظ ، هذا الحديث معروف جدا ، وكالاخ الوزير طبعا والحمد لله أن الرئيس الذي أعطى للغة العربية ووفى لها حقها ولانها

مطلب شعبى ومن أعز أماني أمتنا وشعبنا ، فبالرغم من هذا كما قلت لكم بانني أنتصر اليها فأنا كذلك من دعاة معرفة اللغات الاخسرى لا الفرنسية وحدما بل الانجليزية وغير ذلك ، وتعلمون أن الفرنسي مثل الجزائري الذي لا يعرف سوى الفرنسية ، أو التونسي أو المغربي المتوسط وجاء الى لبنان ومر على سوريا ووصل الى العراق ، فبحكم معرفته للفرنسية وحدها يصير أميا أوتوماتيكيا أميا باتم معنى الكلمة فالفرنسيون أنفسهم مضطرون الى أن يتعلموا اللغة الانجليلية أو لغات أهل تلك البلاد حتى يتمكنوا من التفاهم أو من الدفاع عــــن مصالحهم ، أو من بث دعاياتهم وغير ذلك ، وليس أدل على هذا قبل سنتين كان (طبعا فرنسا بالنسبة لنا دولة أوروبية ولها من الامكانيات مالم يتسن لأى بلد عربي آخر) فالي جانب سفارتها هنا كانت عندها مركز ثقافي فرنسي ، كان عندها مركز ثقافي ، فهم يدعون الناس ويعطون المنح ويعرضون أفلاما ومغريات كثيرة ،ولكن ليس هناك الا بضعة سيدات متحذلقات من الطبغة الراقية تريد أن تتفاصح بشيء من اللغة الفرنسية لانها سمعت أشياء كثيرة عنها ما عدا هذا لا تسمع للغة الفرنسية ولمن يتحدث لك بها لا نسمع لها ذكرا على الاطلاق، أما العربية فالك تستطيع أل نجد منرجما اذا أردت أن تعمل اعلانا فينرجم لك من العربية الى الالدونيسية أو الهلندية أو الالمانية أو اليابانية ، أما الفرنسية يجب أن تبحث عليه بالمجهر حتى يأتيك وتحصل عليه وفي بعض الاحيان ينسا.لون : الجزائر دولة عربيــة تننمى الىالامة العربية ولغتها الرسمية الوطنية اللغة العربية فلماذا يبحثون عمن ينقل لهم من الاندونيسية والانجليزية أو الفرنسية وغير ذلك ولكن هذه الدهشة نزول عند ما نشرح ونفسر لانهم ليسوا على اطلاع بما أصابنا في مدة من الظلام والنسلط الاجنبي طولها كما تعلمون مائة واثنان وثلاثون عامسا ٠

قلت لكم بانه على الرغم من ان العلاقات طيبة فى العهد القديم وفى العهد الجديد ، فاللغة الفرنسية ما كان لها وزن ولا قيمة ولا يحتاجها الناس ، واذن يستغربون كيف بضيع الناس أوقالهم فى تعلم اللغة الفرنسية ، فمنذ سنة تقريبا عينوا مستشرقا مسوموف ، والحمد لله ، فالمستشرق هذا من المستشرقين الفرنسيين ومن الاساتذة الذين لهم دراية غير قليلة باللغة العربية ، بل كان

اسماذا للغة العربية، وهو من تلاميذ «ماسينيون» وكان هنا في الجزائر ومن المنتصرين للفضابا العربية واثبتت أفعاله ومواقفه انه يكن مودة للغة العربية ، وعلى ذكر يكنون المودة للعربية ، يخطر الى ذهنى بيت من الشعر :

### ولا يقتل الله من دامت مودتــه والله يقتـل أهل الغـدر أحيــانا

بالفعل من الامكان استعمال اللغة العربية لغة عمل مبلما تستعمل الفرنسية والانجلبزبة وغير دلك ، فأنا لا أعرف شخصيا أعصاء هذه اللحمة البي كلفت وأنيط بها العمل للنظر في هذه الامور ، ولكن يخيل الى بعد شر مويرها بأنها فعلا أراد تأن تلفى باللغة العربية مسن النافذة بعد أن دخلت من الباب الواسع الى اليونيسكو ، والمعربيسة وأبناء اللغة العربية عليهم أن بدافعوا وان بحوصوا معارك للدفاع عنها ولحمل الغير على احترامها ، ابنا لا يريد من الغير أن بحبنا لان الحياة الدولية والعلافات بين الدول وبين البشر ليست مسألة غرام أو خصام بعن لا تربد من أحد أن بعمنا ، بل بريد الاحترام كما تعنوم الغيسر فحاءت اللحبة وأصدرت تفريرا بأن العربية تشغل عندما تنرجم مثلا ٠٠٠ واستشهدوا على صحة أقوالهم المرعومة بأن سجل الميزانية للعام الماضى للبوبيسكو المكبوب بالفرنسية والانجليزية نفلوه الى العربية وفالوا انظروا الى ما هو موجود في ثلاثمائة صفحة بالفرنسية أو في مائة وحمسة وسبعين أو ثمانين بالانجليزية لابد من ثمانمائة صفحة بالعربية \_ لا اله الا الله \_ سبحان الذي يقدر أن يجعل الحبة فية في لمح البصر ، وهؤلاء طبعا منل ماليزيا منل أندنيسيا لهسا مملين في اليونيسكو وعير ذلك ، فالحمد لله أن العرب ما سكتوا عن هذه الدسيسة على هذا الغدر باللغة العربية ، وأعتقد أنه قامت مشاورات وأعمال بين المجمع العلمي يدمشق والمجمع العلمي في الفاهرة وفي بغداد والادارة المقافية للغة العربية ، ووضعوا تقريرا هادئا لا دعامة ولا تهريح ولا تسويف ، وهذا من علامات الخير بالنسبة للتفكير العربى ، وأثبتوا فعلا بالدليل القاطع الدليل العلمى والدليل العملي بأن ما قيل في تقرير الخبراء هو افتيات على اللغة العربية وانه اذا سلمنا بأن استعمال اللغة الانجليزية أكثر ايجازا واختصارا مسن الفرنسية ، فاللغة العربية لا من حيث الايجاز ولا من حيث التركيب

ولا من حيث البنية ولا من حيب شغل المساحة لجمله معينة مصابل الفرنسية وبخير مساحتها دائما أضيق وأقل ، فكلماتها والفاضها ميل الجواهر لا تنتشر يكفيها أن تحمل حيزا ومنه تطهر وتبرز ، ولا بمكن الا أن نراها كل عين ، فوضعوا نفريرا يأخذون فيه وينسون عن اللغه العربية على ما أعبقد وقالوا ثلاث فضابا . فضية طبيعة اللغة العربية وقضية الطباعة باللغة العربية ، وفضية النرجمة والمترجمين ، طبعا بفال أن قيمة الشرائع بفيمة العائمين عليها ، وفيمة الرجمة هي مرهونة بفيمة المنرحمين ، فأى واحد فادر أن بترجم وأن ينفل ، وكل واحد فادر على أن يستوعب معانيها ويصبها وبصوغها الصياغة اللائفة وأكبر دليل على هذا ما فاله الاستناذ مالك بن نبى يعرف هذا مسن المستشرق الانجليري «جيب» من كنابه «الانجاهات الحديث في الاسلام، فالانسان يحار في النركيب العربي واللغة الفرآنية ، وأعلمد أنه لو جاء شكسبير وغير ذلك على أن بنفل اللغة العربية لا سيما لغه العرآن إلى اللغة الانجليزية لعجر كل العجز واستشهد بالآبة الكريمة « انا نحن نزلنا الذكر وانا له لحافظون » ممال هذا المكرار « انا نحن نزلنا » بهذا التكرار ، ولم يقل نحى نزلنا الذكر ففط ، فعال بأن هذا البكر ار وهذه الاعادة ، من أوجه الاعجاز في العرآن الكريم « انا نعن نزلنا الذكر وانا له خافظون » وهذا البكرار له من الزنة وله من المعانى وتنبجس منه أفكار وينبجس منه شيء فربد من الحصوبة للخبال ما بعجز الانسان بالفعل وينحني اعجابا ان لم بكن ابمانا عاما ٠

لا اعتقد أن من يجيد لغة المرآن ويعرفها وهو مسكن منها بعجز عن ترجمة سجل ميزانبة اليونيسكو في صفحات أقل مسن الصفحات التي نشر فيها باللغات الاخرى ففندوها ودحصوها بطريفة علمية مركزة واستشهدوا بأشياء كثيرة كالطباعة مىلا وأوردوا كلمات باللغة الفرنسية وما بفابلها من الكلمات العربية لبنبي بأر، الكلمات الفرنسية أطول والمساحة التي تشغلها أضيق من الفرنسية ، وتكنفي بهذا ومن ناحية الطباعة وغير ذلك ، وقالوا في حنامها ، وهذا الحنام هو التقرير الذي نبناه الاندنيسيون ، وراحوا بنداورون فيما بينهم من اندونيسيين وغير ذلك يدافعون عن النغة العربية وبريادن رفيع عقيرتهم ضد من يريد أن ينزل بها الاذي والصرر ويغمط حفها ويستمر في أجحافها وفي من نها، وأنا ما سمعت عن هذا النفرير ولاسمعت عنه

سنسكريمي وغر ذلك ، وراحوا يدافعون وبسسسهدون بفقرات مما جاء في هذا النظرير حتى بعود اليونيسكو عن غيها وبقسح المكان للغة العربية مكابها التي يستحقه عن جدارة ، لا يمكن أن يحادل فيه أحد ومن حملة ما بشروه وما علقوه علبه ، وما كان حديث النباس في بيونهم وفي المساجد وغير دلك هي تلك الفقرة التي تقول : ، ومن هذا كله بحرح بسيجة واضحة هي أن اللغة العربية تنحو الى الاختصار في بناء كلمانها والانحار في بناء حملها، وأدا كان الامر فان هذه الجملة المركزة التي اكسبنها اللغة العربية بكلمانها وجملها حتى أصبحت حزا من طبيعنها تؤدى بالضرورة الى اختصار الزمن الذي بستغرق الاستعمال الشفهي لها حدينا أو خطابة أو ترجمة مثلما تؤدى الى اختصار الحيز الذي بسنغرق الاستعمال الكنابي لها باليد أو بالآلة الى اختصار الحيز الذي بسنغرق الاستعمال الكنابي لها باليد أو بالآلة الكانبة أو المطبعة وغير ذلك وهلم جرا ،

وكذلك ركزوا وأنا سمعت بأنهم أثاروا هذه الفصية مع لجننهم الوطنية في البونيسكوا حتى ببعنوا بتعليمات لمن يمثل أندونيسيا في اليونيسكو ويدافع عن اللغة العربية وعن هذا التفرير وحتى يكفوا عن الغمز واللمز ، وافتعال الاسباب لابعاد اللغة العربية عنمكانها واستشهدوا بالحصوص بهذه الفعرة الاحيرة من ذلك النقرير .

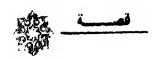
وأحرا ولعل بلك الدراسة الني جمعت بين البحد الاكادبمي والدراسة المفارنة والبطبيق العلمي بعدم الدليل الموضوعي على أن اللغة العرببة ذات كلمة موجرة البنبة وجملة مختصرة البركيب، وكبابة فصيرة الحروف وعلى أن لها من الخصائص والصيغ الاشتقاقية وفي استخدام الضمائر وفي استعمال أساليب التعبير ما يفسح المجال للاختصار على نحو قد لا تنسني لغيرها من اللغات، ولعلها أن لم تكن لعة اخترال حقيقي فهي على الاقل لغة أبجاز فعلى وعلى أنها أن لم تفق غيرها من اللغات في الوفاء بالنعبير الموجز السريع قلا أقل من أن تسامنها ونقف معها على قدم المساوات وعلى أنها نبيجة لذلك كليه أصلح ما تكون لغة النرجمة بوجه عام والنرجمة الفورية بوجه خاص على المستوى الدولي والعالمي، يسهد بذلك ويدل عليه خبيرة المؤتمرات الكثيرة التي عقدت في أفريقيا وآسيا واستخدمت فيها اللغة العربية لغة عمل فكانت لا تستغرق وقنا أطول من الوقت الذي

تستغرقه الترجمة الى اللغة الانجليزية أو اللغة الغرنسية ، فهذا كله طبيعي جدا بالنسبة الى لغة لا تزال الحياة تتناولها منذ مات السنين بالاستعمال للتعبير عن مطالبها العادية اليومية حديثا وحوارا وخطابا وعن أغراضها العلمية زراعة وتجارة وصناعة وسياسة، وحكما ، وحربا وسلاما وعن حاجاتها العلمية بحثا وعلما ونفلسفا وعن انشطتها الوجدانية دينا وتصوفا ، وهكذا ركزوا على هذه الكلمة التسى لفتت الانظار فعلا وكانت دليلا على حبهم وعلى تشبثهم وتمسكهم بلغة القرآن وباحياء سلطانها في العالم ، وهكذا نستطيع أن نرفع الصوت ونطالب عن ثقة واطمئنان عن ضرورة استعمال اللغة العربية لغة عمل لا في منظمة اليونيسكو وحدها بل في سائر المنظمات الدولية مؤكدين عن يقين وبرهان أنها من أصلح أن لم تكن أصلح اللغات لادا. هذه المهمة ، هذا ما ركز عليه والحمد لله ولحسن الحظ أن كانت هذه الوريقة معى استصحبتها لانه من الصعب على لان ذاكرتي بسدات تخونني كثيرا . لان أذكد على مدى حب النغة العربية والدفاع عنها وأقول كيف هؤلاء الناسي، لأن لغتهم وهي لغة الجامعة ، ولغة الإدارة ولغة العلم ، ولغة الجيش وغير ذلك فهي لغة أجنبية أو لغة دين عندما يريد الانسان أن يتعبد أو يعتقد بأن دعاءه يصل بطريقة أسلم أو أسرع الى الله سبحانه وتعالى ، عليه أن يدعو ويتكلم باللغة العربيـة لكن ايمانا منهم بأن أكثر من هذا فهي لغة حضارة ولغة ثقافة ، ولغة وجودها وظهورها ، واحتلالها المكان اللائق بها هو افصاح وتعبير عن مفهوم للوجود وعن معهوم للحياة والعلاقات البشربة والاجتماعية فقد أطلت عليكم كثيرا في الحديث وطبعا هذا العضل في نشر اللغة العربية ، وفي جعلها محبوبة عند شعوب تربطنا واياها وشائج العقيدة والثقافة والحضارة والتاريخ ، فهذه الامور كلها طبعا وهذه الاشياء التي نرى ثمارها وقد زرعها المصلحون من أجدادنا ومن سلفنا ، فبدأنا نحصد نحن ، وفي اعتقادي أن علينا وعلى قادتنا المصلحيس وعلمائنا العاملين الذين سيكون لهم اليد الطولى ولا شك في القيام بهذا العمل الشريف أن يزرعوا لمن يأتي بعدهم جزءا وفاقا •

وختاما اقول بایجاز آن شعوری والحالة مذه أن أعرب عن رجائی ولا شك رجاء الجميع والجزائريين ألا يكون اهتمامنا بالتعريف بالفكر الاسلامی فی هذا الظرف الحرج من تاريخ أمتنا أقل من اهتمامنا

بالنظر الجدى في الوجه الآخر من هذه الحضارة والثقافة وهي اللغة العربية وما يكون نظرا. حائرا في متاهات المناظرات بل يكسون استفسارا تتبعه عزيمة تنبجس عنها أعمال من شأنها استكمال انبعاث المجتمع الاسلامي الذي لا ينشده الشعر الجزائري وحده بل تنشده جميع المجتمعات الاسلامية التي يقدر أهلها بما لا يقل عن 600 مليون نسمة في العالم اقتناعا من هذه المجتمعات ، اقتناعا لا يرقى اليه الشك بأن قيام هذا المجتمع ولو على المدى البعيد ضرورة انسانية وحتمية تاريخية وخصوصا تلبية لنداء السواد الاعظم من البشرية في ساعة العسرة هذه وشكرا ، ·

والسلام عليكم ورحمة الله تعالى وبركساتسه .



### الكنيز ، الكنيز

معمسد نسیب نائس مسدیر المرکر الثتافی مالمرابر

كان علال رجلا ثريا يحب المال حبا سدندا • لقد طغى علبه هذا الحب وهممن على قلبه وسيطر على حياته واستولى على تفكيره وشعوره واحاسبسه وامتزج بدمانه ، حبى صار المال هدفه وأمله المنشود في هذا الوجود ، لا بفكر الا في تكوين البروه وتكدبس الاوراق النقديه عن طريق الربا والحرام ، وسنغل عرق العمال الكادحين وبسيد بنيانه على ضحايا البؤس زاخرمان •



لهد كان علال مصرب الإمثال في البحل والنفير ، وتسار الله بالسان وعو لا ستمع الا لربين الديبار ، ولا يتفاد الا للطمع شره لا يعرف الفياعة وله مفهى تشرف عليه عليو تفسيه مادا دخلية لاحظت تسبيح العنكيون في كل رواياه والكراسي مرفعة بالمسامير و مروطة بالحموط والاستلاك وعو قابع خلف الدرج تحسيب وبعد في اصباعه دور من حين لأحر ، ويتفعل لايمة الاستباب ، ويستمع صياحة من الشيارع ، باره مع عمالة وياره مع الزيائن ،

انه خشن الطبع غليظ الجسم فاسى القلب شرسِ الاخلاق موسوس القلب آ الشكوك والظنون بسك في زوحته وفي أولاده لا بنق بأي انسان مهما كان ص واخلاصه ويعد في نظر علال لصا خائنا ٠

لس له صدیب ولا فریب ۰

ان زميله وفرينه ورفيقه تجمعون كلهم في شخص واحد في نظر علال عو الما نراه طول النهاد فانعا حول درج الدراهم لا يكاد تفارقه كأنه مغروس على الكرسي مشدود الى ذلك الدرج الذي كان تلتهمه بنظراته الجائعة .

أما عمال المهمى فلا بدفع لهم أحرهم الا بعد الالحاح والمعارك أحمانا ، فالدارهم دخلت حزاييه فلا بعود برى النور ولا بحرج للحياة مرة أخرى فيحكم عليها بالسطول العمر ، ادا سأليه عن حاليه أحابك حالا في حزن وايكسار .

أبا أشعى الناس فوق الارض وافقر العباد في هذا الوجود ، وهو يشكو دانما الففر والعوز حتى لا بطمع فبه أحد ·

غلبه الجشم واسممد به الطمع فلا بعرف الشميع ولا القناعة لا بملاً جوفه الا التر والحجيارة .

وكانت عصابة البشالين سرصد علال وسصب له الكمائن في كل مرة ٠

وكان رئيس هذه العصابه من أمهر السمالين في العاصمه وأخطرهم بحثال كـــ الحيل للاستبلاء على بروه علال ولكن علال بنفلت من قبضة البشمالين في كل مرة وينه من خطرهم ويخرج من الورطة ظافرا منتصرا وتفسل العصابه ونخبب آمالها •

وتعجب النشالون من أمر هذا الرجل ، وعندما بنسوا من الوصول الى نروة علا قال رئبس العصابه لرفقائه ·

مستحبل أن نصل الى أهدافنا ونحصل على أدنى شيء من مال علال بهذه الطرية العقبمـــة ·

لهد فشلب حميع الحيل والمحاولات، فلم بين ليا سوى يجربه واحده وصاح رفقاؤه جميعيا :

ما هي النجريسة ؟

وفال لهم . نقوا انبا لا تحصل على نروة علال الا عن طريق السنجر والشيعودة • فالوا كنف ذلك ؟

قال لهم: بجب علما أن بعدرب أسابيع على البكلم باللهجة المغربية واستعمال بعض الرموز السحرية وبعرف أسماء العفافير والبحور وترسيل اللحية ويربدى القشاشيب وبيزى بزى المعارية وتنظاهر بأنيا حثنا من فاس أو مراكش ، بم يذهب الى علال ، وانفى السيالون على هذه الخطة ويدربوا على بتقيدها .

وها عم النسالون في مفهى علال وعم في ري المغاربة بتحديون باللهجة المغربية ، وعم استالون عن علال بم تقدموا الله وهو قابع خلف الدرج كعادية وستالة رئيس العصابة وقال له :

أب هو علال صاحب الكبر با مولاي ؟

وبار علال في وجهه وقال لـــه

احسرح من هنسا ٠

وأحانه النشال: بهدو، ويروده بلنمس منه العدر ٠

. عفوا با مولای لا تغضب ولا بقلق أهدأ نفسك ولا برهق أعصابك بعن منعونون اللك من مدينة فاس .

كم تحملنا من أنعاب ومساق من أحلك با مولاى لتستخرج لك الكنز وتغنيك اذا أعناك الله با مولاى وتصنيح في أفرب وقت من الاثرياء الكيار فوق هذه الارض بعد ما كنت من أفقر الناس لن تعود تعد ذلك علال صاحب المفهى بل تصنيح علال صاحب الكنيز ساحب الذهب الوهاج والجواهر التمينة .

واندهش علال من هذا الخبر العجيب وقال له . اقترب منى واحفض صوتك حتى لا بسمك أحد

وتقدم البه النشال وفال له:

ادن أنب علال ؟ وقال له:

نعسسم •

سكن مي حي الاسار ٠

نعـــــم •

سارع الفسلان .

ىعـــــم

رفسم كسندا ٠٠٠

نعـــــم •

فىلا كىسىدا ٠٠٠

ىعىسىسىم •

فيها حديقه و ٠٠٠

ىعىسىم •

من أخبرك بهذا ما سمدى ، والنسم المشال النسامة النصر والفرح وأخرج الكتاب من المحفظة وقال له :

هذا با مولاي الذي أخبرني عنك ودلني على الكنز ٠

ثم خرج اليهم علال وصافحهم ورحب بهم ، فقادهم الى احدى زوايا المقهى وتداوروا هناك على المنضدة لمراصلوا حديمهم في سر وكنمان حنى لا بسمع لهم أحد واحضر لهم ابريقا من الشاى ، واستأنفوا الحديث وكلما أفرغوا الكؤوس ملأها من جديد ،

وعلال بنابع حديث البسالين المشوق بعنابه واهتمام وكلما سمع كلمه الكنز سال اللعاب من فمه حتى صار عجبته مربه في أبدتهم بصبعون بها ما بشاؤون .

يم فيع رئيس العصابة كنابا وقال لعلال .

لفد وجدنا اسمات في الناريخ مفرونا بهذا الكنز العظيم المملوم بالذهب الوهاج والجواهر النمينة لو علمت بن مولاي ما لفساه من أحلك من بعب وعباء وما انفضاه من مال وما ضحيناه من وقيب وما قطعناه مين مسيافات وما سهيرنا مين ليبال وما لفيناه من سيدائد وأهوال بحيا عنك في كل مكان .

وقلب علال تكاد نبضانه سبمع من نعبد من سده الفرح ، ونفتحت في قلبه شهبه المسال .

لم بعد بنحكم في نفسه وصار كل شيء فية برقص ويتحرك لأن الفرحة هزنه هرا، حتى كاد كأس السياي بسقط من بده، وقال له رئيس العصابة.

والآن يا مولاي بحب أن يبدأ العمل .

وفال له علال هما بنا الى المنزل ، وامنطوا سماره الاحرة ولاول مره بركب علان سماره الاحره وبدفع بمن الركوب , وعندما وصلوا الى المنزل بناولوا الغداء نسم اسمراحوا حتى جاء اللمل وحرحوا الى الحديمة ببحرون وبحرفون العقافير ، وهسم بتخاطبون بلغه عربية لنسب عربية ، ولا عبرته ولا صميمه بل ليسب لغة البشر ، واستمرت العملية حتى الصماح ، وتعدب لهم العقافير وقالوا لعلال :

ان الفضيه صعبة تتطلب العفاهير كنيرة لان الكبن اسبولى عليه رئيس العهارس لا نزحزحه ولا ببعده عن الكبن الا بكبرة المخور واحراق العفاقير وهذا بنطلب مالا كسيرا ٠

وقال لهم علال : فالمال لا بمنعكم عن مواصلة العمل حدوا ما نساؤون ٠٠٠ المهم أن نحصل على الكنز مهما كانت النكاليف ·

وقالوا له نعم ما مولای ان الکنز کنزك و بحن می خدمنك لا نغادر هذا المكان الا اذا استخر حناه لسك .

ثم فدم لهم مثلغا كبيرا من المال لشراء العقافير ونزلوا إلى المدينة . وفي المسناء عادو الى دار علال لنواصلوا عمليتهم كالعاده .

وهكذا استعرفوا أستوعا المالا في التعازيم والتحور وحرق العقافير وعلال في كل نوم بدفع لهم منكف صحما من المال لشراء العقافير ، وقد نسى تجاريه وأهمل مقهاه ولا نفكر الا في الكنز .

أما النشالون فعندما حصلوا على حرا كبير من بروه علال ، فالوا له .

الآن كدنا أن نصل إلى الكنز ولكن تنقصنا أا مولاي بعض العفاقير ، أذا حصلنا عليها المنهى المشكل ووصلنا إلى الكنز وطردنا العفريب عنه طردا بهائنا . -

وقال لهم علال ماذا يمتعكم من الحصول على العقافير .

فقالوا له مطلب مالا كبرا نقدر بالملابين لان هذه العقافيرعبر موجودة في الجزائر بل تحصرها من المعرب تعضمها من مدينه فاس وأخرى من مدينه مكتاس .

وصساح عسلال

المال موجود المهم أن تحدوا العقافير وتحصروها حالا ادا كان الكنز ذهبا وجواهس لا حاجه لي بهذه الاوراق .

وصاح النسالون حميعاً أفي دلك سك با مولاي ؟

وقد علال حزابه وأعطى لهم ما طلبوه بم زودهم بزاد وودعهم على أمل اللقاء الفريب ·

وعادر النشالون دار علال بعد النها، المهمة وحصلوا على بروية التي فصى أبسام ، شماية في حمعها ويقي علال النظر عوديهم في شوق وقلق ، وهو بعد الساعسات والابسام .

مضى أسبوع على سهر المفارية فلم بعودوا ولم نأت بناهم واخذ القلق بساور علال ولكنه لم بناس وانسلحب الاسابيع ببلو بعصها بعصا وعلال لا يزداد الا فلفا وحيرة واضط بنا ٠٠٠

وطال الانتظار .

وخرج الى المدينة وراح بجول في شوارعها وبدور في أحيائها بفحص الوجوه فحصا ٠

وبسنال عن الماخرية ، وكلما لمح رحلا لبس الفشاية أو مسترسيل اللحية هرع البه يساله .

أنب (مروكى ؟)

من أبن فدمست ؟

من فاس ؟ من مكناس ؟

وهكذا حنى منس من العمور علمهم ، وعاد الى منزله بعد أن فقد ثروته وراح يحفر الارض باحنا عن الكنز المدفون في الحديقة وكلما اصتدم القاس بالحجارة العدت النار ، وطارت انشرارات وقلب علال مخفق طمعا وفرحا ورمى القاس على الارض وأسرع يبحث البراب بكلنا بدية ظنا الالموصل الى الكنز وعنر على الجواهر .

وقضى أباما وأساسع وهو تحتر وتبحت وكلما سألته روجنه ع

ما يصنع با علال ؟ أجابها .

الكنسيز

الكنز ، ولكن زوحنه لم نفهم منه سنيا سنوى انه بخرب الحديفة •

فعلا لقد حربها وصارت كلها حمادق كانها حمهه المعركة ولبست حديقة المنسؤل عمل مستمر لا يسمه الحر ولا يفقه الظلام يعمل والعرق بمصبب من جبينة لا بشتكي جوعا ولا عطنما ولا عماء ، ولا تسمع من علال الا كلمة ( الكيز ) ( الكنز ) •

وهكذا حنى فقد عقله ودهب وعبه م حرج الى الشارع بجرى حلف السراب وبطارد الاشباح وهو نصيح :

( الكنيز الكنز ) •

مجلة نقافية شهرية

السنة الثامنة ربيسع الثاني 1399 هـ مسارس 1979 م العساد 67

# فالمناالعتدد

- اسلسوب جديساد في الصراع الثقسافي ..
- و تقییدات ابن عیسی عن حصاری قسنطینة و
  - في ضرورة المعجم الفلسفي والاجتماعي باللفسة العربيسة .
    - خواطر حول موضوع أغريسة ،
    - الامامة والزعامة الدينيه.
    - فلسطين ارض العروبة والاسسلام.





محلهٔ تحقیقات ایران شناسی ر انتشارات سیاد مطالعات ایران

گروه مشاوران

گیتی ادر پی، دانشگاه کالیفریبا ـ برکل پیتر جلکوسکی، دانشگاه بیویورك راحر سیوری، دانشگاه تورنتو ریجارد فرای، دانشگاه هاروارد-محمدحعفر مححوب سیدحسین بصر، دانشگاه حورح واشینگتن دبیران دورهٔ دوازدهم: شاهرح مسکوت، احمد کریمی حکّاک، علی بنوعریزی و جهانگیر آمورگار دبیر نقد و بررسی کتاب: احمد دریمی حکاک

هرمر حكيت

مدير:

ساد مطالعات ایران که در سال ۱۳۶۰ (۱۹۸۱ م) بر طبق قوایل ایالت بیویورك تشکیل شده و به ثبت رسیده، مؤسسهای است عبرانتهاعی و عبرسیاسی برای پژ وهش دربارهٔ میراث فرهنگی و شبات حلوههای حالی همر، ادب، تاریخ و تمدن ایران این سیاد مشمول قوانین «معافیت مالیاتی» ایالات متحدهٔ آمریکاست

#### مقالات معرف أراء نويسندگان آنهاست

مقل مطالب دابران بامه و با دکر مأحد مجارست برای تحدید چاپ تهم یا بخشی از هریك از مقالات موافقت کتبی محله لازم است بامه ها به عنوان سردبر مجله به بشایی زیر فرستاده شود

> Editor, Iran Nameh 4343 Montgomery Ave, Suite 200 Bethesda, MD 20814, U.S. A

> > تلفی ۱۹۹۰–۱۵۷(۳۰۱)

بهای اشتراك

در ایالات منحدهٔ امریکا، ما احتساب هریمهٔ پست سالامه (چهار شیاره) ۳۵ دلار، مرای دامشحویان ۲۰ دلار، مرای مؤسسات ۴۵دلار مرای سایر کشورها هریمهٔ پست مهشرح ریر افروده می شود ما پست عادی ۶/۸۰ دلار ما پست هوایی کامادا ۱۲ دلار، اروپا ۲۲ دلار، آسیا و آفریقا ۲۹/۵ دلار

## فهرست سال دوازدهم، شمارهٔ ۱، زمستان ۱۳۷۲ با همکاری احمد کریمی حکاک

|    |    | ~ | de |
|----|----|---|----|
| 77 | ٠. | , | F  |

| ٠١٠ ١٠٠                                                                                                                                                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| نکنه ای چند در باره وطع صوبی حریم . ی محمد از مکتوب تا کاتب در نگارنده، از مکتوب تا کاتب در ایران در ایران تاریخ زنان در ایران تا                                                      |
| داستان بی پایان  گزیده ها:  «قرتیقا»  در تیقای استفاد ادبی (۱۱۰۶ در برسترین)  وظایف انتقاد معاصر ایران  تعریف بقد ادبی                                                                                                     |
| نقد و بررسی کتاب:  ثاریخ نگاری ایستا  بازنگری در قلمرو جنسیّت  ما و نظریّه پردازان ادبی غرب  بنیاد مطالعات ایران در سالی که گذشت  کتاب ها و نشریات رسیده  خلاصهٔ مقاله ها به زبان انگلیسی  خلاصهٔ مقاله ها به زبان انگلیسی |
|                                                                                                                                                                                                                            |

اثری که باید در خانه هر ایرانی فرهنگ دوستی موجود باشد



# ENCYCLOPAEDIA IRANICA دانشنامه ایرانیکا

جلد ششم

Volume VI

دفاتر ۱، ۲، ۳ و ٤

Fascicle 1 (Coffee House -- Communism IV)
Fascicle 2 (Communism IV -- Contracts II)
Fascicle 3 (Contracts III -- Cotton II)
Fascicle 4 (Cotton II -- Čūb-Bāzī)

منتشر شد

Mazda Publishers

P. O. Box 2603 Costa Mesa, CA 92626 U. S.A.

Tel: (714) 751-5252

## **فهرست** سال دوازدهم، شمارهٔ ۲، بهار ۱۳۷۳

|     |                   | : له عالته                                           |
|-----|-------------------|------------------------------------------------------|
| 788 | علی قیصری         | نقد ادب ایدئولوژیک                                   |
| 769 | شاهرخ مسكوب       | میرزا حسین خان دیوانسالار و عشق <i>زیبای</i> شهرآشوب |
| 797 | حورا یاوری        | دو متن، دو انسان، دو جهان                            |
| 714 | خسرو جعفر زاده    | تجدد و تجددطلبی در موسیقی ایرانی                     |
|     |                   | گذری و نظری                                          |
| ۲۴۲ | داریوش شایگان     | مصاحبة رامین جهانبکلو با داریوش شایکان               |
|     |                   | نقد و بررسی کتاب:                                    |
| 484 | حبيب برجيان       | دانشنامهٔ ایران                                      |
| ۳۸۱ | يرواند آبراهاميان | نگاهی دیگر بر انقلاب ایران                           |
| 710 | سعيد اميرارجمند   | ایدئولوژی و انقلاب اسلامی                            |
| 749 | على كيافر         | فضا، زمان، مذهب                                      |
| ۴۰۳ | كامبيز محمودي     | داستان غربت                                          |
| 4.1 |                   | نامه ها                                              |
| 414 |                   | کتاب ها و نشریات رسیده                               |

ترجمه خلاصه مقاله ها به انگلیسی

اثری که باید در خانه هر ایرانی فرهنگ دوستی موجود باشد



# ENCYCLOPAEDIA IRANICA دانشنامه ایرانیکا

جلد هفتم

Volume VII

Fascicle 1: DARA(B)I- Dastūr al-Afazel

منتشر شد

Mazda Publishers
P. O. Box 2603
Costa Mesa, CA 92626
U. S.A.
Tel: (714) 751-5252

#### فهرست

### سال دوازدهم، شمارهٔ ۳، تابستان ۱۳۷۳ با همکاری علی بنوعزیزی

#### مقاله ها: FIV على بنوعزيزي يبشكفتار احسان يار شاطر FYT هويت ايراني ریچارد ن. فرای هویّت ایرانی در دوران باستان FTI نادر نادرپور ایرانیان یکه سواران دوکانکی 444 ويليام هنوي هویت ایرانیان از سامانیان تا قاجاریه FYT ملی گرائی، تمرکز و فرهنگ در غروب قاجاریه و طلوع پهلوی شاهرخ مسكوب FY9 جليل دوستخواه هريّت ايراني: وهم يا واقعيّت؟ 4.4 احمد اشرف بحران هویّت ملّی و قومی در ایران DYI گزیده: جراردو نولي «ایده ایرانی» 551 نقد و بررسی کتاب: حاطره های پراکنده (گلی ترقی) 581 نسرين رحيميه «تلویزیون و فرهنگ ایرانی در لوس آنجلس» (حمید نفیسی) مجید تهرانیان . 554 امين بناني «حماسه و نافرمانی» (دیک دیویس) 591

SYD

ترجمهٔ خلاصهٔ مقاله ها به انگلیسی

کتاب ها و نشریات رسیده

اثری که باید در خانه هر ایرانی فرهنگ دوستی موجود باشد



# ENCYCLOPAEDIA IRANICA دانشنامه ایرانیکا

جلد هفتم

Volume VII

Fascicle 1: DARA(B)I- Dastūr al-Afāzel

منتشر شد

Mazda Publishers
P. O. Box 2603
Costa Mesa, CA 92626
U. S.A.

Tel: (714) 751-5252

## فهرست

## سال دوازدهم، شمارهٔ ۴، پاییز ۱۳۷۳ با همکاری علی بنوعزیزی

| ۵۸۳          | 26 67            | الم عالقه                                                                                  |
|--------------|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| 544          | محمد توكلى طرقى  | اریخ پردازی و ایران آرایی                                                                  |
|              | موريل الكين      | ھوتِت ملّی تاجیکان<br>موتِت ملّی تاجیکان                                                   |
| 841          | نسرين رحيميه     | حکونه می توان بیرون از وطن ایرانی بود؟<br>چگونه می                                         |
| 8 <b>F</b> 1 | عزت اله نگهبان   | چنود می را در به منت ته، مارلیک<br>حقاری های زاعه، هفت ته، مارلیک                          |
|              |                  | مباحثه (نقد ادبی):                                                                         |
| ۶۷۳          | محمد جعفر محجوب  | هباحث مستفرنگان و فرنگان<br>گفتار در بارهٔ بعضی مستفرنگان و فرنگان                         |
|              | احمد کریمی حکاک  | گفتار در بارهٔ بعصبی مستفرندان و در                                                        |
|              |                  | آموزگاران ما: آموخته ها و نیاموخته های ما                                                  |
| ۷۳۵          | پهرام این فرهاد  | گزیده:                                                                                     |
|              |                  | «شارستان چمن»                                                                              |
|              |                  | نفد و بررسی کتاب:                                                                          |
|              |                  | تعد و بررسی عصب المعنان، ایران، و پاکستان» «تحولات اجتماعی در افغانستان، ایران، و پاکستان» |
| YFI          | سیّد ولی رضا نصر | «تحولات (جنماعی در رف سندن میزد در ب                                                       |
| YF1          | پرویز دوائی      | (به ویرایش علی بنوعزیزی ، مایرون وینر)                                                     |
|              | אנפגל ייליים     | «سرگذشت سینمای ایران» (شاهرخ کاستان)                                                       |
| <b>75 "</b>  |                  | یاد رفتگان:                                                                                |
| Y00          |                  | علی اکبر سعیدی سیرجانی                                                                     |
| Y59          |                  | مهرداد بهار                                                                                |
| YAA          |                  | کتاب ها و نشریات رسیده                                                                     |
|              |                  | فهرست سال دوازدهم                                                                          |
|              |                  | ا<br>ترجمه خلاصه مقاله ها به انگلیسی                                                       |

اثری که باید در خانه هر ایرانی فرهنگ دوستی موجود باشد



# ENCYCLOPAEDIA IRANICA دانشنامه ایرانیکا

جلد هفتم

Volume VII

Fascicle 1: DARA(B)I- Dastūr al-Afazel

منتشر شد

Mazda Publishers
P. O. Box 2603
Costa Mesa, CA 92626
U. S.A.
Tel: (714) 751-5252



مجلة تحقيقات ايران شاسي

زمستان ۱۳۷۲ (۱۹۹۶)

سال دواردهم، شمارهٔ ۱

احمد كريمي حكّاك\*

## نقد ادبی در ایران معاصر: فرضیه ها، فضاها، و فرآورده ها

مطالب این شمارهٔ ایران فاهه به "نقدادبی در ایران" اختصاص دارد، به موضوعی که از دیر باز فکر بسیاری از پژوهشگران زبان و ادبیّات فارسی و فرهنگ و تمدّن ایرانی را مهخود مشعول داشته است. دو پرسش ویژهای که در کارگزینش مقاله ها و سررسی ها و گزیده های این شماره برخود گذاشته ام این است که اوّلاً وضع کنونی امدیشیدن دربارهٔ ادبیّات و سنجش آثار ادبی در ایران چگونه پدیدآمده و درحال حاضر چگونه است، و دوّم این که راه اعتلا بخشیدن به کار نقد و نظر ادبی، به مثابه حبطه مشخص و مهتی از فقالیت فکری چیست. این دو پرسش را در سال ۱۹۹۰ به عنوان موصوعی برای مباحثه در میز گردی که در بارهٔ نقد ادبی، به کوشش بنیاد به عنوان موصوعی برای مباحثه در میز گردی که در بارهٔ نقد ادبی، به کوشش بنیاد مطالعات ایران، در کنفرانس سالانهٔ مجمع مطالعات خاورمیانهٔ آمریکا تشکیل شده بود پیشنهاد کردم استقبالی که از این بحث به عمل آمد موجب شد تا موضوع در اجلاس ۱۹۹۲ مجمع نیز پی گرفته شود. این شماره شامل گزینشی است از مقالات ارانه شده در این دو میرگرد که با نوشته های دیگری ترکیب و تکمیل شده است.

<sup>\*</sup> دانشیار رمان و ادبیات فارسی و فرهنگ و تعدن ایران در دانشگاه واشنگتن، در شهر سیاتل.

طبیعی است مقوله ای مانند"نقد ادبی درایران" به مراتب وسیع تر از آن است که همهٔ گوشه های آن در یک شمارهٔ ایران نامه بگنجد. آنچه در این شماره می خوانید در واقع نمونه هائی است از تلاشی مستمر در راه باز اندیشی دراین مقوله، و شاید در برگیرنده نظریاتی مشخص درخصوص راه های تعالی این شاخه از فعالیت ادبی در آینده. هدف این مقالهٔ آغازین نیز آن است که عقاید و نظریاتی را که ار پی خواهد آمد بر بستری از سیر تاریخی اندیشهٔ انتقادی دربارهٔ ادبیّات و نقش اجتماعی آن در صدسالهٔ اخیر قرار دهد. امید این است که با این کار زمینهٔ لازم برای درک آراء و نظریات ارائه شده در این جا در متن تحوّلات اجتماعی، آموزشی و ادبی جامعهٔ ایران در عصر حاضر فراهم آید. در این مقاله ابتدا فرایند شکل گیری و رشد هسته های نخستین درک جدیدی از مفهوم ادبیّات و نقش و ارزش اجتماعی آثار ادبی را از نظر خواهیم گذراند. آن کاه بحثی دربارهٔ فضاهای اجتماعی عمدهٔ هر دوران ارائه خواهد گردید؛ فضاهایی که در آن ها فکر نفّادی و ارزش گذاری بر ادبیّات پرورده شده است. در پایان نیز نمونه وار به وضع کنونی مقد ادبی و موانع موجود در راه اعتلای آن اشاره حواهد رفت، و مرتبهٔ مقالات مندرج در این شماره از این دیدگاه تعیین خواهد گردید. در سر تاسر مقاله نیز بر ضرورت اعتنای بیشتر به حیطه های خاصی از نقد ادبی اشاره خواهد شد، و پرسش هایی طرح خواهد کردید که برداختن به آن ها شاید به اعتلای کار نقد یاری رساند. هدف از این همه آن است که باب جدیدی دربحث درموضوع "نقد ادبی در ایران" گشوده شود، تا شاید این رشته از معالیت فکری در ایران نیز رواج و روالی دیگر یابد، و بر گستردگی و ژرفای آن ، و در نهایت بر اهمیّت اجتماعی آن، افزوده گردد.

شاید بهتر باشد بررسی فرایند تفکّر جدید دربارهٔ ادبیّات در ایران را با ذکر نکته ای بدیهی آغاز کنیم، و آن این که آشنائی ایرانیان با اروپا در سرنوشت زبان و ادب فارسی نیز اثراتی داشت. از رواج تدریجی صنعت چاپ گرفته تا تاسیس دارالفنون، از ابتدای کار ترجمهٔ آثار اروپائی گرفته تا پیدایش و رشد گونه های نوظهوری از آثار ادبی، و از آغاز کار اندیشیدن به شیوهٔ ادارهٔ امور در جامعهٔ ایران گرفته تا شیوع شیوه های جدید تامّل در حرکت تاریخ و معنای آن برای معاصران، سیر تفکّر در ایران در مسیری افتاد که با روال سابق متفاوت بود. حرکت تفکّر در این مسیر جدید موجب جابجائی بسیاری از پدیدهها و بود. حرکت تفکّر در این مسیر جدید موجب جابجائی بسیاری از پدیدهها و ایدههای رایج و جاری در جامعهٔ ایران گردید. مفهوم ادبیّات و ارزش میراث ایدههای رایج و جاری در این حرکت جای دیگری را در ذهن ایرانیان اشفال

کرد. در گزیده هایی که در بخش پایانی این ویژه نامه آمده خواهید دید که کار باز اندیشی در ادبیّات و میراث ادبی را عمدتا نه شاعران و ادیبان که مصلحان اجتماعی و سیاسی آغاز کردند، و اینان کسانی بودند که به ادبیات نیز همچون یدیده ای اجتماعی مینگریستند، و برای آن نقشی سازنده در سیر تحوّل جامعه قائل بودند. افرادی همچون فتحملی آخوند زاده، میرزا آقاخان کرمانی، ملكم خان، زين العابدين مراغه اى و عبدالرحيم طالبوف، آن گاه كه درستت هزار سالهٔ شعر فارسی مینگریستند نگاهی جز آن داشتند که، مثلاً سعدی ر انکار فردوسی، یا حافظ به سخن سعدی، یا صائب به شعر حافظ. اینان از شبوهٔ سخن گفتن ارویائیان در بارهٔ شعر اروپا آموخته بودند که شعر میتواند حامعه را اصلاح کند، یا دست کم حاوی نظر شاعر دربارهٔ جامعهٔ خویش باشد. و هم اینان، آنگاه که در شعر سروش یا قاآنی یا دیگر شاعران دوران خویش \_یا در بعصی موارد وقتی درتمامی سنت شعب فارسی از آغاز تا آن روز\_ مینگریستند آن را آئینهٔ افکار و آمال خویش نمییافتند، و از همین رو دگرگون شدر آن را خواستار میشدند. آن گاه که آخوندزاده شعر سروش را بی معنا و بی لذّت میخواند، یا آقاخان کرمانی شعر فارسی را "علّت" اصلی رواج فساد در جامعة ايران از عصر سامانيان تا دوران خويش مىشمارد، يا ملكم خان از زبان "حوال هرره درای" خود در حکایت "سیّاحی می گوید" شاعری را با یاوه سرایی یکسان میشمارد و شاعران را از شمار کج بینان می خواند می توان نطفه بندی تحولی عمیق را در اندیشیدن ایرانیان به ادبیّات فارسی، بلکه آرزوی پدید آمدن ادبیّاتی دیگرگونه را در سخنان ایان جست. وجه مشترک درک جدید اینان از ادبيّات ساحت "اجتماعي-سياسي" اين پديده است در گسترده ترين مفهوم آن.

این تحوّل در مفهوم ادبیّات، که ظهور آن را در سال های میان تأسیس دارالفنون (۱۸۹۸) و آغاز کار نخستین انجمن معارف (۱۸۹۸) می توان نشان داد، درتمام طول قرن بیستم دوام یافته است. از جعل های سازندهٔ محمدتقی رفعت با محمدتقی بهار درسال های ۱۹–۱۹۱۸ (که بخشی از آن را آذر معبسی درمقالهٔ خود نقل میکند) تا ستیزهای نومیدانهٔ احمد کسروی با محمدعلی فروغی و دیگران در آخرین دههٔ حیات او، و از طرح پرسش سادهٔ راهنمای کتاب در خصوص فایده یا ضرر چاپ و نشر آثار صوفیانه تا منازعات کاه بسیار پیچیدهٔ سی سال اخیر بر سر حافظ، همه و همه بر بستر توافقی ضمی دربارهٔ ادبیات انجام گرفته است که، گاه نفیا و گاه اثباتا، آثار ادبی را دارای عواقبی اجتماعی می داند یا میخواهد. همین برداشت بر تفسیر و تعبیر دارای عواقبی اجتماعی می داند یا می خواهد.

امروزیان از مشغلههای فکری پیشینیان نیز تعمیم یافته و تصوری را از ادب کهن فارسی پدید آورده است که بر اساس آن شاعران گذشته به دلیل ماهیت و نوع مناسبات اجتماعی که از شعر آنان مستفاد می شود مورد ارزیابی قرار می گیرند. در چشم بسیاری از شاعران و ادیبان امروزی حافظ شاعر آزاده ای است، چرا که امیر مبارزالدین را "معتسب" می خواند، و رسیدن "دوره شاه شجاع" را خوش می دارد. هفتاد و آندی سال پیش، یعنی درسال ۱۹۱۸ نیز، محقدتقی بهار عنوان "انتقاد و سیاست" را برای قصیدهٔ معروف مسعود سعد سلمان، با مطلع همچکس راغم ولایت نیست»، برگزید و جملات زیر موانی که خود برای آن قصیده ساخته بود نگاشت:

مسمود سمد سلمان دربارهٔ خرابی و وضع حکومت غزیویین، با آن همه استبداد و فرعونیت سلاطین و صدور، قصیدهای ساحته و صدر اعظم وقت را طرف حمله قرار میدهد. و می توان گفت این اولین قصیده ای است که در ادبیات ایران راجع به خرابی و فساد مملکت با ربان صریح و ساده با شحاعت ادبی گفته شده است و همین قبیل قصاید که وطن پرستی و بیداری ممر او را ثابت می بماید باعث دستگیری و حبس طولانی وی گردید

در این گونه فرافکسی های عام است که می توان بیاز به باز آفرینی توازی های تاریخی را میان قاصی عمیدحسن، "صدر اعظم" غزنویان در دوران مسعود سعد نا وثوق الدوله، و میان مسعود سعد و محقدتقی بهار پیگرفت، و بر "شجاعت ادبی" و "وطن پرستی و بیدارمغزی" هر دو آفرین گفت. از فراسوی چنین خواست های انساسی، اتا، می توان به شکلهای مشخص آرزوی دیرپای امروزیان برای سحن گفتن و ایجاد پیوند با گذشتگان نیز در جامعهٔ ایران در سراسر قرن بیستم دست یافت. همین موضوع یکی از نقاط اتکای جروم کلینتون است در مقاله ای که در بارهٔ «تاریخ ادبیّات در ایران» نوشته است. او در این مقاله به حوبی نشان میدهد که مقال ناسیونالیزم به چه صورتی نگرش استاد ذبیح الله صفا را به سیر تکوین ادبیّات "در ایران" شکل داده، و اثری را پدید آورده که، منظ را به سیر تکوین ادبیّات "در ایران" شکل داده، و اثری را پدید آورده که، فارسی بی جواب میگذارد، مصرانه می خواهد ما را به ایمان آوردن به "عظمت" در عین "ادبیات"، و به تعلّق آن به "ما" (یعنی ایرانیان امروز) وادارد، و عرق ملی ما این "ادبیات"، و به تعلّق آن به "ما" (یعنی ایرانیان امروز) وادارد، و عرق ملی ما این "ادبیات"، و به تعلّق آن به "ما" (یعنی ایرانیان امروز) وادارد، و عرق ملی ما ایرانی حراست از آن میراث گرانبها به حرکت آورد.

و امّا درهمان دوران نطفه بندی تجدد، یعنی در نیمهٔ دوم قرن نوزدهم، دو

پدیدهٔ دیگر نیز درجامعهٔ ایران ظهور کرد که هریک به نوبهٔ خود اشر تعیبن کننده ای بر شیوهٔ اندیشیدن ایرانیان به ادبیّات و نیز بر معیارهای سنجش آثار ادبی گذاشت. این دو پدیده عبارتند از تبدیل زبان به شاخصی از هویّت ملّی و استقرار و استمرار ترجمه (به ویژه ترجمهٔ ادبی) به عنوان راهی برای ایجاد تحول در ادبیات ایران. این دوپدیده، که در تمام طول قرن بیستم با هم ارتباطی تنگاتنگ داشته و بریکدیگر اثر متقابل گذاشته اند، در مجاورت با پدیده های بسیار دیگری نیز اندیشهٔ نقادی را در ایران شکل داده و هدایت کردهاند، و این همه در فضاها و با وسایلی صورت گرفته است که در این جا مختصرا به شرح آن ها خواهیم پرداخت.

در دهه هایی که از پی تأسیس دارالفنون در ایران آمد مقام زبان فارسی نیز از وسیلهٔ ثبت وقایع و عقاید و بیان افکار و عواطف درمیان مردمی که از دهلی تا استانبول و از سمرقند تا بغداد را سرزمین بومی خویش میشمردند به درآمد و به والاترین نشانهٔ هویت "ایرانی" (درمفهوم کشور امروزی ایران) بدل گردید، و درهمین راستا هم تحول یافت. ایرانیان، آنگاه که در زبان فارسی نیز می سکریستید، تحوّلات تاریخی آن را به دلخواه خویش نمی یافتند. درنظر ایشان شاهنامه دارای زباسی فاخر و درعین حال ساده مینمود، حال آن که زبان زمان خودشان را آمیخته با واژگان عربی (یعنی غیرخودی) و به این دلیل آلوده می دیدند. بدین سان، سرچشمهٔ روایت سیر نزولی زبان فارسی به روایت انحطاط در ادبیات فارسی می آمیخت، و حکایتی ناخوش فرجام میساخت، که دخالت در آن را هر ایرانی میهن دوستی غایت وظیفهٔ اجتماعی خود میشمرد. حسن تقی راده درسال های ۱۹۱۶ تا ۱۹۲۲ نوشته هایی را در کاوه نشر داد که گرچه عبوان های متماوت داشتند، اتا موضوع اصلی آن ها حول تبدیل "زبان فارسى قصيح" به "فارسى عهد پارِلمانى" يا "فارسى خان والده"، يعنى زبانى مارسا و مازیباً و ناگویا دور میزد. کمتر از دو دههٔ بعد، با تاسیس فرهنگستان، باز کرداندن زیبائی و رسانی و گویائی مفروض زبان فارسی، از یک سو، و تجهیز آن به زبانی بسنده برای جهان امروز از سوی دیگر، به صورت وظیفهای فرهنگی بر دوش ارکان دولت نهاده شد. از آن زمان تا به امروز تیمار خواری و چاره اندیشی برای زبان فارسی به مشغلهٔ همیشکی اندیشمندان و به ویژه ادیبان ایرانی بدل شده است. درهمین راستاستکه درکار عملی نقد ادبی بسیار دیده میشودکه اثر مورد نقد نه از دیدگاه کارکردهای درونی آن بلکه با عنایت به مهارت آفریسندهٔ آن در کاربرد زبان نوشتاری فارسی مورد ارزیابی قرارمیگیرد.

پدیدهٔ دوم. یعنی نهضت ترجمه به فارسی (عمدتاً از زبان های اروپائی) که درنیمهٔ دوم قرن نوزدهم در ایران آغاز شد، در خلال صدو چهل سال گذشته به حضور همزمان بخش بزرگی از میراث مکتوب سه هزار سال تفکّر فلسفی، علمی، اخلاقی، سیاسی، اجتماعی، تاریخی و ادبی اروپا و آمریکا در زبان فارسی انجامیده است. این جریان فزاینده در موج های پی در پی خود نظام اندیشیدن ایرانیان را در باره ادبیّات چنان زیر تأثیر خود گرفته که به جرئت می توان آن را با فرایند نحول درجوامع فارسی زبان در سده های نخستین راهیابی اسلام به آن جوامع قابل مقایسه شمرد. مهم ترین پیامد ترجمهٔ ادبی را باید در دگرگونی کونه های ادسی دوران کلاسیک جست وجو کرد. پیدایش تدریجی سفرنامه ها و خاطرات، داستان کوتاه و رمان، و نیز ظهور شعر نو در گسترده ترین مفهوم آن را می توان، مستقیم یا عیر مستقیم، به تأثیر ترجمهٔ ادبی ربط داد. امّا برای یافتن نحستین فضاهای موحود برای عرضهٔ ترحمه های ادبی باید به سراغ قدیمی ترین مشریّات ادبی ایران رفت. البته نمومه های پراکنده ای از ترجمهٔ آثار ادبی را می توان در روزنامه ها و نشریات سیاسی یا خبری صدر مشروطه یافت. اما درسال ۱۹۱۰ و در صمحات مجلّهٔ بهار است که نخستین جوانههای ارتباط میان ترجمهٔ ادبی و ادبیّات فارسی به چشم میخورد، و این پدیده بی تردید مربوط به علاقه و حرفة اصلى مدير و مؤسس آن مجلّه، يوسف اعتصام الملك است. او حود مترحم پُرکار و زبردستی بود، و ترحمه های شایان توجّهی از خود به یادگار گذاشت. کار ترحمهٔ ادبی از زبان های اروپایی بعدها کمابیش در کلیهٔ نشریّات ادبی ایران ادامه یافت. در دههٔ دوّم قرن بیستم مجلّهٔ دانشکده کار ترجمهٔ ادبی را پیش برد، و ترجمهٔ آثاری از بودلر، گوته، لامارتین، شیللر، لافونتن، دانته، روسو، و دیگران را نشر داد. ده دوازده سالی پس از دانشکده مجلّه شرق به مديريّت سعيد نفيسي ترجمه هاي مسعود فرزاد، عبدالحسين ميكده، بزرگ علوی، محمدعلی گنشائیان، دکتر کاویانی، و نصراله فلسفی و دیگران را از برحى آثار رابرت براونينك، رابرت بوكانان، ادكار آلن يو، شيللر، لاروشفوكو، اسکار وایلد و گوته نشر داد. درفاصلهٔ تابستان ۱۳۲۰ تا زمستان ۱۳۲۴ نیز مجلَّهٔ روزگار نو، که مه همّت گروهی از ادیبان ایرانی و مشرق شناسان انگلیسی در لندن منتشر می شد، بخش بزرگی از کار خود را به ترجمهٔ آثار ادبی انگلیسیان احتصاص داد در صفحات همین مجله بود که ترجمه های نامداری از قبیل "يوزخدا" اثر فرانسيس تاميسون، و قطعهٔ "بودن يا نبودن" از هاملت شكسپير زیر عنوان "مردن یا زیستن" به قلم مجتبی مینوی و منظومه " دریانورد فرتوت"

نقد ادبی

ائر ساموئل تیلرکلریج به قلم مسعود فرزاد برای بار نخست نشر یافت. در همین مجله بود، نیز، که سروده های برخی از شاعران معاصر ایران \_بهار، ایرج، شهریار، و دیگران \_ توسط آربری و سایر ایرانشناسان انگلیسی به آن زبان ترجمه شد، و محتدمعین و مهدی بیانی و دیگران طی نوشته هایی نظر خود را در بارهٔ کتاب های انگلیسی که باید به زبان فارسی ترجمه شوند بیان داشتند. اتا این مشریّه نیز درسال پنجم تعطیل شد، و از آن پس به مدتی قریب به سیسال کلیهٔ مجلات ادبی ایران کم و بیش حاشیه نشینان میدانی گشتند که در میانهٔ آن مجلهٔ سخن جلوه گری می کرد. غرض از این همه آن است که تاریخچهٔ ترجمهٔ ادبی درنشریّات ادبی ایران نیز باید، مانند تاریخ خود این نشریّات، از رمینههای تحقیق نشدهٔ سیر ادبیّات در ایران قرن بیستم محسوب می گردد.

ار سوی دیگر، امّا، ترجمهٔ ادبی هم ار آغاز نه تنها شوق و ذوق که مقاومت سیز آفرید. بسیاری از ادیبان سنت گرا، که در هم ریختن رده بندی های مألوف و دیریای ادب فارسی را خوش نمی داشتند، به درستی ترجمهٔ ادبی را یکی از علل بیدایش موعی از موشتار میشمردند که در نظام سنتی ادب فارسی نه نامی داشت و به جایی. هرکاه سفرنامه ها و زندگینامه ها و خاطرات سیاسی جدید را می شد به شکلی تداوم سنت سفرنامه نگاری و تذکره نویسی دانست، برای "قطعات ادبی" و "مقالات ادبی" و" اقتراح ادبی" نمی شد پیشینه ای فرض کرد. ازسوی دیگر، کار ترجمه به تصرفاتی در بافت زبان فارسی منجر شد و دغدغهٔ دیگری ـ با ابعادی که از موضوع سخن ما در این مقاله خارج است. به دغدغهٔ رمان افزوده گردید. از همان آغاز توجه به نویسندگان اروپائی و آثار آنان آن هم در زمامی که ایرایان در کار بازیابی و بازسازی سنّت ادب کلاسیک فارسی و ثبت آن به نام حود نودند مقاومتی غریزی وخود جوش را در ادیبان محافظه کار پدید آورد مقاومتی که شاعران و نویسندگان و مترجمان نوگرا را به موضع تدافعی انداخت. ، مجله دانشکده، در شمارهٔ دوم خود در پاسخ به انتقادات ادیبان عصر نوشت: «ما نزرگان خودمان را می شناسیم، بگذار بزرگان سایرین را هم ىشناسىم. همان طور كه اروپاييان بزرگان ما را شناخته اند.» أ و دو سال بعد يوسف اعتصام الملک در توجيه توجه بيشتر خود، در دوره جديد مجلة بهار، به آثار اروپاتیان استدلال مشابهی را پیش کشید:

درصورتی که آثار شعرا و نویسندگان بررگ ما به السنهٔ خارجه نقل شده، کتابخانهٔ معرفت دنیا را به پیرایهٔ وجود خویش آراسته اند، آیا مناسب نیست ما نیز تاحدی شعرا و نویسندگان

غرب را بشناسیم؟ اگر آسیائی ار طرز نگارش اروپائی آگاه شود، و در ادبیات ملل تتبعی کند به جای سود زیان می سرد؟ . . شما که عاشق بیقرار تجدد هستید و از کلاسیک و رمانتیک و سایر چیزها مداکره می نمایید، از نفایس ادبیات غرب برای شرق چه ارمفان آورده اید؟ از خزاین درایت و داش آن سامان کدام تحمهٔ ادبی را به معرض استفادهٔ مشتاقان گذاشته اید؟ ۱۰

از این گونه واکنش ها ببداست که فضای ترجمهٔ ادبی از آغاز با دو دلی هایی همراه بوده که ریشه در هراس ایرانیان از کم کردن هویت ادبی خویش و غرقه شدن در ستی دارد که دیگر "خودی" اش نمی توان خواند. نگرانی از این که رخنهٔ عناصر و عوامل "بیگانه" بافت منسجم ادب کلاسیک فارسی را از هم بگسلد و نظام نیانی آن را، همان گونه که رویدادهای سیاسی و اجتماعی بافت جامعة سنتي را كسسته است. دستخوش تحوّل كند نكراني مشروعي بود. اين نگرانی و دلهره امروز نیز نه به صورت بحثی در سود یا زیان ترجمه بلکه به صورت استدلال هایی علیه "تقلیدهای بی رویه" و "بلع بدون هضم" آثار غربی سر برسی کند. تداوم این دغدغه ها را در انتقادهایی نیز میتوان دید که هم اکنون در نشریّات ادبی ایران از آثاری میشود که در آنها جای پای گرایشهایی همچون «"جریان سیّال ذهن" یا "واقعگرایی جادوئی" به چشم می خورد. در دوران هفتادساله ای که از گفت و شنود میان بهار و اعتصام الملک از یک سو و ادیبان معاصر ایشان از سوی دیگر گذشته، مرزهای "خودی" و "غیر" البتّه تغییر کرده است. امّا تخالف میان آن چه بومی یا خودی است با آنچه بیگانه یا خارجی است همچنان معتبر مانده، و هنوز بومی بودن، یعنی" ایرانی" بودن اثری امتیاز محسوب می شود بی آنکه واقعیّت تغییر پذیری مداوم مرزهای میان بومی و بیگانه، به صورت فرایندی همواره جاری و ناگزیر در تاریخ، پذیرفته شده باشد.

درهرحال، برخورد میان درک اجتماعی از مفهوم ادبیّات و پدیده هایی همچون ادبیّات به مثابهٔ والاترین تجلّیگاه زبان (زبانی که شاخص هویّت ملی است)، و حضور مستمر احساسی از ادبیّات "دیگری" که می تواند رابطهٔ ما را با ادبیّات خودمان تعیین کند، به تنش هایی انجامیده که موتور حرکت اندیشیدن به نقد ادبی در ایران قرن بیستم بوده، و بر کار سنجش آثار اثر گذاشته است. در این دوران، هرنسل از ایرانیان میدان ها و محیط های ویژهٔ خود را برای این کار پدید آورده، و نتیجهٔ افکار خود را درعرصه های معینی عرضه کرده است. به دیگر سحن، شیوه های گردش افکار و آثار ادبی درجامعه نیز همواره در تحوّل بوده است. در جوامع سنتی، و از جمله درجوامع فارسی زبان قدیم، تولید و

عرضهٔ آثار ادبی به فضاهای مشخصی از قبیل دربارها و دیوان ها، خانقاه ها و خرابات خانهها، و مجالس مشاعره و محافل ادبی وابسته بود. بقای آثار نیز نیازمند توجّهی بود که از راه سپردن متن به حافظه، یا کتابت مکرّر آن، یا ذکر آن ها در تذکره ها و شرح و تفسیر آن ها در کتابهای دیگر میسر میشد. و نهایت آن که گردش نوشتار در جامعه و حفظ آن در تاریخ در تیول مراکز قدرت سیاسی و مذهبی بود. هدف از نسخه برداری و نشر آثار نیز تنها حفظ بهترین آثار پیشینیان نبود، بلکه حفظ و اشاعهٔ آثاری بود که ارزش های نهفته درآن اعم از مذهبی، اخلاقی، حکمی یا ادبی معرف ارزش های مورد نظر كاتبان و نسخه برداران بوده باشد، يا دست كم آشكارا با افكار و آمال آنان مغاير ننماید. اگر جز این بود، ای بسا یا تنها نامی از اثر باقی میماند یا بکلی از صحنهٔ خاطر آدمیان، و نهایتا از صفحهٔ روزگار محو میشد. روشی را که حامد شهیدیان در مقالهٔ خود در بارهٔ نگارش تاریخ زنان در دوران حاضر به صورتی سامامند و مستدل باز می ماید می توان در تمامی دوران ها رایج دانست، و به نمامی گروه هایی که از مسند قدرت برکنارند تعمیم داد. با ظهور صنعت چاپ و نظام حدید معارف و شیوههای تازهٔ تعاطی اجتماعی، البتّه، این ساختار نیز درهم ریخت و فضاهای جدیدی برای نشر افکار ادبی پدید آمد. پژوهش در این فضاها و سیر تکوین آن ها در قرن بیستم، درعین حال که برای شناخت ماهیت الديشيدن دربارة ادبيّات امرى است حياتي، البته از عهدة مقاله اى مختصر خارج است آنچه در اینجا به آن اشاره خواهد رفت خطوطی کلی است از چند فضای مهم و مرتبط اجتماعی که در سیر اندیشیدن به ادبیّات و ارزشگذاری بر آثار نقش مهمتی برعهده داشته اند. برای سهولت بحث، این فضاها را به ترتیب ورود به صحنهٔ ادبی ایران به چهار گروه تقسیم میکنیم که عبارتند از انجمن های ادبی، نشریّات ادبی، کلاس های تدریس و تعلیم ادبی، و نوشتار ادبی. پیداست که این تقسیم بندی تنها برای تسهیل کار بررسی تاریخی انجام می گیرد. و جدا کردن این گونه حوزه های فعالیت که عمیقا به یکدیگر وابسته الد درعمل كارئ است ناممكن و عبث.

از یکی دو انجمن قدیمی مانند انجمن مشتاق و انجمن خاقان که بگذریم، انجمز های ادبی را می توان از مظاهر زندگی شهری در ایران قرن بیستم دانست. پیدایش این انجمنها در سال های پس از انقلاب مشروطه فضاهای جدبدی را پدید آورد که در آن مسائل مربوط به ادبیّات به طور کلی و راه ها و روش های در به ویژه برای نخستین بار در محک آزمایش و مطمح نظرگروهی

# مشاكـــل البحـت العلــمي في الجـزائــر

ه. يحيي بوعزيز جامعة وهران



يواجه البحث العلمي في الجزائر عراقيل ، وصعوبات الخثيرة ، ومتنوعة ، تعود كلها الى طبيعة المعركة التخوضها بلادنا ، والتي جعلت الاولوية فيها للميادين الاقتصادية ، الفلاحية ، والصناعية ، ولثقافة الحسرف في حين ترك أمر البحث العلمي ، في اوسع معانيه ، للجهد الشخصي ، وللارادات الخاصة بصفة عامة وهو أمر طبيعي في كل بلد نامي حديث العهد في التصرف في مصيره ، ما لم يتجاوز الحدود المعقولة ، والا سيصبح في طرا ، وأمرا غير طبيعي .

والجزائر التى عانت أكثر من غيرها ، مسخا استعماريا لا نظير له ، شمل كل جوانب الحياة الحضارية ، والتاريخية ، وأورثها تخلفا وتقهقرا كبيرين ، وجعل الهوة سحيقة بينها وبين ركب التقدم الحضاري • هذه الجزائر ، مطلوب منها أن تجعل البحث العلمي في مقدمة اهتماماتها ، ولكن المشاكل الصعبة والعويصة التي ورثتها من حرب التحرير ، ومخلفات العهد الاستعماري الثقيلة ، حالت ، على ما يظهر ، دون ذلك لعدة سنوات • وفي الاعوام الاخبرة من عقد السبعينات ، أدركت قيادة البلاد أهمبا

"البحث العلمي وأخذت تعمل على تنظيمه ، وتدعيمه بقواعد وأسس جديدة ، سوف لا تظهر نتائجها الا بعد مرور عدة سنوات و لعل أهم هذه الاسس والقواعد : انشاء المركز الوطني للدراسات التاريخية ، والبحث عن الوثائق الجزائرية واستعادتها داخل البلد وخارجه ، والعمل على تنظيمها وفهرستها حتى يسهل على الباحثين الجزائريين القيام بالبحث والتحقيق فيها لتصحيح الاخطاء ، واكمال النقص ، وابراز الامجساد الوطنية والحضارية على مر التاريخ .

ولكي تكون الصورة واضحة ، عن مصاعب البحث العلمي في بلادنا ، نستعرض أنيما يلي بعض النماذج التي عشناها نحن ، ويعيشها الكثير من زملائنا الباحثين الجزائريين ، مع التأكيد على أن هذه الصعوبات مرحلية فرضتها المرحلة الانتقالية التي تعيشها بلادنا بصفة عامة ·

#### مشكلية المسرف:

ان العثور على مشرف للبحث العلمي في جامعاتنا الجزائرية من المشاكل العويصة والمعقدة ، نظرا لقلة الاطارات بصفة عامة ، خاصة الكفاة ، والمؤهلة للاشراف • وعدم وجود سياسة منظمة مدروسة لتوفير متسل هذه الاطارات الضرورية لتكوين اطارات جزائرية صميمة • وحتى بعض الاطارات التي وفرت يلاحظ عليها قلة الكفاءة مسن جهة ، وعدم الاستقرار من جهة اخرى بحيث تنقطع فجاة عن البلد وتترك الباحثين في منتصف الطريق أو في بدايتها • وبذلك تضيع الجهود وتكل الهمم ، وكسل ذلك على حساب تطور البلاد وتنعيتها ، فكم من باحث لم يجد مشرفا اصلا ، وكم من باحسث توقف عن البحث نتيجة غياب المشرف ، وانقطاعه عن البلد بصغة نهائية ، والنماذج في هذا الميدان كثيرة •

ان الجامعات الجزائرية من واجبها عندما تفتح اي فرع للدراسة أن توفر له الاطارات اللازمة ، وتحرص على خلق اطارات جزائرية بسرعة لتحل محل تلك الاطارات اللاجنبية ، والا تكون متناقضة مع نفسها ومع الواقع · وكل التبريرات التي تقدم اليوم الاجنبية عجة لتبرير ما يعانيه الباحثون الجزائريون فيما يخص مشكلة المشرفين ·

وقد تأخرت أنا شخصيا عن التسجيل في جامعة الجزائر حتى عام 1969 بسبب عدم وجود مشرف وكان المشرف الذي اخترته ، ولم يكن أحد غيره أنذاك ، وهو زميلي الدراسة بتونس والقاهرة ، الدكتور أبو القاسم سعد الله الذي رحب بي ، وشجعني

على اقتحام ميدان البحث العلمى ، والجامعة الجزائرية ، لانه يعرف نشاطى السابق في حقل الصحافة والدراسة ·

ولم اتعرض لصعوبات كثيرة معه في البداية ، فقد اقترح علي تقديم مجموعة من المواضيع ، ليرجح هو احداها ، وتم الاتفاق على موضوع : ثورة المقراني والحداد عام 1871 ، بعد أن قدمت اليه مخططا مؤقتا عنه ، ومجموعة من المصادر الاولية التي بحثت فيه ، وفي ربيع عام 1970 ، اجتزت امتحان الانتقال من السنة الاولى الى السنة الثانية ، حيث تفرغت بعد ذلك للبحث ، وجمع المعلومات ، داخل إلجزائر وخارجها ، وحصلت على عدد مسن الوثائق ذات اهمية في مختلف دور الحفوظات الجزائرية ، والفرنسية ، والتونسية ،

وعندما شرعت في التحرير بدأت الصعوبات تظهر بيني وبين السيد المشرف · وكان التحرير الاول صدمة له ولى معا · فهو لم يكن يتوقع منى مثل ذلك الاسلوب ، وانا لم أكن أتوقع منه مثل ذلك التشدد في أمور كنت أرى أنها شكلية وهامشية ·

ان الدكتور سعد الله يحاسب على الفواصل ، والضمائر ، وتركيب الجمل ، وتكرار الافكار ، ومدلول الالفاظ ، والضمائر العائدة ، واسلوب التهميش ، ونهو الهوامش ، والتقديم ، والتأخير للكلمات والجمل ، ومها الى ذلك • وقد شعرت في البداية بمضايفات كثيرة ، ولم استطع أن اتحمل اسلوب ملاحظاته هذه ، وصارحته في احدى المرات كتابة بان يقبل النصوص كما هي ، أو يرفضها ، ويخطر ادارة الجامعة بتخليه عن الاشراف ، غير أنه كان على غاية من التعقل ، والرزانة • فقهرا حسابا لمظروفي النفسية ، ولجهودي المتواصلة معه ، حتى شعرت فيما بعد بالحرج ، بهن ووخز الضمير ، خاصة وأنه كان يستضيفني في منزله ، ويكرمني ، ويبقي معس الساعات الطوال ، في البحث ، والمراجعة ، والتحقيق ، والتعديل ، والتوضيح •

لقد حررت الاطروحة وقرأها ، أكثر عن ثلاث مرات ، وأصر على ألا يقدم للجامعة عملا لا يرضى به أبدا ، وأنصفته فيما بعد عندما اكتشفت أنى أجهل أساليب البحث العلمي الحقيقية ، رغم تدربى على الكتابة ، والعمل الصحفى ، وتأليفى لاكثر من كتار ، قبل ذلك ، لان الكتابة الصحافية ، والانشائية شيء ، والبحث العلمي في حقائق الناريج في أخر ، وهذا أسجل امتناني للدكتور سعد الله الذي أخذ بيدى ، وأرشدني المسلم أساليب ، وطرق البحث العلمي الحديثة على حقيقتها ،

وقد تعددت رحلاتي ، وسفراتي اليه من وهران الى العاصمة ، للجلوس والنقاش ، هـ منزله ، التحرير ، والحقائق التاريخية ، والمصادر ، والتهميش ، احيانا في منزله ، واحيانا في مكتبة الجامعة نفسها ،

وفي التحرير الثالث حسم الموضوع ، حيث جلسنا معا عدة ساعات ، في قاعة عمل الاساتذة بمكتبة الجامعة ، واستعرضنا الاطروحة من اولها الى آخرها ، وقارناها بالتحرير الذي قبله للتأكد من العمل بالملاحظات السابقة ، وتم تعديل بعض العناوين ، وانتهت الجلسة بأخذ الاذن بالطبع · فتنفست الصعداء لاول مرة وشعرت بنوع مسن الخفة لثقل الحمل ، وبالاطمئنان · ولابد في الاخير من التسجيل بان معظم الصعوبات التي واجهتني ، تعود الى بعد المسافة بيني وبينه ، ولولا ذلك لقلت المشاكل والصعوبات ولاختصر الزمن كثيرا ، الذي قضيته في اعداد هذه الدراسة · وهذا ما يحتم فتسع الدراسات في كل الجامعات الجزائرية حتى لا يتعب الباحثون مثلي ·

### روتين اعادة النسجيل:

والى جانب مشاكل المشرف ، هناك مشكل اعادة التسجيل كل سنة ، وفي مواعيد محددة لا يسجوز تجاوزها · وقد كلفني هذا الروتين الاداري التسردد شخصيا عسلى العاصمة طوال مدة اعداد الدراسة ، وكثيرا ما كان ذلك على حساب مهنتي التربوية ، ومما زاد في تعقيد التسجيل كونه لا يتم في مكان واحد ، وزمان واحد ، وانما يتطلب احضار موافقة المشرف كي سنة كتابة ، وعقد الازدياد ، والصور الشمسية · ثم بعد كل هذا يسلم الباحث وصلا ليذهب به الى الخزينة العامة لدفع الرسوم المطلوبة ، والعودة بعد ذلك الى ادارة التسجيل لتسلم شهادة التسجيل · وهذه العملية نادرا ما تتم في يوم واحد لان الاشخاص المشرفين على التسجيل قد يحضرون الميمكاتبهم ، وقسد فيبون ، وأيام التسجيل محدودة ، وفي الصباح فقط · والضحية دائما هم الباحثون · فيبون ، وأيام التسجيل منهك ، ومقلق ، ومضيعة للوقت ، وبيروقراطية زائدة وممقونة في روتين اعادة التسجيل منهك ، ومقلق ، ومضيعة للوقت ، وبيروقراطية زائدة وممقونة أماذا لا يكتفي بتسجيل واحد فقط ؟ ولماذا لا يتم بالمراسلة مثلا ؟ أو في البنوك الجهوية ؟ أماذا لا يكتفي بتقارير المشرفين الدورية عن طلبتهم ؟ ولماذا على الاقل لا تبسط وسائل المنهي بنقال الاوراق المطلوبة ، ويتم في مكان واحد ، ووقت واحد ، تخفيف لاعباء المنهي به في المناء منهاء ، وقت واحد ، تخفيف لاعباء

ان مسيرة التنمية التى تخوضها بالدنا تتطلب التقليل من مثل هذه الاجراءات الزائدة التى تدخل فى اطار البيروقراطية وأمراضها ، والوقت ثمين جدا ، ويجب أن نقدر قيمته ، ونحسن استغلاله ٠

### منسية البحث عن الوثائق:

وهناك ايضا مشكلة البحث عن الوثائق فيما يخص بعض البحوث والدراسات ، كالتاريخ مثلل ، فالذى يبحث فى تاريخ الجزائر الحديث والمعاصر ، لا يستطيع ان يتحصل فى عين المكان على الوثائق المطلوبة ، لان الاستعمار الفرنسي أخذ كل شىء بعد رحيله ، ونقله الى ما وراء البحر ، الى دور المحفوظات الفرنسية · وتسرب البعض منها الى بعض البلدان الشقيقة المجاورة ، والصديقة ، كالمغرب الاقصى ، وتلونس ، وتركيا ، ومصر وبلدان جنوب اوروبا الغربية ·

وكل باحث في هذه الفترة من تاريخ الجرائر ، لا يستطيع أن يأتي بجديد ما لمم يقم بزيارة هذه البلدان ، أو بعضها ، للبحث في دور محفوظاتها ، ومكاتبها العمامة والمخاصة والمزيارة تتطلب رخصة وامكانيات مادية لا تتوفر لكل الباحثين ، والاجهزة التي تشرف على البحث العلمي في الجزائر لا تقدم المساعدة المطلوبة للباحثين ، واذا قدمت فانها تقدم للبعض فقط ، وفي حدود غير كافية ، وبمقاييس هي محل نظر ، وبحاجة الى اعمادة النظر فيها .

فلقد قمت أنا شخصيا بخمس رحلات إلى الخارج: اربعة إلى فرنسا ، وخامسة الى تونس ، كلفتني خمسة وعشرين الف دينار ، وصرفت في جولاتي داخل الوطن لنفس الفرض أكثر من خمسة الاف دينار ، يضاف اليها تكاليف الطباعة ، والسحب ، وتصوير الوثائق ، وصنع الرسوم والاشكان ، والصور ، وشراء ورق الحرير ، وورق السحب ، فالطبع بمبلغ خمسة دنانير للورقة ، والسحب دينار للورقة ، وثمن الورق الحريري وينار أن للورقة الواحدة ، وتصوير الوثائق دينار ونصف للورقة ، وورق السحب خمسة عشر دينارا لعلبة ذات خمسمائة ورقة ، ومبلغ صنع الرسوم والاشكان والخرائط الخمرورية زاد على الفي دينار بسعر المعرفة والاخوة ، وتسفير النسخ عشرون دينارا على الفي دينار بسعر المعرفة والاخوة ، وتسفير النسخ عشرون دينارا عانيتها في سبيل اعداد مثل هذه الدراسة التي بلغت تكلفة الورقة الواحدة منها مانة عانيتها في سبيل اعداد مثل هذه الدراسة التي بلغت تكلفة الورقة الواحدة منها مانة منها مانة

الباحثين أو جلهم ، وذكرت مثل هذه التفاصيل ليعرف القراء الكرام بأن البحث العلمى في أي ميدان ليس سهلا ، وأن ما نقدمه لهم من دراسات وانتاج فكري ، يكلفنا ثمنا باهضا جدا ، وليس هذا منا ، وانما للعبرة والتأمل ·

#### مشاكل مناقشة الاطروحة:

ان اية جامعة ، عندما تأذن لاحد بحق الاشراف على البحوث العلمية ، تكون قدد وصعت فيه الثقة . واعترفت بكفاءته العلمية استنادا الى مؤهلاته العلمية • وهدو عندما يشرف على عمل ما ، ويتابعه الى نهايته وباذن بتقديمه الى المناقشة يكون قد تأكد من جديته ، وأهمية مستواه ، شكلا ومحتوى • وتبقى بعد ذلك قضية تقديمه الى المناقشة ، صورة شكلية من أجل منح صاحبه التقدير الذي بستحقه على عمله •

ولكن الوضع في جامعاتنا الجراثرية ، شيء آخر ، فنقاش الاطروحات تتحكم فيه الاهواء ، والاشخاص ، ولربما المجموعات · فهناك بوع العلاقة بين المشرف والباحث ، وبين المشرف والجهاز الاداري ، وطبيعة الموضوع نفسه ، وكون الباحث معربا ، أو مفرنسا ، ونوع الشخص أو الجهاز المشرف على البحست العلمي ، ونوع الاشخاص الذين اختيروا لقراءة الاطروحة ، وابداء رأيهم فيها ، ومشاركتهم في النقاش ، وكونهم داخل البلد ، أو خارجه ، كل هذه الاشياء لها دخل في موضوع النقاش ·

فلقد قدمت الاطروحة الى ادارة الكليسة بجامعة الحرائر في منتصف شهر نوفمبر 1975 وبقيت انتظر عاما كاملا تقريبا حتى أواخر شهر أكتوبر 1976 وقد بذل كسل من السيد المشرف ، والاخ الفاضل الدكتور عبد القادر زبادية رئيس قسم التاريخ ، جهودا يشكر ان عليها من أجل التعجيل بالنقاش ، ومع ذلك أمد الاجل قرابة عسام كامل ، وكانت فترة الانتظار مقلقة حقا ، ومثيرة للاعصاب ، خاصة عندما تأجل الموعد الاول للنقاش في شهر جوان 1976 بسبب تفضين المشرف للمشاركة في رحلة الى المشرق العربي لغرض خاص بالجامعة ، واسجل هنا أنه رغم انتطاري عاما كاملا ، فقد كنت محظوظا بالنسبة للبعض الذين انتظروا أكثر من عام .

#### أزمة الدكتور التميمي:

وعندما حضر موعد المناقشة مساء الاثنين ١٥ اكتوبر 1986 بالطابق الرابع من مبنى كليسة الأداب ، كانت اللجنة تتالف من السادة : الدكتور عبد القادر زبادية رئيسا ، الدكتور أبو القاسم سعد الله مشرفا ومقررا ، والدكتور برو السورى ، والدكتور عبد

الجليل التميمي التونسى ، عضوين · وعلمت من السيد المشرف بأن أكثر الاعضاء الذين سيناقشوننى ، هو التميمي باعتباره شبه متخصص فى الموضوع والفترة ، وعندما جاء دوره ، وكان ما قبل الاخير ، حاول أن يستأسد ، ولكن فى غير ميادين الاسود ، فناقش واطال النقاش ، وشعرت خسلال ذلك برغبته فى الاحراج ، ولكنى مسكت اعصابي ، والتزمت الهدوء خاصة وان السيد المشرف أوصاني بذلك ، ثم ان الموقف يتطلب الهدوء وبسرودة السدم ·

ويمكن حصر ملاحظاته في الامور التالية

اولا: طرل التمهيد .

ثانيا: عدم كتابة الاسماء الاجنبية بالحروف اللاتينية في النص .

ثالثًا: وجود اخطاء في الفهارس، وبعض التهميشات.

رايعا: ايراد مصادر في البيبليوغرافية لم تستغل في الدراسة .

خامسا: عدم استغلال الوثائق الاجنبية •

وقد حاولت فى جلسة النقاش أن أجيب ، ولكن الظرف والزمن ، لم يسمحا لسسى بالتوسع ، وأود هنا أن أوضح الامور على حقيقتها انصافا للواقع من جهة ، ولكسي تكون درسا لغيرى من الباحثين ، وتجربة لهم ·

فالتمهيد كان طويلا بعض الشيء ، ولاحظ على المشرف ذلك خلال الاعداد والتحرير فاختصرت منه ما امكن ، والذي بقي كان صروريا كمدخل للدراسة ، على الاقل في نظري أنا ، وشرحت ذلك للمشرف فقبل ، واقتنع .

وعدم كتابة الاسماء الاجنبية بالحروف اللاتينية في النص ، يرجع الى صعوبة الضرب على الآلة الكاتبة • وكانت مكتوبة بحروفها اللاتينية في التحريرين الاول والثاني ثم الفيت • ومع ذلك توجد كلها في الهوامش بحروفها اللاتينية ضمن المصادر • وقد اشار على المشرف أن أنبه على ذلك في المقدمة فنسيت •

والاخطاء التي اشار اليها في الهوامش ، والفهارس ، محدودة ، وترجع الى السهو وليس الى الجهل بقواعد البحث العلمي •

واثبات بعض المصادر في البيبليوغرافية مع عدم استعلالها في البحث ، يعود الى الني اطلعت عليها كلها ، ولمها صلة بالموضوع ، وعددها لا يزيد على تسعة وعشرين مصدرا من ضمن حوالي مائتين ، ومع ذلك فاني اعترف بأنه نبهني الى اسلوب غاب

عن ذهني ، أشكره عليه وهو اثباتها في ورقة مستقلة بدلا من اقحامها في البيبليوغرافية العيامية ·

تبقى بعد ذلك قضية عدم استغلال الوثائق الاجنبية ، كما ادعى وزعم ، ولابد هنا من ان اقف عندها قليسلا ، لقد تعرفت على الدكتور التميمي بواسطة السيد المشرف الدكتور سعد الله ، وقرات له بعض كتبه التى كتبها بنفسه أو ترجمها لغيره عن المغرب العربي ، والتقيت به صدفة فى أرشيف فانسان بباريس خلال ترددي الى هناك للبحث والتنقيب عسن الوثائق ، وعندما زرت تونس أواخر عسام 1974 للبحث فى موضوع الاطروحة ، أخذت اليه رسالة من السيد المشرف ، فسهل علي العمل ، مشكورا ، فى ارشيف الحكومة التونسية بالوزارة الاولى ، وأخذت بعد ذلك التقى به فى ملتقيسات التعرف على الفكر الاسلامي ببلادنا ، ولاحظت عليه أنا وغيرى أنه مريض بالحديث عن الوثائق ، وتعدادها . وتراكمها بالملايين (كذا) فى دور المحفوظات الاجنبية ، ففى كل ملتقى يشير الى ذلك أو يثيره ، وبتأوه ، ويتحسر على الباحثين العرب والمسلمين الذين ملتقى يشير الى ذلك أو يثيره ، وبتأوه ، ويتحسر على الباحثين العرب والمسلمين الذين يقدرونها ، فى زعمه ، ويهتمون بها ونسي أو تناسى أنهم اختلسوها اختلاسا مسن يقدرونها ، فى زعمه ، ويهتمون بها ونسي أو تناسى أنهم اختلسوها اختلاسا مسن وبعلها ، والذى يبذل جهده لانقاذها ، وبعهها ، والذى يبذل جهده لانقاذها ، وبعهها ،

وقد أثار بالحاحه هذا عددا من الباحثين الاشقاء الذين تصدوا للرد عليه ، ومنهم الدكتور احسان عباس الفلسطيني ، في ملتقى عنابة عام 1976 ·

وفي موضوع دراستي واطروحتى ، آخذ علي عدم استغلال الوثائق الاجنبية التي قال انها تعد بالملايين ، وعندما شعر بالحرج من شدة المبالغة تراجع بابتسامة وقال انها تعد بالآلاف ، وفي نفس الوقت اعترف بان الفصل الذي وضعته في آخر الاطروحة الدراسة هذه الوثائق ، وتعدادها ، وذكر مصادرها ، واماكنها ، هو في حد ذاته كشفا علما وقيما ،

وفى ردي عليه آنذاك قلت لمه باني حاولت اكتشاف الوثيقة العربية واستغلالها أيكغيرها ، لان هذه الثورة تدرس اليوم من وجهة النظر الوطنية ، ولابد للوثيقة الوطنية ، أن تستغل ويثبت رايها فيها • ولكن هذا لا يعني اننى لمله استغل الوثيقة الاجنبية ، والدايل انى اطلعت عليها كلها تقريبا ، ووضعت عنها دراسة خاصة ، وفهرسا ، ضمن الصادر والوثائق اعترف التميمي نفسه باهميتها ، واستغل الكثير منها في الاطروحة أشير اليها في النص والهوامش ، ولست ادري كيف غاب ذلك عنه •

وقلت له كذلك بان هذه الوثائق الاجنبية مكدسة في عشرات من الصنادق باعداد كبيرة تعد بالاطنان ( وقد اثرت ضحك أعضاء اللجنة وجمهور الحاضرين عندما ذكرت بانها مكدسة بالاطنان ) ودراستها كلها بفوق جهدى وطاقتي أنا وحدى ، ويتطلب جيلا من الباحثين والدارسين ، وفترة من الزمن طويلة ، ويكفيني أنا في هذه الدراسة أنسني حاولت كشف أماكنها ، ووضع فهرس وبيبليوغرافية لمعظمها .

وأضيف هنا بأن الوثائق الاجنبية التى يشير اليها التميمي ، استغلت لمدة قسرن كامل من الزمن ، من طرف الدارسين لهذه الثورة في غياب الوثيقة العربية ، ودورى انا ابراز هذه الوثيقة العربية ، واستغلالها للوصول الى حقيقة الاحداث والمشاكل من وجهة النظر الوطنية كذلك ، هل في هذا ضير ا

#### حكاية القارد دي سو: LE GARDE DES SCEAUX

على ان الدكتور التميمي ، لدافع لا اعرفه حتى الآن ، حاول أن يحرجنى ، وأراد أن يثبت عدم معرفتى للغة الاجنبية ، عندما حاول أن يختبرني بتوجيه بعض الاسئلة فى ذلك ، فتحول من مناقش لعمل جامعي ، الى معلم اللغة الفرنسية ، والتركية · فسالنى عن معنى . le garde des Sceaux الذي ترجمته بحافظ الاختام ، ويعنى طبعسا وزير العدل ، أو وزير الشريعة كما كان يعبر عنه الجزائريون خلال عهد ثورة 1871 ، وهو اللقب الذي كان يحمله أدولف كريميو اليهودي في حكومة تور الفرنسية عام 1870 ، وكان التميمي يعتقد أننى لا أعرف ذلك ، وسألنى كذلك عن معنى كلمة (الباشاغا) التي هي لقب تركي حافظ الفرنسيون على استعماله في عهدهم · وهنا بدأت أفقد بعض الشيء هدوئي ، فرددت عليه بلهجة مشوبة بنوع من العضب ، وتفطن لذلك ، ودعاني الى الترام الهدوء ·

وبودى هنا أن أوضح أنى لم أدرس قط فى مدرسة فرنسية ، ولم أتعلم أية لغفة المنبية خلال مراحل دراستى الابتدائية والثانوية · وفى المرحلة الجامعية درست بعض مبادىء اللغات : الفرنسية ، والانجليزية ، واللاتينية · وعلى هذا فأنا معسرب ألف في المائة ·

ولكني عندما اقتحمت ميدان البحث العلمي في التاريخ الحديث والمعاصر ، الزمني المعني القدرة على الذه المناسية المفرنسية ، واعتكفت على ذلك حتى كونت لنفسس القدرة على الغراد الم

والكتابة ، والاستفادة من كل نص أو وثيقة فرنسية ، وما زلت حتى اليوم أقرأ ولرس مذه اللغة ، وبحوثى العلمية ، واطروحتى الجامعية خير دليل على ذلك .

وحتى لو كنت لا أعرف أطلاقا اللغة الاجنبية ، فانى لن اصاب بحمرة الخدين من الخجل كما يحصل للبعض ، ولست أنا الاول أو الاخير ، من الباحثين الذين لا يعرفون اللغة الاجنبية ، ومع ذلك قاموا ببحوث قيمة ، وجادة ، ومعتبرة •

بعد هذا الاستطراد الذي كان ضروريا ، اعود الى موضوع المناقشة ، حيث ان اللجنة انسحبت في نهايتها من القاعة للمداولة ، وطان أمد غيابها كثيرا حتى ان الكثيرين ممن حضروا المناقشة انسحبوا بعد أن تأخر الوقت كثيرا ، والسبب في هذا الغياب الطويل هو اختلاف اعضائها على الدرجة ، وكانت النتيجة في الاخيرة منع درجة حيدا للاطروحة بالاغلبية ، وهي أعلى درجة تمنع لشهادة دكتوراه للطور الثالث · وكان الشاذ عن الاغلبية هو التميمي · ولم استعرب ، ولم أتأثر ، ولكني لم أكن أتوقع من التميمي مثل ذلك الموقف طبعا ·

وكان السيد المشرف يرغب في أن يصحبني معه الى منزله لتناول طعام العشاء مع أعضاء اللجنة الذين عزمهم ، ولكن رغبته في عدم احراجهم فيما اذا أرادوا احياء النقاش من جديد ، جعله يودعني على أمل اللقاء في اليوم الموالي ، حيث ابلغني انسه عاني كثيرا من أجل الحصول على درجة جيدا جدا ، دون أن يذكر لي من المعارض ، فشكرته ، وقدرت موقفه وموقف الدكتور زبادية ، والدكتور بسرو .

#### حكاية الرسالة الغريبة:

وكان من المفروض أن تنتهى الامور عند هذا الحد ، لو كان التميمى منطقيا مسع فسه ، وفي مستوى رجال البحث العلمي ، ولكنه واصل سعيه للاحراج ، فقام بخطوة أخرى كشفت عن مرض في نفسه ، ودلت على أنه ليس أهلا للمهمة التي شرفته بهسا جامعة الجزائر ، فأشاع لسدى بعض أصدقانه بأن الاطروحة ضعبفة وهزيلة ، ولا مستحق التقدير الذي أعطي لها ، ولولا حسن اللياقة لذكرنا اسماء بعض من ذكسر سم ذلك ،

وعندما عاد الى تونس قام بخطوة ثالثة أكثر غرابة ، فكتسب رسالة الى مسؤول العلمي بكلية الآداب في جامعة الجزائر ، اخبره فيها أنه غير راض عن الدرجة

التى منحت للاطروحة ، وأنه أمضى على المحضر بتأثير من باقى أعضاء اللجنة خاصة السيد المشرف ، وأكد أنها لا تستحق أكثر من (قريب من المستحسن) .

اننى اسال الدكتور التميمى عن الدوافع التى حملته على هذا الموقف ، خاصة وأن اعضاء اللجنة اقترحوا عليه أن يسجل اعتراضه فى المحضر ، ويوقع عليه • وكان بامكانه أن يرفض أصلا المشاركة فى المناقشة ، ويقدم تعليلا لذلك بواسطة تقرير مكتوب ويترك الامر للجهات المسؤولة أن تتصرف ، وهو أمر معمول به فى كل جامعات الدنيا •

ان الحكم الفصل بيننا هم القراء عندما تصل الاطروحة الى أيديهم ليقولوا فيها م كلمتهم ورايهم وانا متاكد من أنهم كلهم ، سيكونون مع أعضا واللجنة الشرفاء ، بأنها تستحق تقدير « جيد جدا » ، وأكثر من جيد جدا •

وبعد كل هذا ، فليس هناك أي شيء بينى وبين التميمى ، عندما ذكرته ، وكان لابد من ذكره ، لاؤكد له بأننى أنا ، وكل الزملاء الباحثين هنا بالجزائر ، دخلنا الى ميدان البحث العلمى من أوسع أبوابه ، ولا نخشى أن نعلن النقائص التى توجد فينا أن كانت هناك نقائص ، ولدينا القدرة والشجاعة على فعل ذلك ، ما دام الكمال لله وحده فقط •

### مشكلة البحث في الوثائق المعاصرة:

ان الدراسات التاريخية الحديثة والمعاصرة ، تعتبر الوثيقة اساسا ، لكل عصل ، او بحث • وبما أن الاحداث المعاصرة تتصل بمشاكل قائمة ، وباشخاص أحياء ، بانفسهم أو باتباعهم ، ومدارسهم ، فقد جرت العادة على أن يحتفظ بوثائق هذا العهد ربع قرن على الاقل حتى يتقادم الزمن ، وهناك من اقترح نصف قرن ، حتى لا تبرز المساسيات مع نشر هذه الوثائق • وهذه العادة تصلح في بعض الاحداث ، ولا تصلح في أخرى • أما الاحداث التي مر عليها قرن فأكثر ، فنشر وثائقها أمر هام لخدمة التاريخ الوطني والعالمي • ومرور مثل هذا الزمن يسمح للباحثين بالعمل بحرية ، ويجنبهم من الوقوع في مزالق ، ومتاهات ، ويبعد عنهم الحساسيات ، والمشاكل •

وفى تاريخ بلادنا المعاصر ، احداث مــر عليها قرن وزيادة ، ومع ذلك يبدو أن الحساسيات ما تزال قائمة حولها ، خاصة ما يتصل بزعماء المقاومة المسلحة فى القرن الماضى ، وعلى راسهم الامير عبد القادر ، والحاج احمد باي ، والمقراني ، والحداد ، وأولاد سيدي الشيخ ، وغيرهم •

ويبدو أن الدراسات الوثائقية التي نشرتها عن الامير عبد القادر قد أسيء فهمها لدى البعض ، ولابد من ازالة اللبس ودفع الغموض · فالامير عبد القادر رائد لكفاح الجزائر المسلح ، ورمر لمقاومتها الوطنية · وهو أب الجميع ، وفي جيوب الجميع · فالذي يحاول أن ينال منه كمن يحاول أن يهدم جبلا باظافره · وفي نفس الوقت هو في غني عن دفاع أي أحد بتاريخه الوطني ، وكفاحه البطولي ·

وما كتبته من دراسات عنه ، هو ابراز لبعض مواقف معينة له ، حاولت جهدي ار اجد مبررا لمها ، وذلك في اطار البحث العلمي في احداث التاريخ ، واي ضبير في ذلك !

\* هل الامير عبد القادر معصوم عن الخطأ ؟ أقول لا ! والف كلا ؟ وهل ابراز مثل هذه المواقف ينال من سمعة الامير ومكانته ؟ أقول لا لا ! والف مليون كلا !

ان أي زعيم ، أو مفكر ، مهما كانت مكانته ، هو غير منزه عن الخطأ • فالتاريخ فيه الحلو ، وفيه المر • وليس شرطا ، بل وغير ممكن ، أن تكون كل مواقف الامير عبد القادر صوابا ، وكذلك غيره من الزعماء والابطال •

واول باكورة تأليف لى هو كتاب عن الامير عبد القادر بعنوان: بطل الكفاح الامير عبد القادر الجزائرى، وذلك عام 1957 وخلال بحوثى المختلفة في المواضيع المتصلة بثورة المقراني والحداد عام 1871، عثرت على عدد من الوثائق للامير عبد القسادر وغيره، تعتبر جسزءا مسن كفاحه، ونشاطه السياسى، ونشرتها في عدة دراسات وثائقيسة منها:

- مواقف بايات تونس من ثورة الامير عبد القادر
  - الامير عبد القادر والبحر الافريقى ·
- دور محيى بن الامير عبد القادر في تسورة 1871 وموقف أبيسه والسلطات التونسية منه ·
  - موقف الامير عبد القادر والدولة العثمانية من الثوار المقرانيين عام 1871 ·
    - دور الامير عبد القادر وخلفائه في تدعيم الجبهة الشرقية القسنطينية ·

وقد تضمن مقال: البحر الافريقي ابراز عدم تفطن الأمير لما كان يهدف اليه فرنسيون من استغلال نفوذه لمالح مشاريعهم الاستعمارية · وذلك عن طريق تكليعه وجيه نداء الى سكان منطقة الجريد ، وواد سوف ، ليقبلوا مشروع البحث وما نجر عنه من غمر اراضيهم وقراهم بالمياه ·

وتضمن موصوع دور محيى الدين في ثورة 1871 ، ابراز معارضة ابنى الامير عبد القادر ك ، وذلك من خلال نشر رسائله التي نسبها الفرنسيون اليه ، ونشرتها المبشر في القرن الماضي ، وقد حاولت شخصيا أن أدافع على الامير واحد لم مبررا مثلل . ضغط العرنسيين عليه ، الى جانب عاطفة الابوة ، والخوف من النهاية المحزنة لابنه التي سبق ان انتهى هو اليها .

وهذه الاحداث التاريخية لا تنال من مركز الامير ، وسمعته ، ومكانته الوطنية والقومية ، ولا تضعه في قفص الاتهام • فرصيده الوطني والتاريخي أضخم ، وأقوى ، وأصلب من أن ينال منه شيء ، وعملنا يدخل في أطار البحث العلمي التاريخي المحض والنزيه ، وفي الخط العام الذي حددته قيادة البلاد لاعادة صياغة تاريخنا الوطني العام .

# فى ضرورة المعجـــم الفلســفى والاجتمـاعى باللغــة العربيـة (1)

المرحوم د. عثمان المسين
 عضو مجمع اللغة العربية بالقاهرة
 واستاذ فلسفة بجامعة القاهرة

لكل علم، ولكل فن، لسانه ومصطلحاته، وللمتخصصين وحدهم قدرة على فهم تخصصهم واستعمالها في يحوثهم وكلامهم وستطيع الرياضيون مثلا أن يتحدثوا فيما بينهم عن «منحنى الداله » وعن «الاحداثيين »، أو عن العدد «المنطوق» والعدد «الاصم» أو عن «سيوماتيك» المعدد الخ ، دون أن يكون الهندسات و «سيوماتيك» الاعداد الخ ، دون أن يكون كلامهم مفهوما ممن ليس له دراية بالعلوم الرياضية ويستطيع الاطباء أن يتحدثوا فيما بينهم عن مرض معين، دون أن يفهم عنهم المرضى شيئا و ...



لكن أحدا لا يستطيع أن يستغنى عن فهم اللغة الخاصة التي يستعملها الفلاسفة : أن المسائل الفلسفية ـ بطبيعتها ـ عامة وهذه العمومية من شانها أن تمنع أي كائسن مفكر من الوقوف منها موقف اللامبالاة ويستحيل على الانسان المفكر أن يتكلم في الادب أو في الفن أو في العلم دون أن يلتقي بعلم النفس أو علم المنطق ، ويستحيل عليه أن يشتغل بالسياسة دون أن يخوض ـ عن قصد أو غير قصد ـ في مناقشات علم الاخلاق

ت) كان المرحوم د٠ عثمان امين ارسل الينا هذه الدراسة القيمة قبر وفاته بشهور ،
 عتاخر نشرها حتى الآن بسبب الإعداد الخاصة التى اصدرناها .

وعلم الاجتماع · ويستحين عليه عموما أن يسرى الفكر في أي خطوة من خطوات الحياة ، دون أن يضع مشكلة من مشكلات الحق والخير والجمال · أن الفلسفة ركيزة كل ثقافة حية عميقة باقية · وأذا كان أرسطو قد قان قديما : أن الفلسفة «علم كلي» · لانها تبحث في «الوجود المطلق» ، فأنا نستطيع اليوم أن نقول دون أسراف ، أنها « العلم الانساني على الاصالة » لانها تشتغل بدراسة المسائل العامة التي تشغل بال الانسانية المفكرة ، والتي لا يفلت أحد من أهل الوعي من ضرورة الادلاء فيها برأي ، أو ضرورة اتخاذ « موقف » كما يقول الوجوديون المعاصرون ·

ونحن اينما ولينا وجوهنا في مجتمعنا الحاضر وجدنا انفسنا امام المسائل الفلسفية وجها لوجه ، والتقينا معها باللغة الخاصة التي لم يكن للفلاسفة بعد من ال يبتدعوها لاستعمالها فيما يقولون وفيما يكتبون · ومرة اخرى نقول ان الادباء والفنانيل والعلماء والسياسيين ورجال الاعمال - جميعهم يتفلسفون على طريقتهم ربما دون ان يشعروا ، واحيانا على الرغم منهم ، وكل انسان محتاج الى ان يفهم لغة الفلسفة ، لكي يقرأ ما بين السطور في جريدته اليومية ·

ولقد كان للصفوة من النظار الاقدمين ، المعنيين بنمو الثقافة في كنف الاسلام فضل لا ينكر في تطويع اللغة العربية للتعبير عن حاجات العصر وشحد الاذهان المفتحة للوفاء بمطالب الفكر ، وكانت ثمرة جهودهم الدائبة في هذا المجال السراء للفة والفكر معا ، اذ كانت عنايتهم بالالفاظ عناية بالمعاني ايضا ، وفي الوقت عينه ، فلا ريب انهم حين زودوا لغة الضاد بذخيرة من المصطلحات الدالة في مختلف ضروب المعرفة ، بين عربية ومعربة واعجمية ، قد زودوا الفكر العربي بمفاهيم جديدة ، ونقلوه من مرحلة الدلالة الواحدة بالمترادفات العديدة الى مرحلة الرؤية الواضحة للفروق الدقيقة بين المعاني المتداولة أو المالوفة ، ولذلك صح للعلامة ابن جني ان يقول في الردك على من ادعى على العرب عنايتهم بالالفاظ واغفالهم امر المعاني : « فاذا رأيت المحرب على من ادعى على العرب عنايتهم بالالفاظ واغفالهم امر المعاني : « فاذا رأيت المحرب فلا ترين ان العناية اذ ذاك انما هي بالالفاظ ، بل هي عندنا خدمة منهم للمعاني وتنويه فلا ترين ان العناية اذ ذاك انما هي بالالفاظ ، بل هي عندنا خدمة منهم للمعاني وتنويه وتشيريف » .

واذا كانت هذه نظرة علماء العربية الى العلاقة الوثيقة بين اللغة والفكر ، فلا عجب ان نراههم يعكفون على فنهون المعارف في عصرهم يرتبونها ويصنفونها ويضعون المعارف في المع

المعاجم الجامعة لمصطلحاتها الشارحة لمفرداتها ، واستطاعوا بذلك ان يسؤدوا ، في اخلاص وأمانة ، خدمة مذكورة مشكورة للمتأدبين والدارسين من أبناء هذه الامسة الناهضة ، أذ جعلوهم يشعرون عن طريق اللغة المقدودة على قد الفكر بسيطرة الانسان على الطبيعة أو بسيادة ( الذات ) على ( الموضوعات ) كما يقول المثاليون المحدثون ·

ولكن حين طوى الفكر جناحيه ، وفترت نوازع البحسث والتنقيب باغتراب روح السيادة والاستقلال ، تخلف أبنساء العربية عن اللحاق بركب الحضارة الانسانية ، فتخلفت اللغة عن مسايرة الفكسر في تصعيده وتحليقه فمنذ « احصاء العلوم ، للفارابي ، « والرسائل » لاخوان الصفا ، و « رسالة الحدود » لابن سينا ، و « مفاتيح العلوم » للخوارزمي ، و « ارشاد القاصد » للاحفاني ، و « التعريفات » للجرجاني ، و « كشاف اصطلاحات الفنون » للتهانوي ، انصرف أغلب علمائنا عن التأليف في العلوم العقلية ، واهملوا التصنيف في المعاجم العلمية ، واقتصر المحدثون منهم على النقل عن اللغات الاروبية ، دون ان ينتبهوا الى الافادة من التراث العربي القديم ،

ولكن نود ان نسج تنويهنا بالجهود القيمة التي بذلها مجمع اللغة العربية في العشرين سنة الاخيرة ، لوضع المعجم الفلسفي الذي ظهرت معه الى الآن ست كراسات ، وتحتوي على المصطلحات الفلسفية باللعتين الفرنسية والانجليزية ، مسع مرادفاتها العربية ، وتعريفاتها الموجزة (1) ، ونود أن ننوه أيضا بمجموعة «مصطلحات الفلسفة» اصدرتها لجنة الفلسفة للمجلس الاعلى لرعاية الفنون والأداب سنة 1961 · وكتاب «المعجم الفلسفي» ليوسف كرم ومراد وهبه ، (1966) (2) وهي كلها متباركات عربية نافعة لتحديد أصول الفكر المعاصر وبيان ركانره الفلسفية ·

<sup>(</sup>I) ويوالى المجمع اصداره ابتداء من سنة 1962 ·

 <sup>2)</sup> ينبعى أن نضيف السى أن صديقنا الاستاذ الدكتور عبد العرير الحبابي اصدر
 معجما فلسفيا باسم المعيز الاصالة •

## دروس يمليها عثمان أمين

- جاه العلم والفلسفة فوق كل جماه
- جمال المقيقة وجلالها فوق كل جمال وجسلال

--- د ابراهيم مدكور رئيس مجمع اللغة العربية بالقاهرة ورئيس اتحاد المجامع العربية

كم املى عثمان امين في حياته علينا وعليكم دروسا واعية ، روى فيها ما روى ، وامعن ما امعن ، روى بعقله ، وامعن بقلبه • فجلا امورا غامضة ، وحل مشاكل معددة ، وكشف عن حقائق ثابتة ، وادلى باراء صائبة • وفي وسعه اليوم ان يلقى علينا دروسا اخرى كلها عظة وعبرة ، وتوجيه وحكمة • وما اجدرنا ان نصفى اليها ونعيها ، وأن نفيد منها ونعمل بها • وانا على يقين من

انكم كنتم تستطيبون دائما حديثه وتعجبون ببحثه · وما دمنا هنا في قاعة الدرس ، فانه يروق لي ان اعرض عليكم نماذج من هذه الدروس ، وهي كلها مستمدة من حياة عثمان امين ومسلكه وشخصه ·

ت) القيت بكلية الآداب - جامعة القاهرة - مساء الاثنين 4 ديسمبر 1978 •
 وقد أرسلها الينا الاستاذ مدكور ، ضمن وقائع الجاسة العلنية التي اقامها مجمع اللغة العربية بالقاهرة لتابين الفقيد عثمان أمين ، للنشر في الأصالة •

واولها حبه لعمله ، وتفرغه له . واقباله عليه ، حب عميق اكيد ، ينبعث من القلب ، ويقوم على الايمان واليقين • حب للقراءة والاطلاع ، للافادة والاستفادة ، وما كان اسعده يوم أن يقف على بحث ممتع أو كتاب قيم ، أو يوم أن يخرج مؤلفا يفيد منه الباحثون والدارسون ، واني لاعلم أن أحب الاوقات اليه هي تلك التي كان يقضيها في مكتبته بين كتبه ومراجعه ، قارئا أو كاتبا باحثا أو مؤلفا ، ولا أشك في أن هذه المكتبة قد خففت عنه كثيرا من هموم الدنبا والامها • وكلكم يعرف حبه لتلاميذه وطلاب درسه ، فكان يانس لهم كمل الانس ، ويطيب لسمه أن يحاورهم ويناقشهم ، ويحسرص على أن يوجههم ويرشدهم ، ويباهي بنبوغهم وتفوقهم ، ويسعد بأن ينزلوا منه منزلة الزملاء والاصدقاء ، فكان المربى الحق والمعلم الرائد •

وشان المحب ان يشقى من أجل ما يحسب ، وأن يعاني ما يعاني ، وأن يبذل في سبيله ما يستطيع من وقت وجهد ، وينفق ما يملك من صحة وعافية · وقد شقى عثمان أمين فعلا في عمله ومنحه الكثير · فقد بصره أو كاد ، وأصيب في سنواته الاخسيرة بعلة كانت دون نزاع ولبدة جهوده الطائلة المستمرة ، ومعاناته القاسية · وكم كنت أود أن أزوره مترددا في مرضه ، وأن أقضى بعض الوقت الى جانبه ، ولكني كنت أحداثي ذلك أشفاقا عليه · وكم عز عليه أنه لا يستطيع متابعة درسه وبحثه ، والاتصال بتلاميذه وأبنائه حتى أخر لحظة من حياته ·

احب عثمار امين الدرس والبحث ، فوقف نفسه عليهما ، وتفرغ لهما ، وصرفاه عن زخرف الدسيا ومهاهجها ، فلم يطلب مالا ، وكان في وسعه أن يفعل وأن يحصل منه على ما يريد · دعته الى الدرس والمحاضرة جامعات شتى عربية وغير عربية ، ولم يستجب الا لقليل منها ، ولم يخرج من رحلاته بشيء يذكر · ولعن أقسى هذه الرحلات سفره السنوي الى لقاء الجزائر ، تلبية لرغبة تلميذ عزيز عليه ، ومسا كان أشبهه في هذه السفرات بالمتطوعين والمجاهدين في سبيل الله · واذكر أني كلفت مرة أن أرجوه في أن يقضى عاما دراسيا في باكستان ، وما كان يرفض لي طلبا ، فلبي وقضى عامه في حدود الكفاف ، ونحن نعلم ظروف باكستان الاقتصادية والمالية · ولم يتردد عثمان أمين في المعاونة والمساعدة ، وفي أن يؤدي ضريبة العلم والمعرفة عسن طيب خاطر · أمين في المعاونة والمساعدة ، وفي أن يؤدي ضريبة العلم والمعرفة عسن طيب خاطر · وأغلب الظن أنه رفض العروض المغرية التي كانت توجه اليه مؤثرا البقاء قريبا مسن مكتبته ، لكي يستطيع متابعة الدرس والبحث ، وما أغناها من مكتبة متحصصة ، وأنا على يقين من أنه سعيد الآن في قبره كل السعادة ، لان هذه المكتبة أهدبت الى جامعته ،

وستبقى موردا عذبا للدارسين والباجثين · ولا أشك في أن كليته تقدر هذا الاهداء الكريم ، وتسجله بما يستحق من تكريم ورعاية ·

ولم يسمع عثمان أممين الى جاه ، وكانت أبوابه مفتحة أمامه ، ومن بين تلاميذه واصدقانه القادة والرؤساء ولكنه كان يتحرر من ذوى النفوذ والسلطان ، فلا يقترب منهم ولا يسعى اليهم وكانت كلمة الحق عنده فوق كل كلمة ، ولابد له أن ينطق بها ، رضى الناس أو غضبوا و

وقديما قيل . « ان قول الحق لم يدع لى صديقا » ومهما يكن من أحر فان فقيدنا كان يؤمن فيما يبدو بأن جاه العلم والعلسفة فوق كل جاه ، وأن أمن بهذا فليكون .

#### 보기보

والدرس الذي نخرج به من كل هذا هو أن عثمان أمين يدعو شباب اليوم دعوة مخلصة الى أن يحبوا عملهم في صدق وأن يلتزموا به في أمانة وأن يقبلوا عليه اقبالا تاما والدهر يجد ولا محل لان نهزى وفي حبهم ما يذلل الصعاب ويشق الطريق ويقود الى النجاح واياهم أن يكون هدفهم مجرد أداء الواجب أو سلد الخانة كما يقال أو دفع المسؤولية أنهم أن أحبوا عملهم سعدوا به وجنوا ثماره على خير وجله .

#### \* \* \*

لقد تسلح عثمان أمين لعمله باسلحة شتى ، أخصها صبر وجلد ، وقد رزقه الله صبرا يغبط عليه ، وجلدا مكنه من تحمل كثير من المصاعب · نفسه طويل ، ومثابرته لا تنقطع ،ومتابعته دائمة لم يتعجل نشرا ، ولم يبتغ قط اعلانا ولا دعاية · وقد أولم بالتجويد الى أقصى درجة : تجويد فى خطه ، تجويد فى أسلوبه ، تجويد فى درسمه وبحثه ، تجويد فى مظر مؤلفاته وكتبه ، واستحق عن جدارة لقب الفيلسوف الفنان · كان يحب الجمال فى كل شيء ، وجمال الحقيقة وجلالها عنده فوق كل جمال وجلال · وكثيرا ما دفعه التجويد الى اعادة النظر فيما كتب وألف وقل أن يعيد طبع كتاب من كتبه ، دون تنقيح وتمحيض · يبدأ البحث فى شبابه ، ويتابعه فى عمق وتحقيق سنين طوالا ، ولا يكاد يخرجه للناس الا فى كهولته ، وأن بدأه كهلا روى فيه زمنا ، وربما لا ينشره الا فى شيخوخته · وأنا أعلم أن بين مخطوطاته معجما فلسفيا يرجع الى ربع

رن أو يزيد وفي مخلفاته مذكرات ودراسات أر جو أن تخرج إلى النور ولن أقيف لآن عند انتاجه القيم الغزير ولا عند آرائه وفلسفته وقد عرضت لشيء من ذلك في صدير و الكتاب التذكاري و لبلوغه سن السبعين الذي قدم للمطبعة مع الاسف منيذ يام فقط وكان ينبغي أن يظهر منذ زمن لكي تقدم التحية في حينها لمن هو جدير بها وكانما شاء القدر أن يكون هذا الكتاب تذكارا لرحيله عنا وكم يذكرني صنيع عثمان مين في تأليفه وانتاجه بما جرى عليه نفر من شيوخ المستشرقين الالمان في أخريات لقرن الماضي وأوائل هذا القرن وقد كانوا يقفون عند الموضوع الواحد عدة سنين وأذكر من بينهم اللغوي الكبير فيشر الذي قضى نحو نصف قسرن في اعداد معجم اريخي للغة العربية والعربية والمنافق العربية والعربية والمنافق العربية والمنافق المنافق المنا

ولسوء الحظ جاءت الحرب العالمية الثانية ، فاعترضت جهوده ، وعاجلته المنية ، حرمنا من ثمار هذا النفس الطويل ·

\* \* \*

وهنا ايضا يوجه عثمان امين دعوة اخرى الى ابنائه وتلاميذه بالتاني والتجويد ، نأن لا يؤدي الى كسل أو تباطؤ ، وتجوبد يكشف عن هممهم ومواهبهم ، ويضعهم فى صاف شباب العالم المتقدم · حقا أنا نعيش فى عصر السرعة ، ولكننا نعيش أيضا فى عصر الاجادة والاتقان وسرعة بلا تجويد جهد ضائع ، وعمل لا قيمة له ·

\* \* \*

تسلح عثمان أمين لعمله بسلاح آخر له وزنه وقيمته ، ألا وهو زاده اللغوي الوافر لثمين · فقد تعلم العربية في صباه ، واستمر يجودها طوال حياته · عنى بالوضوح والسهولة ، والاناقة والدقة ، وعرف كيف يقدم فلسفته في ثوب قشيب جذاب · وكان برمن بأن العربية قادرة على أداء شتى المعاني واعقد النظريات ، ومن بين ما كتسب ما يسمو الى مستوى الادب الرفيع · واستطاع في مرحلة التعليم العسام أن يدرس يضما اللغة الانجليزية ، وتابع قراءاته فيها أثناء تعليمه الجامعي حتى تمكن منها · وكانت كلية الآداب تحرص قديما على أن يدرس طلاب الفلسفة لغة حية ، ففتع أمامه اب اللغة الفرنسية على مصراعيه ، وأولع بها ، واستمع فيها الى دروس ومحاضرات من أساتنته الفرنسيين شيوخ الفلاسفة المعاصرين ، أمثال برييه ولالند · وكان لبعثته من أساتنته الفرنسيين شيوخ الفلاسفة المعاصرين ، أمثال برييه ولالند · وكان لبعثته

الطويلة بباريس ما مكنه من أن يجود لغته الفرنسية تجويدا تأما ، فأحاط بتاريخها ، ووقف على كتابها وأدبائها القدامي والمعاصرين ، ودرس أدبها عامة درسا مستفيضا ، وكتب بها وألف وكان لكلية الأداب تقليد آخر يخيل إلى أنه أندثر تماما ، وهو توجيه نظر طلاب الفلسفة نحو اللغات الاروبية القديمة • فكان للاتينية درس منتظم طلوال أعوام الدراسة ، واحتفظ لليونانية بمكان في دراسات الامتياز • وقد نمي عثمان أمين زاده من هاتين اللغتين نموا واضحا أثناء مقامه في فرنسا ، وكثيرا ما استمع مجلس مجمع اللفة العربية في انصات اللي تحليلاته ومقارناته الدقيقة للاصلول اللاتينية واليونانية لبعض المصطلحات العلمية • وهذا الزاد هو أنجع وسيلة لبحث علملي أو فلسفي دقيق مكتمل ، وهكذا كانت بحوث عثمان أملين ، في تأليف أو ترجمة أو تحقيق ويكفي أن نشير من بينها إلى مثل واحد ، هو : « كتاب الفلسفة الرواقية » ، وفيه خير شاهد على ذلك •

\* \* \*

ومن هذا نستلهم درسا ثالثا نقف عنده ، وان لم يكسن الدرس الاخير من دروس عثمان امين ، فقد كان يرى ان المثقف الحق لابد له ان يتمكن من لفتسه القومية تمكنا تاما ، وان يتذوقها تذوقا صحيحا ، وان يعبر بها تعبيرا سليما · ويرى أيضا أنه لا يقبل بحال من جامعي طالبا كان أو استاذا ، أن يقف عند لفته الوطنية وأن جودها · بسل لابد له من لفة أجنبية على الاقل يجودها تجويدا يمكنه من القراءة والكتابة والتعبير السليم · وبذا يستطيع الاتصال بالفكر الانساني فياخذ عنه في صسدق ويعطيه في وضوح وجلاء ، والعلم لا وطن له ·

\* \* \*

لقد أعطى عثمان أمين فى حياته عطاء سخيا ، وها هو ذا يعطي اليوم بعد موته بنفس الروح السخية الكريمة • فقد كان ولا يزال قدوة مثلى ، ورائدا حقا ، ومعلما حسادقا ، ومسربيا أمينا •

تغمده الله برحمته وجزاء جزاء وفاقا على ما قدم لوطنه وامته · والسالم عليكم ورحمة الله ·

## خواطسر حسول موضوع الحريسة (١)

اعد هذا البحث عبد الكريم المراق متنقد الفلسفة \_ تونس

قسد يبسدو ان الحديث في هسذا الموضوع هو من السهولة بمكان خاصة وان كلمة الحرية قسد اصبحت متداولة عند جميع الناس حتى انه لا يكساد يخلو مجلس او مؤسسة صغر شانها او عظم من الحديث عن الحرية غير ان شيوع استعمال هذه الكلمة كان عاملا مساعدا جسدا عسل ان تتعبدد حولها المفاهيم تبعبا لاستعمالات النساس، والاوضاع الثقافية ، والاجتماعية التي هم عليها وبالتالى تبعا للزاوية التي تتعسدد من

خلالها رؤية هذا الموضوع ·أولذلك فان السؤال الذي يطرح نفسه هو الى اي مدى يتلاقى الناس حول مفهوم موحد لكلمة الحرية ؟

فنحن اذا ما نظرنا مثلا في تركيب مؤسسة العائلة ودرسنا نوع العلاقات السائدة بين العناصر التي تساهم في هذا التركيب من علاقات بين الابوين وعلاقات بين الابناء ثم العلاقات بين الآباء من جهة والابناء من جهة أخرى ، ان التعرف على الطريقة التي

<sup>(1)</sup> بحث القي في الملتقى الثاني للامام المازري بالمنستير بالجمهورية التونسية -

تبني بواسطتها هذه المعلقات يقودنا حتما الى الحديث عن نوع التربية السائدة داخه هذه المؤسسة . هل ان اسلوب الكبت والقهر هو السائد ام إن طريقة الاهمال والحري الكاملة هي المعمول بها أم ان الابوين يوفران الجو السليم الذي يضمن المناخ المسلائد لتنشئة الاطفال تنشئة حرة مع اشعارهم بقيم المجتمع التي هم مدعوون للتقيد بها حتى ينشأوا نشأة اجتماعية سليمة ؟

ومن هنا يتبين كيف ان موضوع الحرية يلعب دورا اساسيا في ميدان حيدوي هو ميدان التربية وما قيل في هذا الموضوع عن العلاقات داخل الاسرة يصحح اريقال عن المدرسة هذه المؤسسة التي كانت على موعد مع قضية الحرية في التربية منذ نشأتها وقد ذهب المعنيون بشؤول التربية في هذه القضية مذاهب شتى بين مؤير ومعارض أو من هم من اصحاب الحلول الوسطى، ولا اعتقد أن الحوار سينتهي يرما الى حل بات في هذه القضية و

وشبيه بهذا ، بل وعلى نطاق اكثر اتساعا وأكثر حيوية المديث بمختلف الوسائل من مقروة ومسموعة ومرئية حول ما يعرف بالحرية المدنية التي لا معنى لوجودها الا في اطار الحياة الاجتماعية ) علما بأن هذا النوع من الحريات تقيده شروط خارجة عر نطاق الغرد وتحدده القوانين والانظمة الموضوعة للمصلحة العامة ، أي اننا لا يمكن ان نتصور حرية مدنية مطلقة الا اذا سلمنا مثلا مع ابن الطفيل بأن بطل قصته حسب ابن يقظان كان بالفعل يعيش لوحده في جزيرته النائية .

ان هذه الحرية المدنية هى اذن وفى الاسل حق طبيعى يتمتع به الانسسان داخل المجتمع فى اطار القوائين وهذا مثل: حرية القول وحرية العمل وحرية الاجتماع وحرية التملك، وحرية البيع والشراء، وحرية التعلم، واختيار الزوجة، ونوع المهنة وكذلك حق التنازل عن الملك بالمعاوضة أو بالهبة أو بالوصية •

ثم وبجانب هذا الطابع الاجتماعى المدنى للعرية نجد أن لها مظهرا سياسيا يتمشل في المطالبة بضمان حق الاشتراك في الاعمال العامة مثل الحق الانتخابي وحق مراقة اعمال السلطة المدنية وهذا هو ما يعرف بالحرية السياسية التي لا تتحقق الا في ظلا النظام الديمقراطي الذي يمارس فيه جميع الافراد حقوقهم في وضع القوانين والسهر على تطبيقها إما بصورة مباشرة أو غير مباشرة ومعلوم أن هذا المعنى لا يتحقق في ظلا النظم الاستبدادية التي تحرم افرادها هذا الحسق مع العلم بانه من طبيعة النظام -

لله تبدادي ان يكون مصحوبا بالظلم ، كما ان زوال الحرية السياسية يصحبه زوال الخرية المدنية .

ثم انه من المدلولات الشائعة لهذه الكلمة المدلول الاخلاقي المتمثل في حرية واستقلال الوادة الانسان عن الصعوط والمؤثرات الادبية سواء كانت حارجية مثل تأثير العادات والأراء والاوهام وعيرها من الميول الاجتماعية الاحرى التي تقيد الشعصية الفردية ، أم كانت ذاتية في الفرد نفسه مثل تأثير الاهواء والغرائز والعادات الفردية اذلك أن هذه المواعث من شأنها أن تؤثر في شعصية الفرد وتمنعه من الاتجاه نحو الغايات السامية ، فأصة وأن الحرية الاخلاقية تقتضي أن يكون الفعل صادرا عن تفكير وتأمل وعسلم وهذا يحرر شخصية الفرد من سيطرة الاهواء والحاجات الطبيعية وبذلك يسمسو وهذا يحرير نفسه من الجهل ويترقي الى درجة الكمال ، وهذا هو ما يعرف بحرية الكمال التي يقيدها العقل ومبدأ الخير وان هذا الصنف من الحرية هو مثل أعسلي يتطلع اليه الحكيسم باستمرار ويؤكد وليستز وكلما كان خضوعنا لاهوائنا أقسوى الشر مطابقة لاحكام العقل كانت حريتنا أوسع وكلما كان خضوعنا لاهوائنا أقسوى التن عبوديتنا أعظم و والما كان خضوعنا لاهوائنا أقسوى المناسوكنا التن عبوديتنا أعظم و والما كان خضوعنا لاهوائنا أقسوى المناسوكنا التن عبوديتنا أعظم و والما كان خضوعنا المناسة والمناسوكنا التناسوكية والمناسوكية و

ومن المؤيدات الدالة على حرية الارادة ان قراراتها واحكامها تأتي بعد تفكيسر يقردد وبذلك يكون الفعل الصادر عن الارادة مستقلا عن الشرائط الخارجية وكذلسك عن الداخلية من تصورات وعواطف أى ان فكرة الحرية تعتمل إمكان وقوع الفعل أو عدم وقوعه على السواء وفي حالة تساوى الاسباب المتعارضة تكسون النعل أو عدم وقوعه على السواء وفي حالة تساوى الاسباب المتعارضة تكون حرية الخمل أو عدم وقوعه على السواء وفي حالة تساوى الاسباب المتعارضة تكون حرية الخمالاة فهذه الحرية هي القدرة على أخد القرارات رغم عدم وجود المرجع وهي غير المحتيار التي هي القدرة على فعل الشيء أو عدم فعله و

وقد شغلت هذه القضية العقل الانساني منذ اقدم العصور وحتى اليوم ، منذ ذلك الله الدرستيبوس، القوريبائي نظر الى الحرية الانسانية في اطار ما يمارسه مسن الت مادية حسية آنية فكان شعاره « ولك اللحظة التي انت فيها فاغتنمها قبسل ان أوت ، في حين أن أبقور قد فضل لذة أدوم وأبقى هي اللذة العقلية في ظل التحسرر المحاوف حتى نعسم بالسعادة ، فالالهة لا يعبون بالمالم ، والعالم مادة وحركسة في غير ، ومن هنا فلا معنى للقدر ، ويتبين من هذا ان مذهب ابقور مادي هسسرف

وذلك انطلاقا من فلسفته الطبيعية التي اعتمد فيها فلسفة ديموقريطس في الجوهر الفرد، وبني عليها أراءه في الاخلاق والسياسة والاجتماع ·

وفي مقابل هذا الاتجاه الذي ينفي القول بوجود القدر نجد نزعة معاكسة كان قد مثلها زينون الرواقي • فبالرغم عن ان الرواقيين ماديون على مذهب هرقليطس الطبيعي ، أي انهم يتفقون في هذه النقطة مع الابيقوريين فانهم يخالفونهم في تصور المادة ذلك ان الرواقيين لا يعتقدون في الجوهر الفرد أي في الجزء الذي لا يتجزء من المادة بل يرور بأن المادة متجزئة بالفعل الى غير نهاية وأن النار هي التي تمسك اجزاء الجسم الواحد وتجعله واحداءكما انها هي التي تربط اجزاء العالم وتجعل منه كلا متماسكا • ورأيهم في النار هو رأي ه هرقليطس ، من انها شيء حي فيه قانون أو قدر أو عقل تعمل بموجبه وأن العالم جسم حي نفسه النار العاقلة • ثم انهم أصحاب نزعة حلولية أي لا يفصلون موجود واحدا يتطور من النار الصرفة الى مظاهر الكون المختلفة ، ثم تخلص النسار من هذه المظاهر فيحسدت « الاحتراق العسام » ، و تعود فتطور على نفس هذا النسؤ معكذا الى ما لا نهاية • وإذا كان في الطبيعة قانون وعقل وكان الانسان جزءا مسن الطبيعة . فوظيفته أن يحيا وفقا لنطبيعة ولنعقل والا كان متمردا على القانون الكسلى مقوهما نفسه مستقلا عن سائر الوجود وهو جزء منه مرتبط به كل الارتباط •

هذا ويتعرف الانسان على قانون سيرته بالرجوع الى ميوله الاساسية ، وقدد وضبعت الطبيعة فيه هذه الميول لتدله على ماذا تريد منه ·

ويمتبر حب البقاء الميل الاولي الذي يهديه الى التمييز بين ما يوافقه ويحفظ كيانه وما يضاده ويعمل على افنائه ·

واذا كانت الطبيعة في الجماد والنبات تتجه الى غايتها عفوا دون تصور ولا شعور واذا كانت في الحيوان تتجه الى غايتها بالغريزة دون تصور أو شعور فانها في الانسان تتخذ طريق العقل الذي هو اكمل الطرق لتحقيق اسمي الغيات ، والانسان مدعو لان يستكشف في نفسه العقل الطبيعي وان يترجم عنه بأفعاله . أي أن يحيي وفق الطبيعة والعقل ، كما أن الحكيم هو الذي يصبح الحكمة والخير في مطابقة ارادته للارادة الكلية • ذلك ان الارادة الصالحة هي شيء مطلق كالارادة الكلية، والانسان الكامل هو الذي يعنم ان كل شيء في الطبيعة انما يقسم بالعقل الكلي أو بالارادة الإلاهية أي

بالقدر؟ بحيث يعتبر ميوله بمثابة الوظائف لتحقيق هذه الارادة الكلية ويقبل ما اراده القسدد •

فاذا ابتلي الانسان بمرض أو أصابته مصيبة آثر ذلك لعلمه أنه مقدر عليه فيتوفر له الخير الحقيقى في كل حال · اللهم الا أذا نزلت به فوادح لا تطاق فله حينئذ أن ينتعر ليتخلص من حياة لم يعد فيها شيء مطابق للطبيعة ، وفيما عدا هذه الشدائد فأنه يصعد للدهر ، لا يخاف ولا يرجو ولا يأسف ولا يندم بل يرتفع بنفسه فسوق كل شيء ويحتفظ بحريته وينعم بغضيلته ·

اما الانسان الشرير أو الضال فهو الذي غابت عنه فكرة الطبيعة الكلية فاتضد نفسه مركزا للوجود وانحرفت ميوله عن استقامتها الاولى فعارض الخير الكلي باشباح من الخيرات الجزئية أو المنافع وحصر سعادته فيها فتعرض لشتى الهموم والآلام لان افعاله مناقضة للحكمة كل المناقضة وكلها عصيان للطبيعة وللعقل ·

ان نفس هذا المعنى يكاد ان يكون قد ظهر من جديد على يد خصوم المعتزلة مسن اتباع « جهم ابن صفوان » مع الفارق الجوهري في المنطلق ذلك انه في حين ان منطلق الرواقيين هو المادة نجد ان منطلق الجبرية هو الله بما له من قدرة مطلقة وارادة مطلقة وشاملة • فقد ذهبوا الى القول بان الانسان مجبور ، وليست له ارادة حرة ولا قدرة خاصة به على خلق أفعاله ، انه كالريشة في مهب الرياح أو كالمشبة تتقاذفها الامواج وانما يخلق الله الاعمال على يديه ، وتنسب الافعال الى الانسان مجازا ، كان ينسال : خسرب فلان وكتب واساء وهذا مثل قولك : اثمرت الشجرة وتحرك الحجر ، وطلعت الشمس ، وامطر السحاب • ومن أدلتهم · ان الانسان ان كان موجدا لافعاله وخالقا لها وجب ان تكون هناك أفعال لا تجرى على مشيئة الله واختبارد ، ويكون هناك خالق غير الله وكذلك استدلوا بآيات من القرآن تدعم موقفهم مثل قوله تعالى : « الله خالق كل شيء » • « والله خلقكم وما تعملون » •

وفى مقابل هذا الاتجاه الجبري نجد النزعة العقلية الاعتزالية المتحررة التي أقامت مذهبها على القول بأن ارادة الانسأن حرة وأن له قدرة خاصة به يخلق بها أفعاله ، ذلك لان أفعال العباد مخلوقة لهم ، ومن عملهم هم ولبست من عمل الله ، وباختيارهم المحض، ففي مقدورهم أن يفعلوها وأن يتركوها من غير دخل لارادة ألله وقدرته ، أن الحركة الارادية مرادة للانسان مقدورة له بخلاف الحركة الاضطرارية فلا دخل له فيها .

ثم انه لو لم يكن الانسان خالقا لأفعاله لأ بطل التكليف ، اذ لو لم يكن قادرا على ان يفعل والا يفعل ما صبح عقلا ان يقال له افعل ولا تفعل ولما كان هناك محل للمسدح والذم والثواب والعقاب بل ما كان لنبوة النبيء واصلاح المصلح فائدة • وفوق هذا فقد استدلوا بكثير من الآيات القرآنية لتأييد موقفهم من هذه القضية من ذلك مثلا قوله تعالى . و ان الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بانفسهم » • ومن حججهم أيضا انه : ان كان الله خلق أعمال الناس فهو اذن لا يرضى عما يفعل وينضب مما خلق ودبر •

وامام هذين الاتجاهين المتعارضين حاول أبو الحسن الاشعري العثور على حسل وسط فاخترع ما أسماه و الكسب و واساسه أن الله تعالى أجرى العادة بخلق الفعل عند قدرة العبد وارادته فهذا الافتراض هو الكسب وهسو في المعتبقة جبرية مقنعة لان القدرة الحادثة لا تؤثر في المقدور .

وكذلك حاول ابن رشد أن يتقدم بحل جديد له طرافته الخاصة فقال : « يظهر أن الله تبارك وتعالى قد خلق لنا قوة نقدر بها أن نكتسب أشياء هي أضداد ، لكن لما كان الاكتساب لتلك الاشياء ليس يتم لنا الا بمواتاة الاسباب التي سخرها الله لنا من خارج وزوال العوائق عنها كانت الافعال المنسوبة الينا تتم بالامرين جميعا ، ثم يضيف ابن رشد بعد أن يؤكد أن هذه الاسباب التي سخرها من خارج ليست هي متممة للافعال التي نروم فعلها أو عائقة عنها فقعل ، بل هي السبب في أن نريد أحد المتقابلين • يضيف التي نروم فعلها أو عائقة عنها فقعل ، بل هي السبب في أن نريد أحد المتقابلين • يضيف التصديق ليس هو لاختيارنا ، بل هو شيء يعرض لنا عن الامور التي من خارج • مثال التصديق ليس هو لاختيارنا ، بل هو شيء يعرض لنا عن الامور التي من خارج • مثال ذلك أذا ورد علينا أمر مشتهي من خارج استهيناه بالضرورة من غير اختيار، وكذلك أذا طرا علينا أمر مهروب عنصه من خارج كرهناه باضطرار فهربنا منه وأذا كان هكذا فارادننا محفوظة بالامور التي من خارج ومربوطة بها » •

ثم ان ما نقوم به من أعمال هو نتيجة أمرين: « أسباب خارجية وأرادة ذاتية ، ولما كانت مذه الأسباب المنزجية تجرى على نظام محدود وترتيب منضود لا تختل أبددا المكانت أرادتنا الداخلية معلولة بهذه الأسباب كانت أرادتنا كذلك جارية على نظام معدود ، والنظام المعدود الذي في الأسباب الخارجية والداخلية هو القضاء والقدر الذي كتبه الله على عباده وهو اللوح المحفوظ « بحيث أذا نحن نظرنا إلى الأسباب النارجية وحدها قلنا أن الانسان مجبور وأذا نظرنا إلى الأرادة وحددها قلنا : أن الإنسان مختار وبهذا يمكن الجمع بين الآيات التي يدل ظاهرها على التعارض : « وبهذا

تنعل جميع الشكوك التى قيلت فى ذلك أعني الحجج المتعارضة العقلية ، اعني ان كون الاشياء الموجودة عن ارادتنا يتم وجودها بالامرين جميعا اعني بارادتنا وبالاسباب التي من خارج ، فاذا نست الافعال الى واحد من هذين على الاطــــلاق لحقت الشكوك المتقدمة » (1) .

وهكذا نرى كيف أن أبن رشد مال ألى تقديم حل هو أقرب ألى التسليم بالمضرورة الفلسفية و هنا نصل إلى طرح المشكل بهذه الصيغة : هل يمكن القول بعد هذا بأن للانسان حسرية مطلقة ؟

ان هذا التساؤل يبقى غير ذي موضوع بعد أن تبين الى أي مدى يكون الانسان معرضا لعوامل وأساب تعمل على الحد من هذه الحرية . الامر الذى يؤكد نستها في مقابل حرية مطلقة تنقى حاصة بالمطلق وحده أى بالاله · وفي هذا المعني يقول «لنيتز» أن الله وحده كامل الحرية ، أما النفوس المخلوقة فلا حرية لها الا من حيث هي قادرة على القخلص من الاهواء ·

اعتقد انسه يجب النظر في موضوع الحرية من ناحيتين : الناحية النفسانية الشعورية والناحية الكونية الكونية الله ان هذا الموضوع قد بحث من حيث هو ظاهرة مسن ظواهر الشعور كما بحث باعتباره يمثل حادثة تتنافى مع التقيد الطبيعى .

لقد أكد العديد من الدارسين على أن الشعور الفردى شاهد على وجود الحرية ، ذلك اننا نشعر خلال الفعل الارادى بأننا الحرار ، حتى قال ، همرى برقسون ، بأن الحرية هى احدى ظواهر الشعور ، كما قال « بوسويه » « كل منا يصني لعنوت قلبه ويستشير نفسه يشعر بأنه حر الارادة بقدر ما يشعر بأنه مدرك وعاقل » بحيث كل انسان في مقدوره أن يدرك هذه الدرجة من الشعور اذا كان عاقلا مدركا ·

ثم ان الحرية في نظر « ديكارت » يدركها الانسان ادراكا حدسيا دور ما حاجة الى برهان عقلى ، ذلك ان الانسان يشعر بها في داحله حتى انه من رأي «بوسويه» . ان الانسان السليم العقل لا يحتاج الى البرهان على حريته لأنه يشعر بها في داحله قبل الفعل واثناءه وبعسيده -

<sup>(1)</sup> الكشف مناهج الادلة ـ ابن رشد •

فنحن نشعر بالحرية قبل الفعل لما لنا من حرية النظر بالاسباب واخضاع نزعتنا لميان المقال •

كما نشعر بالحرية اثناء الفعل لان العقل يدرك حركة الفعل من داخل فيطلع على عفوية الارادة في تصور الغاية ويدرك أن الحرية في المذاكرة وأخذ القرارات ، بحيث نشعر بان التامل يوجه الانتباء الى الاسباب المعقولة ويجمعها حول الغاية المقصودة من غير أن يكون مقيدا كل التقيد بالعوامل القوية ، ثم اننا أثناء أخذ القرارات نشعر بأننا أحرار في أتباع الاسباب أو الامتناع عنها ، أي أنه يمكن القول بأن الانسان يشعب بأنه قادر على الفعل بقدر ما يشعر بأنه عاقل حيث يشعر في الحالة الثانية أنه مفكر .

ثم اننا نشعر بالحرية بعد الفعل ، عن طريق الشعور بالمسؤولية الناشئة عن الفعل فلولا اننا احرار لما شعرنا بالمسؤولية ولا بارتياح الضمير او تبكيته بعد الاحسان او الاساءة ، فنحن نشعر بالحرية لاننا نعلم أن مباشرة الفعل أو اتمامه أو الانصراف عنه كل ذلك متعلق بنا كما أن الندم عن أفعالنا السيئة هو ندم على سوء الاختيار وهو حالة شعورية ولا ريبان الفعل الحر بهذا المعنى مشابه للكشف العلمي أو الاختراع الفني ، فما الكشوف العلمية والاختراعات الفنية الا ظاهرة من ظواهر الفاعلية النفسية المسرة حتى أن الفيلسوف الالماني و كانط ، جعل من الحرية اساسا للحياة الاخلاقية فقسال : والواجب يتضمن الاستطاعة والحرية ليسست أمسرا تجريبيا بل هو موضوعة من موضوعات المقل العلمي ولا وجود لها في عالم المسوادث لان هسذا العالم لا يدل على تقيد المركات العليمية فحسب بل يدل أيضا على تنبيد المركات الارادية أما الشيء بذاته فيشتمل على الحسرية كما يشتمل على الاختيار فالحرية خارجة عن العسالم المحسوس غير مقيدة بالزمان والمكان ومن هنا فهي شرط للواجب والمسؤولية معا » نلك أن معاقبة المضطر شبيهة بمعاقبة الحجر على السقوط أو معاقبة المعدة على الهضم .

ان هذا الموقف الكنطي يؤكد بوضوح على القول بأن المرية قيمة تستمد وجودها من عالم خارج عن اطار مقولتي الزمان والمكان أي هي قيمة مطلقة وعامة ولكن ما هو موقف الفلسفة الوجودية من هذا ؟ أن الحرية ليست موضوعا خارجا عن الانسان ولكنها معاناة يميشها صاحبها أثناء العمل ومن خلال هذا يثبت وجود الانسان وتتقرر شخصيته فذلك أن الحرية في نظر الوجودي ليست موضوعا محددا يمكن أثباته بالبرهان انطقي كما هو الشأن بالنسبة للنظريات الرياضية لان الانسان ما هو الا مجموعة مسن

إعمال حرة ومتجددة باستمرار . ذلك الله ماهيته هي الحرية نفسها . فالحرية عند الانسان هي حرية فردية كما أن ماهيته هي الحرية نفسها حتى أنه كان شعاره ، « أنا حر فأنا اذن موجود » وانطلاقا من أن الانسان هو وحده من دول سائر الموجودات يقوم بأفعاله عن وعي وتلقائية فهو الكائن الوحيد الذي يتصف بالحرية دون بقية الموجودات التسي تخضع في تكوينها للقوانين الطبيعية ،

ثم ان الوجود سابق عن الماهية ولذا فان الانسان يصنع ماهيته الخاصة به عن طريق وعيه واختياراته الحرة وبذلك يحقق النموذج الذى يراه ملائما لشخصيته ومن هنا كانت الحرية ظاهرة شخصية وهي وحدها المعبرة عن وجود الانسان، هذا الانسان الذى رمي به فى هذا العالم دون ارادة منه وحكم عليه بأن يكون حرا وأن يتحمل نتائج اختياراته .

كانت هذه نظرة سريعة حول موضوع الحرية باعتبارها حالة شعورية ثم شعورية واعية الله منع التعبير كما هو رأى الوجوديين ولكن ادا كال الشعور دليلا على الحرية فان هدا ينسغى أن لا ينسيسا بأل العلم يقوم على التقيد الطبيعي ، دلك أن الانسال نفسه ظاهرة طبيعية وهو يخضع في الكثير من أنماط سلوكه الى طبيعة تركيبه البيولوجي بعبث يمكن القول بأن الشعور بالحرية لا يعدو كونه وهما ينشأ عن حهلنا للمرورة واليس المالم والمستهوى والسكران يتوهمون انهم يمارسون أفعالهم بحرية وشعرت بدورانها وهي بحهل كانب الابره المغنطة أو المروحة أو دوامة الماء واعنة وشعرت بدورانها وهي بحهل سبه اليست تتوهم إنها تدور من تلقاء نفسها حرة مختارة و

ومن هنا هل يمكن القاكيد بان الحرية بمعناها المطلق غير ممكنة الوجود بالنسبة للانسان ؟ و في حالة التسليم بهذه الحقيقة على أساس أن الحرية كصورة مجردة هي حرية كاذبة وصورة وهمية من صور الحرية « هيقل » وفي هـــذه الحالة اذن يمكــن القول مع هيقل بأن الحرية هي وعبي للضرورة ؟ان هذا الوعبي للضرورة يتمثل في معرفة القوانين التي تقف حائلا دون تحقيق الحرية سواء اكانت هذه القوانين ذات طابــع القوانين أو اجتماعي أو طبيعي أو نفسي أو بيولوجي .

ومن هنا يكون الهدف من عملية التحرر ليس في ازالة هذه القوانين والتخلص منها أي ليس في تغيير الطبيعة ولكن في استغلال هذه المعرفة بمهارة في سبيل تحقيق أهداف الانسان وبهذا تكون المرية الانسانية أمرا نسبيا ناميا ومتطورا، وهذا هو ما عرف بعملية التحرر الذي تجسمه محاولات الانسان في أن يللتم بين متطلبات الضوابط

الاجتماعية ومتطلبات توق الانسان نعو ارضاء ميله لان يعيش حسرا • وبهذا تكون الحرية سعيا متواصلا نحو ايجاد ظرف أفضل من العيش وفي شتى مجالات الحياة •

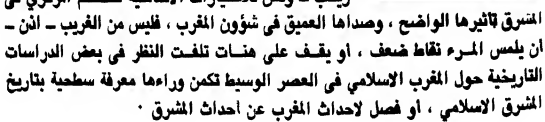
ومن هنا تكون الحرية وعيا بالوجود وممارسة شاملة في اطار لا نتجاوز فيه حدود الآخرين • ومما يؤكد هذا ان الانسانية على احتلاف أجيالها وفي شتى بقاع الدنيا كانت وما تزال تصارع من أجل فك القيود ورفع الضيم وفي هذا ارضاء لمنزعة طبيعية في الانسان تدفع به الى التحرر •

غير أن هذه النزعة قد يعتريها شيء من الفتور فتضمر وتختفي نتيجة لتواصل عملية القمع والكبت لمدة طويلة الامر الذي يؤدي الى أن يعتاد الناس العبودية ولل رق فيحبوا الاغلال التي تقيدهم وبهذا تعوض ظاهرة العبودية كشيء مكتسب ظاهرة التحرر كاستعداد طبيعي ومن أجل هذا فأن الحذر الدائم واليقضة المستمرة هما أمر لازم في سبيل الحفاظ على الحرية وحمايتها .

# سياستة الخلافة الاموية تجاه المفسرب ولا سيما في الميسدان المسالي

ان الجوانب التي تهمنا في هذه الدراسة هي مسا يتمسل منها بالسياسة الاقتصادية والجبائية ، ولكن السياسة التي اتبعتها الخلافة الاموية في المغرب في هذا الميدان تعكس سياسة مالية عامة للخلافة ، ومن هنا فانه لا يمكن فهم هذه السياسة الا في نطاق رؤية كلية شاملة لقضايا المجتمع العربي الاسلامي خلال العصر الاموي .

ان لتاريخ المغرب الاسلامي ميزاته الخاصة \_ دون ريب \_ ولكن للاختيارات الاساسية للحكم المركزي في



ونسلاحظ بسادىء ذي بسدء:

أولا - أن المصادر التي تروي لنا أخبار الحكم الاموي لبلاد المغرب تعد متأخرة عن زمن الاحداث حيث أن أقدم نص بلغنا قد ألف بعد مرور ما يربو عن قرن من سقوط

الخلافة الاموية ، ونعني هنا « فتوح مصر واخبارها » لابن عبد الحكم ( 182 - 257 - 257 = 9 م ) (1) ، وهو أمر يضع أمام الدارس بعض الصعوبات ، ولكن هدذه المصادر المتأخرة نسبيا تعد أساسية ، لانها تنق عن مصادر لم تصل الينا  $\cdot$ 

ثانيا ـ ان معلوماتنا عن تأثير ذلك التحول الجذري الذي عرفته الحياة الاقتصادية والاجتماعية في المجتمع الاسلامي ، وقد بدأت تبرز معالمه منذ عهد الخليفة الثالث عثمان بن عفان (2) ، وتبلورت مع اتساع نطاق الفتوحات الاسلامية ، وتحول العالم الاسلامي الى مركز رئيسي للدورة التجارية العالمية ، وادى ذلك الى ازدهار فئسات اجتماعية ، ولا سيما فئتي اصحاب الملكيات العقارية الضخمة والتجار ، في الحياة الاقتصادية والاجتماعية للمجتمع المغربي في العصر الاموي قليلة جدا ، ومن المعروف ان بروز حركات المعارضة السياسية ـ الدينية مرتبطة وثبق الارتباط بذلك التصول ، في العصر الاموي وتنظيم شؤون الذراج ، وأساليب جمع أنواع الجباية ، ولكس في العصر الاموي وتنظيم شؤون الخراج ، وأساليب جمع أنواع الجباية ، ولكس الاخبار حول هذه المسائل نادرة جدا · قد يتساء المرء هنا قائلا : الا يمكن قياس وضع الملكية العقارية في المغرب في العهد الاموي بوضعية أراضي السواد في العدراق ، واراضي بلاد الشام ؟

قد يقبل المرء ذلك بالنسبة للاراضي التي كانت بيد طبقة النبسلاء البيزنطيين ، ولا سيما في افريقية ، ولكننا نعتقد أن الوضع يختلف في المغربين : الاوسط والاقصى ، وهي المنطقة التي عرفت بكثافتها السكانية ، وبسيطرة القبائل الكبرى عليها ، وعرفت ايضا باهمية الملكية المشاعية فيها .

ثالثا ـ أن النصوص ذات المحتوى الاقتصادي التي تشـــير الى الغنائم ، والى الهدايا التي كان يرسل بها ولاة المغرب الى دمشق نادرة ، أما مبالغ الجباية من خراج وجزية وصدقات ، ومدى انتظام ارسالها الى بيت المان في عاصمة الخلافة فاننا لا نعرف عنها شيئا ، أو نكاد .

ان جمع الاموال وارسالها لم يتم بصفة منتظمة ، فمن المعروف أن أحداث المغرب لم تنته بانتهاء ولاية موسى بن نصير ( 86 - 96 ه ) ، وفتح الاندلس ، بل اشتد امره الدر بداية انتفاضات الخوارج سنة 122 ه ، وسنرى أن ذلك لم يحدث صدفة ، بل جاء تعبيرا عن معارضة لسياسة معينة سلكها ولاة بني أمية في المغرب ، ولا سيما في ميدار السياسة المجبائية ،

تعتمد السياسة المالية للدولة الاموية على تنظيم سياسي عسكري ، واداري دعامته سلطة الولاة في أجزاء الخلافة ، وهي سلطة تستند الى قوة عسكرية تتالف نواتها .. في اكثر الاحايين ... من جند الشام ، ولا سيما في عترة الاضطرابات ، ولما تتأزم الاوضاع ، وتصبح مهددة لسلطة بني أمية فانهم يجندون من عشيرتهم ، ثم من سائر العرب ، وقد حدث ذلك بالخصوص في المغرب أيام حركات الخوارج ، فلما قدم كلثوم بن عياض القشيري سنة 123 ه لملاقاة جيش خالد بن حميد الزناتي على ضفاف وادي سبوكان يقود جيشا يتألف من ثلاثين الفا « قال ابن القطان : فيهم عشرة آلاف من صلب بنسي المية ، وعشرون الفا من سائر العرب » (3) ، وتعتمد في نفس الوقت على الصراع القبلي ، ولا سيما الصراع بين اليمانية والمضرية ، وقد اشتهر الامويون بانكاء ناره ، واستغلاله لفائدة حكمهم .

كان الولاة يتمتعون بنفوذ كبير في ولاياتهم ، فهم المسؤولون عن الشؤون السياسية والعسكرية والادارية والمالية ويعينون بدورهم قادة للجيش وعمالا ينوبون عنهم في مناطق تابعة لولايتهم (4) ، وقد يعين الخليفة عاملا على الخراج يرجع بالنظر اليه مناشرة ، ولم يقع الفصل في المغرب بين والي الحرب ، أو الصلاة ووالي الخراج ، كما مصر (5) ،

ويبلسغ نفوذهم في بعض الحالات شانا يتجاوز فيه الامر السلطة المطلقة لخدمة النظام الاموي فيصل الى كسب عدد كبير من الانصار والموالي ، وجمع شروة خدخمة تثير حنق الخلفاء انفسهم ، وتبعث في نفوسهم الغيرة ، ويمكن هنا أن نذكر مشالين ، مثال خالد بن عبد الله القسري عامل العراق (105 - 120 ه) ، ومثال موسى بن نصير عامل الغرب والاندلس ، فقد جمع الاول ثروة ضخمة ، ولا سيما من دخل الاراضي الزاعية الشاسعة التي اصبح يملكها بالعراق ، واطلق يد عماله في المناطق التي ترجع الاسواق . فقد اضطر الخلبفة أن بكتب اليه قائلا : « لا تبيعن من الغلات شيئا حتى تباع فلات أمير المؤمنين ، (7) ، ولما ختن طارق ابن أبي زياد خليفة خالد بن عبد الله القسري فلاكوفة ولده أهدى اليه « الف وصيف ووصيفة سوى الاموال والثياب ، (8) .

أما نفوذ موسى بن نصير ايام ولايته للمغرب والاندلس فقد تجاوز جمع شروة لاى من الغنائم لم يدخل المشرق قبلها اعظم وانفس ، وقد تسببت هذه الثروة بعد

نكبته في تتبع اسرته وانصاره بالمغرب، وتغريمهم مبالع طائلة (9) الى بعث قسوة سياسية في بلاد المغرب تعتمد على آلاف من الموالي والخدام، ولمعل هذا الحزب السياسي من الموالي والانصار الذي ركز اسسه في بلاد المغرب هو الذي السار خوف الخليفة المجديد في دمشق، وغضبه، وأدى في النهاية الى نكبته، ومطاردة اسرته وانصاره ببلاد المغرب والاندلس، يخبرنا ابن عذاري عن أهمية هذه القوة قائلا: (ثم ان يزيد ابن المهلب سهر ليلة مع الامير موسى)، فقال له: «يا أبا عبد الرحمن، في كم كنت تعتد أنت وأهل بيتك من الموالي والخدام؟ اتكونون في ألف؟ » فقال: « نعم والف الف الى منقطع النفس! » قال: « فلم القيت بنفسك الى التهلكة ؟ أفلا أقمت في قرار عنك، أوموضع سلطانك؟ » فقال: « والله! لو أردت ذلك لما نالوا من اطرافي شيئا! ، ولكني أثرت الله عز وجل ورسوله ولم أر الخروج عن الطاعة » (10).

ان الامثلة كثيرة حول النفوذ الكبير الذي كان يتمتع به الولاة الامويون في مناطقهم ، وقد كانت ولاية بلاد المغرب من الولايات الحساسة نظرا للصعوبات الكبرى التي واجهت الفتح الاسلامي للمغرب ، ولما اتسم به من هياكل اجتماعية ، ومعطيات ديمغرافية خاصة ، دعامتها الاولى العصبية القبلية ، وما يتصل بها من ميزات معينة ، فقد عين الامويون خلال فترة الفتح ( 27 هـ 60 هـ) لادارة شؤون المغرب قادة مشهورين في تاريخ الدولة الاسلامية مثل عقبة بن نافع ، وحسان بن النعمان الغساني ، وموسى ابن نصير ، ثم تعاقب الولاة الامويون على القيروان ، فبلغ عددهم تسعة في الحقبة المتدة من 96 هـ الى استقلال عبد الرحمن بن حبيب الفهدري عن مركز الضلافة منه 127 هـ (11) .

ونلمس فى تتبعنا لتراجم هؤلاء الولاة انهم مشهورون بولائهم للامويين ، وقد تولى الكثير منهم مناصب عليا قبل تسميتهم فى المغرب (١١ أ) ، فقد كان يزيد بن ابي مسلم احد تلامذة الحجاج ، فعمل لديه كاتبا ، ثم سماه صاحب شرطة ، وشغل بشر بن صفوان منصب والي مصر قبل تعيينه واليا على بلاد المغرب ، أما عبيدة بن عبد الرحمن السلمي فهو « ابن اخي ابي الاعور السلمي صاحب خيل معاوية بصفين ، (١٤) ، وكان عبيد الله بن الحبحاب ابن الحارث ، قيسيا بالولاء ، اذ كان مولى لبني سلول ، بارعا فى الفصاحة والخطابة ، حافظا لايام العرب واشعارها ووقائعها ، (١٤) ، وتقلب فى وظائف ادارية مختلفة الى أن سمي عاملا على خراج مصر سنة 100 ه (١٤) ، وكان كلثوم بن عياض القشيري شيخا من أعيان القيسية الخلص ، وتولى منصب صاحب

الشرطة بعاصمة الخلافة الاموية دمشق ، ثم عين هشام بن عبد الملك بعده على بلاد المغرب حنظلة بن صغوان الكلبي والى مصر •

ان اختيار ولاة المغرب من بين مشاهير القادة والموظفين يقيم الدليل على ما لمحنا اليه من اهمية هذه الولاية في سياسة مسركز الخلافة ، وهي الاهمية التي نلمسها في تسمية امراء الجيوش في مرحلة الفتح .

ويتساءل المرء هنا عن السياسة التي اتبعها هؤلاء الولاة في المغرب ؟

ان ادارتهم لشؤون المغرب لا تختلف عن الاساليب التي استعملها ولاة بني أمية مى بقية اجزاء العالم الاسلامي ، فقد ارتكبوا أخطاء فادحة كانت لها نتائج خطيرة في حياة المغرب ، وقد كان رد الفعل في المغرب تجاه هذه الاخطاء سريعا وعنيفا ، ولا سيما في المناطق الريفية لما تمتاز به من هياكل قبلية ، شانها في ذلك شان منطقة شمسرقي الجزيرة العربية (15) .

وبلغ تعسف الادارة الاموية لمشؤون بلاد المغرب درجة قصوى أيام ولاية تلمينة الحجاج يزيد بن أبي مسلم الذي حاول تطبيق السياسة التي اتبعها معلمه في العراق المحدث الطبري عن سبب قتله فيقول « وكان سبب ذلك أنه كان \_ فيما ذكر \_ عزم أن يسير بهم بسيرة الحجاج ابن يوسف في أهن الاسلام الذين سكنوا الامصار ، ممن كان أصله من السواد من أهل الذمة ، فأسلم بالعراق ممن ردهم إلى قراهم ورساتيقهم ووضع الجزية على رقابهم على نحو ما كانت تؤخذ منهم وهم على كفرهم ، فلما عزم على ذلك تآمروا في أمره ، فأجمع رايهم \_ فيما ذكر \_ على قتله فقتلوه » (16) ، ويورد ابن عذاري رواية أخرى في سبب قتله (17) ، ولكن الروايتين تشير أن إلى أن السكان الاصليين هم الذين ثاروا ضد سياسته التعسفية ، ودبروا خطة التخلص منه ، وحرصوا الاصليين هم الذين ثاروا ضد سياسته التعسفية ، ودبروا خطة التخلص منه ، وحرصوا الايدي من الطاعة ، وانما هو رد عمل ضد سلوك معين يتنافي مع أبسط مبادئ الاسلام والأسلمين ، فقتلناه ، واعدنا عاملك » (18) ، أما الفترة الثانية التي اشتد فيها تعسف والمسلمين ، فقتلناه ، واعدنا عاملك » (18) ، أما الفترة الثانية التي اشتد فيها تعسف السياسة العوية فهي أيام ولاية عبيد الله بن الحبحاب ، وسنرى مدى الظام والارهاق الذي بلغته السياسة الجبائية بصفة خاصة ،

وقد اشتهرت فترة قصيرة في تساريخ ولاة بني أميسة بالمغرب بحسن السياسة ، وعلى مبادىء الاسلام ، وهي فترة خلافة عمر بن عبد العزيز فقد قام بعزل محمد بن

يزيد القرشي ، وسمى مكانه اسماعيل بن عبيد الله ابن أبى المهاجر سنة 100 ه على حربها ، وخراجها ، وصدقاتها ، « وكان حسن السيسرة ، فأسلم البربر في أيامسه جميعهم » (19) ، ونلاحظ من جديد أن صدى سياسة الولاة يبرز في صفوف البسربر بصفة خاصة ، ولكننا نجد أكثر من اشارة الى ردود فعن صادرة عن السكان العسرب تجاه سلوك معين يبدو في تصرف الولاة الجدد ، ويمس هذا السلوك قادة مشهورين بين الاسر العربية التي استقرت بالمغرب (20) .

ولمنحاول الآن التعرف الى مميزات السياسة المالية للادارة الاموية في المغسرب رابطين اياها بذلك التحول الجذري الذي بدأت تبرز معالمه في المجتمع العربي الاسلامي منذ نهاية خلافة عثمان ، وهو تحول جاء نتيجة حتمية لظروف موضوعية ، وخضع لدينامية جديدة هي دينامية العالم الاسلامي الجديد الذي بدأ يحل عمرانيا واقتصاديا محل قوتين اقتصاديتين من قوى العالم القديم: القوة البيزنطية ، والقوة الساسانية ، لخص المعارضون للسياسة العثمانية يومئذ مظاهر التحول الاقتصادي والاجتماعي في جملة ردوا بها عليه في محاولته تبرير موقفه ، وهو محاصر في داره من طرف الشوار « لانك غيرت وبدلت » ، ولكن ماذا غير الخليفة التالث ؟ يخبرنا ابن قتيبة قائسلا : « وذكروا انه اجتمع ناس من اصحاب النبي عليه الصلاة والسلام ، فكتبوا كتابا ذكروا فيه ما خالف فيه عثمان من سنة رسول الله ، وسنة صاحبيه ، وما كان من هبته خمس الهريقية لمروان ، وفيه حق الله ورسوله ، ومنهم ذوو القربي واليتامي والمساكين ، وما كان من تطاوله في البنيان حتى عدوا سبع دور بناها بالمدينة : دارا لنائلة ودارا لمعائشة وغيرهما من أهله وبناته ، وبنيان مروان القصور بذي خشب ، وعمارة الاموال بها من المخمس الواجب لله ولرسوله ، وما كان من انشائه العمل والولايات في أهله ، وبني عمه من بني امية احداث وغلمة لا صحبة لهم من الرسول ، ولا تجربة لهم بالامور ، وما كان من الوليد بن عقبة بالكوفة اذ صلى بهم الصبح ، وهو أمير عليها ، سكران اربع ركعات ، ثم قال لهم : أن شئته ارياكم صلاة زدتكم ، وتعطيله أقامة الحسيد عليه ، وتأخيره دلك عنه ، وتركه المهاجرين والانصار لا يستعملهم على شيء ولا يستشيرهم ، واستغنى برايه عن رايهم ، وما كان من الحمى الذي حمى حول المدينة ، وما كان من ادارة القطائع والارزاق والاعطيات على أفوام بالمدينة ليست لهم صحبة من النبي عليه الصلاة والسلام ، ثم لا يغزون ولا يذبون ، وما كان من مجاوزته الخيزران الى السوط ، وانه أول من ضرب بالسياط ظهور الناس ، وانما كان ضرب الخليفتين قبله بالمدرة والخيرران » (21) •

نلاحظ من خلال نص ابن قتيبة أن أهم مظاهر التحول الجديد الذي انكره الناس على عثمان ما يتصل منه بالملكية ، ومظاهر الثراء لدى فئة اجتماعية جديدة سماها طه حسين «طبقة الارستقراطية العليا ذات الموك والثراء الضخم والسلطان الواسم» (22).

قد كان لهذا التحول الاقتصادي والاجتماعي الذي تبلور مع مرور الزمن تأثيره في المجتمع المغربي، فمن المعروف في ميدان الملكية العفارية أن الامويين كانوا يهبون أراضي الصوافي (القطائع) (23)، واسندت في المسرق أراضي الموات الى أفسراد الاسرة الحاكمة، والى انصارها، والى رجار الخلافة بعنوان « القطائع »، واقسام المالكون الجدد في الامصار، وتسركوا الفلاحين القدامي يخدمون الارض، وكانوا يتعهدون مقابل هذا الاسناد باحيائها، وجمع الضرائب، وتسليمها للجباة، ثم أصبحت مع مرور الزمن ملكا يتصرفون فيه بالبيع والشراء، وبرزت فئة جديدة من كبار الملاكين الزراغيين، وقد اشترى العرب المسلمون كثيرا من أراضي الخراج التي كان يملكها غير المسلمين، وأصبحت تؤدي العشر ففط، ومن المعروف أن تطور الملكية الزراعية وأتساعها لفائدة فئة جديدة أدى الى تضاؤن دخن الدولة الاموية من الجباية عسلى الارض، وهو مورد اساسي مع الجزية، وهذا التطور هو الذي يكمن وراء التفكير في توظيف صرائب جديدة بعد انتهاء غنائم الفتوحات فير شرعية، وما أن اليه الامر من ردود فعل السكان، ومناصرة حركات المعارضة (22).

ان معلوماتنا عن نظام القطائع تتعلق بالمشرق . ولا سيما باراضي العراق ، وبلاد الشام ، ولكن لا شك ان هذا النظام قد عرفته افريقية من بلاد المغرب في العصر الاموي فقد وزعت اراضي النبلاء البيزنطيين على العشائر والاسر العربية تشجيعا لمها على الاستقرار (25) ، ولكنه يبدو ان قضية التحون في نظام الملكية العقارية في المغرب لمستكن لمها اهمية تذكر في العصر الاموي •

أما القضايا التي تشير اليها النصوص حول السياسة الاقتصادية والمالية للادارة الاموية في المغرب فهي :

أولا - اهمية الغنائم والهدايا التي يرسن بها الولاة الى المشرق بعد انتهاء مرحلة الفتح ، ورجوع موسى بن نصير من الاندلس والمفرب بثروات ضخمة (26) ، وكان المخلفاء بالمشرق يستحبون طرائف المغرب ، ويبعثون فيها الى عامل افريقية ، فيبعثون

لهم البربريات السنيات ، (27) ، وأصبح الولاة يتسابقون في كسب ود حكام دمشق بارسال الهدايا والطرائف ، واستعملوا شدتى الاساليب لجمعها مدن السكان وحدثنا ابن عبد الحكم عن هدايا عبيدة بن عبد الرحمن القيسي الى هشام بن عبد الملك قائلا : « وكان فيما خرج به من العبيد والاماء ومن الجواري المتخيرة سبع مائة جارية وغير ذلك من الخصيان والخيل والدواب والذهب والفضة والآنية ، (28) .

ثانيا ــ السبي ، فلما انتهت مرحلة الفتح ، وارسان الاف السبايا من المغرب الى مركز الخلافة (29) ، واعتنق البربر الاسلام التجأ الولاة الى طـــرق تعسفية لضمان السبي ، وارساله الى المشرق ، اننا نمين الى الاعتقاد بأن عبيد الله بن الحبحاب قــد جهز حملات عسكرية الى مناطق نائية من بـــلاد المغرب لجلب السبي ، وارساله الى دمشق ، فقد بعث قائده العسكري حبيب بن أبي عبدة غازيا الى السوس الاقصى ليعود بسبي كبير (30) ، لان المصادر تشير الى أن ابن الحبحاب منى خلفاء المشرق بالكثير لما افضى الامر اليه ، « وتكلف لهم أو كلفوه أكثر مما كان ، فاضطر الى التعسف ، وسوء السيرة ، فحينئذ عــدت البرابر على عاملهم ، فقتلوه ، وثاروا بأجمعهم على ابن الحبحاب » (31) .

ان الحقيقة التي راسل بها عبد الرحمن بن حبيب الفهري الخليفة العباسي أبا جعفر المنصور قائلا: « ان افريقية اليوم اسلامية كلها ، وقد انقطع السبي منها » (32) حقيقة قديمة تعبر عن وضع يعود الى نهاية القرن الاول الهجري ، وقد تجاهل الولاة الامويون هذه الحقيقة طيلة ربع قرن ، واتبعوا شتى الاساليب لمواصلة مد المشرق بهدايا المغرب ، وسبيه •

ثالثا ـ وبلغت هذه السياسة التعسفية للادارة الاموية ذروتها القصوى بســـن سياسة تخميس البربر لضمان مورد قار وثـري لبضاعة ثمينة مـن بضائع العصر الرقيق ، وقد اصبحت الحاجة اليه ملحة نتيجـة التطور الاقتصادي والاجتماعي الذي اشرنا اليه ، يقول ابن عذاري : «ثم ان عمر بن عبد الله المرادي عامل طنجة وما والاها أساء السيرة ، وتعدى الصدقات والعشر ، وأراد تخميس البربر ، وزعــم انهم في المسلمين ، وذلك ما لم يرتكبه عامـل قبلـه ، وانما كان الولاة يخمسون من لم يجب للاسلام ، فكان فعله الذميم هذا سببا لنقض البلاد ، ووقوع الفتن العظيمة المؤدية الـى كثير القتل في العباد نعوذ باللـه من الظلم الذي هو وبال على اهله ، (33) ، ان هذه السياسة تدل على مدى النفوذ الذي كان يتمتع به الولاة في مناطقهم ، وقد كان واسعا

فى الميدان المالي ، فكاموا يستعملون اموال بيت المال لكسب الانصار (34) ، كما كانوا يتذرعون بمقاومة المعارضين السياسيين لاتباع طريقة التغريم ، واستئصال الاموال ، وهو \_ فى نظرنا \_ مظهر من مظاهر السياسة المالية فى حياة الخلافة الاموية فى المشرق والمغرب (35) .

ان تصرف العمال في أموال المسلمين يعكس نظرة بني أموية الى الشؤون المالية ، وقد بدأت تبرز هذه النظرة الجديدة منذ نهاية خلافة عثمان ، فنجد عبيدة بن هسلال الخارجي يخطب سنة 64 ه محللا نقاط الضعف ، وسوء التصرف أيام عثمان ، فيقول : ، ثم أخذ فيء الله الذي أفاءه عليهم فقسمه بين فساق قريش ، ومجان العرب ، (36) .

اننا نستطيع أن نؤكد في هذا السياق أن نفوذ ولاة المغرب في الميدان المالي كان كبيرا فتجاوز جمع الهدايا ، واستنباط أساليب ضمان السبي ، ليبلغ الميدان الجبائي بسن ضريبة متنافية مسع المبادىء الاسلامية مثل ضريبة التخميس ، وميدان ضسرب العملسة (37) .

اما في ميدان السياسة الجبائية فمن المعروف أن هذه القضية أصبحت تمثل سمة بارزة في سياسة الخلافة الاموية بصفة عامة ، فبعد أن توقف تدفق الغنائم على مركز الخلافة بتوقف الفتوحات ، وذلك في نفس الفترة التي ازدادت فيها تكاليف بناء جهاز الدولة الجديدة ، ولا سيما تكاليف الجند ، بدأ البحث عن موارد مالية جديدة بسسن نظام جبائي مرهق يعتمد أساسا على الخراج والجزية ، وقد حاول الخليفة عمر بن عبد العزيز أن يدخل اصلاحا جذريا على النظام المالي للدولة الاموية (38) ، ولكن هذا الاصلاح لم يؤت أكله ، فقد كانت خلافته قصيرة ، ثم سرعان ما تراجع الخلفاء بعده عن النظام المالي الجديد الذي حاول وضع أسسه ، فقد أخذ يزيد بن عبد الملك و أهسل عن النظام المالي الجديد الذي حاول وضع أسسه ، فقد أخذ يزيد بن عبد الملك و أهسل عن النظام المالي الجديد الذي حاول وضع أسسه ، فقد أخذ يزيد بن عبد المغيز قد وعدهم بأن يسقطها عنهم ، وفعل مثل ذلك مع البربر يزيد بن أبي مسلم عامله على افريقية ، (39) •

فهل يمكن ـ بعد التعرف الى ملامع هذه السياسة المالية ـ تفسير حركات المعارضة والانتفاضات المسلحة ضد الخلافة الاموية بدون بحث الاسباب الاقتصادية ، وهي أسباب قد دعمت المعارضة الدينية والاجتماعية كما لمحنا الى ذلك اكثر من مرة (40) .

قد يلاحظ المسرء قائلا: ان بعض النصوص تشسير الى محاولة الخلفاء الامويين التحري في قبول اموال الجباية القادمة من المغرب، ولكن هذه النصوص نفسها تكشف

عن عدم احترام الاصول الشرعية في جمع اموال الجباية ، وينقل لنا مؤلف « اخبار مجموعة » نصا ثمينا في هذا الميدان حيث يقول : « وذلك أن الخلفاء كانوا اذا جاءتهم جبايات الامصار والآفاق ياتيهم مع كل جباية عشرة رجال من وجوه الناس ، واجنادها فلا يدخل ببيت المال من الجباية دينار ولا درهم حتى يحلف الوفد بالله الذي لا اله الاهو ما فيها دينار ولا درهم الا اخذ بحقه ، وانه فضل اعطيات اهسل البلد من المقاتلة والذرية بعد أن اخذ كل ذي حق حقه فاتى وفد افريقية بخراجها ، وذلك أنها لسم تكن يومئذ ثفرا ، فكان ما فضل بعد اعطيات الاجناد وفرائض الناس ينقل الى الخليفة فلما وفدوا بخراج افريقية في زمان سليمان امروا بأن يحلفوا فحلف الثمانية ، ونكل اسماعيل ابن عبيد الله مولى بني مخزوم ، ونكل بنكوله السمح بن ملك الخولاني فأعجب ذلك عمر بن عبد العزيز من فعلهما ، ثم ضمهما الى نفسه فاختبر منهما صلاحا وفضلا ، فلما ولي عمر ولى اسماعيل افريقية ، وولي السمح بن ملك الاندلس وامره أن يخمس أرضها ، ويخرج منها ما كان عنوة خمسا لله من ارضها وعقارها ، ويقر القرى في يدي غنامها بعد أن ياخذ الخمس » (41) .

ان رفض رجلين من أعضاء الوفد عرفا بأمانتهما اداء اليمين يثبت أن أموال الجباية المنقولة قد استعملت في جمعها أساليب غير شرعية ·

اما تعيين الرحلين على ولايتي المغرب والاندلس فيما بعد فهو يندرج ضمن خطة الاصلاح المالي الذي حاول عمر بن عبد العزيز ادخاله على الهياكل الاقتصادية للخلافة الاموية ، ولكننا نعرف أن هذه المحاولة لم تنجح ، واشتد عبء النظام الجبائي الاموي على المسلمين في المشرق والمغرب ، ولا سيما أيام خلافة هشام بن عبد الملك (١٩١) ويتساءل المرء في هذا السياق عن نتائج هذه السياسة الجبائية والمالية بصفة عامة .

ان هذه النتائج معروفة نسبيا ، فقد كانت من العوامل الصاسمة في اندلاع حركات المعارضة هنا وهناك ضد السياسة الاموية ، وفي سقوط الغلافة في خاتمة المطاف ، ولكننا نريد أن نؤكد من جديد أن انتفاضات الحوارج في بلاد المغرب تعبر عن معارضة ضد سياسة اقتصادية واجتماعية معينة ، فقد اكتسبت خطورة كبرى ضمن حركات المعارضة الاخرى حيث التحمت الدعوة الدينية ، شعار المعارضة السياسية والاجتماعية بالمحسبية القبلية ، ولكنها لا تختلف كثيرا عن انتفاضات اخرى اندلعت ضد اخطاء السياسة الاموية ، فقد تزعم المختار بن أبي عبيد حركة معارضة في الكوفة سنة 66 هـ

اعتمدت اساسا على مناصرة الموالي ، وقد التفوا حولها أملا في المخلص من جسور الادارة الاموية ، وقد عبر اشراف الكوفة عن سبب مناهضتهم لحركة المختار قائلين : « ... ولقد ادنى موالينا ، فحملهم على الدواب ، وأعطاهم ، واطعمهم فيئنا ، ولقد عصتنا عبيدنا » (42) ، وقالوا لمه : « عمدت الى موالينا ، وهم فيء أفاءه الله علينا ، وهذه البلاد جميعا فاعتقنا رقابهم ، نأمل الاجر في ذلك والثواب والشكر ، فلم ترض لهم بذلك حتى جعلتهم شركاءنا في فيئنسا ، (43) ، وكانوا يشكون من وثسوب عبيدهم ومواليهم عليهم (44) ، وقبل سنة من انتفاضة الخوارج بمنطقة طنجة بزعامة ميسرة السقاء اندلعت في الكوفة سنة 121 ه حركة معارضة مسلحة بقيادة زيد بن على ، وكانت بيعته التي يبايع عليها الناس : « انا ندعوكم الى كتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم ، وجهاد الظالمين ، والدفع عن المستضعفين ، واعطاء المحرومين ، وقسم هذا الفيء بين أهله بالسواء ، ورد الظالمين ، واقفال المجمر ، ونصرنا أهل البيت على من نصب لنسا وجهل حقنا ، (45) ، وفي نفس المدة ثار أهل السغد ضد جور السياسة الأموية ، وكلما قمع جند الشام انتفاضة حاول الولاة الانتقام من السكان فاشتد حنق الناس ، خطب يوسف بن عمر بعد هزيمة زيد بن على سنة 122 ه في الكوفة قائلا : «·· ابشروا يا أهل [ الكوفة بالصغار والهوان ، لاعطاء لكم عندنا ولا رزق ، ولقد هممت أن اخرب بلادكم ودوركم ، واحرمكم اموالكم ، اما والله ما علوت منبري الا اسمعتكم ما تكرهون عليه ، فانكم أهسل بغي وخلاف ، ما منكم الا مسن حارب اللسه ورسوله ، الا حكيم بن شريك المحاربي ، ولقد سالت امير المؤمنين أن يأذن لى فيكم ، ولو أذن لقتلت مقاتلتكم وسبيت نراريكم ، (46) ، فاذا كان هذا الكسلام يوجه الى سكان مدينة اسلامية مثل الكوفة ، فيمكن أن نتصور معاملة الامويين للمعارضين لسياستهم في مناطق نائية مثل بسلاد

ولم تمض سوى بضع سنوات على حركات الخوارج في المغرب، وثورة أهل السغد وانتفاضة سكان الكوفة بزعامة زيد بن علي حتى اندلعت حركة أخرى في المدينة نفسها سنة 130 ه بقيادة أبي حمزة الخارجي (47) •

فلا يمكن \_ اذن \_ فهم حركات الخوارج في المغرب ضد اخطاء الادارة الاموية ، ولا سيما في الميدان الجبائي اذا عزلت عن حركات المعارضة الاخرى في بقية مناطق العالم الاسلامي عصرئذ ، ومنها الجزيرة العربية نفسها

ان هذه الرؤية الشمولية هي التي تدهض ذلك الاتجاه الذي يذهب اصحابه السي التركير على مقاومة بربرية للحكسم العسربي في تفسيرهم لانتفاضات الضوارج في المسرب (48) •

1) انظر دائرة المعارف الاسلامية . 2 ، ج ( ، ص 696 ،

R Brunschvig, Ibn Abdalhakam et la conquête de l'Afrique du Nord par les Arabes, Annales de l'Institut d'Etudes Orientales, t VI, 1942-7, pp. 110-55.

2) راجع دراستنا عن حركات الخوارج في المغرب وفي منطقة الخليج خلال العصر الاسلامي الآول ، أبحاث المؤتمر العالمي لتاريخ شرقي الجزيرة ، الدوحة ، مارس 1977 تصت الطبسع ٠

3) ابن عذاري ، البيان المغرب ، ليدن ، 1948 ، ج 1 ، ص 55 .

4) راجع عن التنظيم الادارى ، وعن المؤسسات في المغرب في عصر الولاة : Hicham Djait, Le Wilaya d'Ifriqiya au H'-VIII' siècle Etude institutionnelle, Studia Islamica XXVII, 1967, pp. 77-121, t. XXVIII, pp. 79-107

5) ن،م، ج 27، ص 98

6) انظر الطبري ، تاريخ الرسل والملوك ، القاهرة ، 1966 ، ج 7 ، ص 26 وما بعدها، ص 142 وما بعدماً ٠

7) ن،م،ج7، ص 154

- 8) ابن الاثير ، الكامل في التاريخ ، بيروت ، ١٩٥5 ، ج 5 ، ص 221 ·
  - 9) انظر . البيان المغرب ، سبق ذكره ، ج ١ ، ص 47 \*

10) ن ، م ، ج ۱ ، ص 46 .

11) هؤلاء الولاة هم: محمد بن يزيد القرشي (96 ــ 100 هـ) ، اسماعيل بن عبيـد الله بن أبي المهاجر (١٥٥ ــ ١٥٥ هـ) ، يزيد بن أبي مسلم (١٥٥ ــ ١٥٥ هـ) ، محمد بن أوس الانصاري (١٥٥ - ١٥٥ هـ) ، بشر بن صفران آلكلبي (١٥٥ - ١٥٥) ، عبيدة بن عبد الرحمن السلمي (110 ــ 114 هـ) ، عبيد الله بن الحبَّحاب (116 ــ 123 هـ) ، كلثوم بسر عياض القشيري (123 - 124 هـ) ، حنظلة بن صفوان (124 - 127) .

١٢] وكان بعض الخلفاء الامويين يعطون أهمية لتسمية ولاة من أصل قرشى ، فلما ثار سكان القيروان على يزبد بن أبي مسلم وقتلوه سمسوا مكانه محمد بن أوس

الانصاري ، وأرسلوا خالد بن أبي عمران لاعلام الخليفة « قال خالد

ودعاني يزيد خاليا فقال أي رجل محمد بن أوس فقلت رجل من أهــل الدين والفضل معروف بالفقه قال فما كان بها قرشي قلت بلى المغيرة بن أبي بردة قال قد عرفته فماله لم يقم قلت أبي ذلك واحب العزلة فسكت ، ابن عبد الحكم ، فتوح مصر واخبارها ، لىدن ، 1920 ، ص 215

というのかなかられているないなれていいというというない

- 12) البيان المغرب ، سبق ذكره ، ج 1 ، ص 50 .
  - 13) ن،م،ج١، ص ١٦.
- ا 14 انظر : سعد زغلول عبد الحميد ، تاريخ المغـــرب العربي ، القاهرة ، 1965 ، عليق رقم 4 ،
  - 15) راجع دراستنا عن حركات الخوارج ، سبق ذكرها .
- 16) الطبري ، سبق ذكره ، ج 6 ، ص 617 ، ابن الاثير ، سبق ذكره ، ج 5 ، ص 101 .
  - 17) البيان ، سبق ذكره ، ج 1 ، ص 48 .
    - 18) الطبري ، ج 6 ، ص 617 .
  - ابن الاثیر ، سبق ذکره ، ج 5 ، ص 23 .
  - 20) انظر: البيان المغرب، سبق ذكره، ج 1، ص 54 وما يليها.
- الامامة والسياسة ، القاهرة ، 1963 ، ص 32 ، انظر ايضا : الطبري ، سبق 32 ، نظر ايضا : الطبري ، سبق 330 د م 330 وما بعدها .
- 22) الفتنة الكبرى ضمن « اسلاميات » ، بيروت ، 1967 ، ص 743 ، راجع ايضا : دراستنا عن حركات الخوارج في المغرب وفي منطقة الخليج ، سبق ذكرها .
- 23) فلهوزن ، تاريخ الدولة العربية ، ترجمة أبو ريده ، القاهرة ، 1968 ، ص 280 وما بعدها ، انظر أيضا : عبد العزيز الدوري ، نشأة الاقطاع في المجتمعات الاسلامية ، أحلة المجمع العلمي العراقي ، المجلد 20 ، 1970 .
- R Mantran, L'expansion musulmane, Paris, 1969, p. 140 \_\_\_\_\_\_ (24
- 25) يبدو أن توزيع الاراضي هي افريقية على الجيش لم يتــم في العهد الاموي ،
   أنظر : دراسة هشام جعيط ، سبق ذكرها ، مجلد 27 ، ص 109 وما يليها :
- المناخلة المنافلة ال
- ويتساءل المرء عن معاملته لأراضي القبائل البربرية فهل اعتبرت اراض فتحت عنوة المراكبة فهل اعتبرت الماض فتحت عنوة المراكبة المراض المراكبة ا
  - 2b) ن ، م ، ج I ، ص 43 وما بعدها ·
    - 27) ن، م، ج I . ص 52
- 28) فتوح مصر واخبارها ، سبق ذكره ، ص 217 ، انظر ايضا عن هدايا الولاة

ن، م، ص 215 ، البيان ، سبق ذكره ، ج I ، ص 51 ، ابن الاثير ، سبق دهره ، ج ص 191 .

(29) راجع عن سبایا حسان : البیان ، سبق ذکره ، ج I ، ص 39 ، وقسد اشته فترة موسی بن نصیر فی مرحلة الفتح بکثرة السبایا حتی روی أن اللیث بن سعد I قال : « لم یسمع قط بمثل سبایا موسی بن نصیر فی الاسلام » ن ، م ، ج I ، ص I

- ر ، م ، ج ۱ ، من (30 ن ، م ، ج ۱ ، من (30 × )
- 3I) ن، م، ج I، مس 32
- 32) ن ، م ، ج 1 ، ص 67 وفي رواية ابن الأثير · « وقد انقطع السبي منها والمال فلا تطلب مني مالا 1 ، الكامل ، سبق ذكره ، ج 1 ، ص 11 .
  - 33) البيان ، ج I ، ص 51 وما يليها .
- 34 مثلا عبيد الله بن زياد والي البصرة ، الطبري ، سبق ذكره ، ج 5 ، ص 50 منظلة بن صفوان في المغرب ، البيأن ، سبق ذكره ، ج 1 ، ص 58 .
  - 35) راجع مثلا عن تغريم اسرة موسى بن نصير : ن ، م ، ج ١ ، ص 47 .
    - 36) الطبري ، سبق ذكره ، ج 5 ، ص 566
    - 37) راجع : هشام جعيط ، سبق ذكره ، مجلد 27 ، ص 100 وما بعدها .
      - 38) راجع في هذأ الصدد:
- de Cahen, l'Islam des origines au début de l'Empire Ottoman, Paris, 1970, pp. 39-42; ما يعدها . فلهوزن ، تاريخ الدولة العربية ، سبق ذكره ، ص 276 وما بعدها .
  - (39) ن، م، ص 312 وما يليها.
  - 40) انظر : دراستنا عن حركات الخوارج " ، سبق ذكرها ،

Mantran, op cit., p. 144

41) آخبار مجموعة ، مدريد ، 1867 ، ص 22 وما يليها

راجع في هذا الصدد سبب تولية عمر بن عبد العزيز سنة 99 عبد الله بن المبر ابن أبى بردة الكناني قضاء القيروان: الدباغ له ابن ناجي ، معالم الايمان ، القاهرة 1968 ، ج 1 ، ص 210 .

41) أنظـر:

amed Talbi, Rapports de l'Ifriquya et de l'Orient au VIII<sup>e</sup> siècle, Les Cahiers de Tunisie, 26-27, 1959, p. 301 suiv.

- 42) الطبرى ، سبق ذكره ، ج 6 ، من 43 .
  - 43) ن،م،ج 6، ص 44.
  - 44) ن،م،ج 6، ص 94.

45) ن، م، ج 7، ص 172، انظر أيضا: ابن الاثير، سبق ذكره، ج 5، ص 233، المحرزن، تاريخ الدولة العربية، سبق ذكره، ص 326.

46) الطبري ، سبق ذكره ، ج 7 ، ص 191 .

47) راجع تراستنا عن حركات الخوارج - ، سبق ذكرها .

أَ 48) ركزناً في الدراسة المذكورة على خطا هذا التفسير الذي لم يلفت النظر ، ولسم ولا الاستغراب طيلة نصف قرن ، وما يزال البعض يتمسك به رغم النصوص الواضحة المندة ، ولمعل اثمن نص ، وادقه في تفسير ثورات البربر الخوارج ضد السياسة الاموية في المغرب هو وثيقة الشكوى التي سلمها وفدهم في دمشق الى الابرش الكلبي بعد ان فض مشام ابن عبد الملك استقبالهم ، انظر : ابن الاثير ، سبق ذكره ، ج 3 ، ص 92 ما يليها ، راجع ايضا ن ، م ، ج 6 ، ص 191 ، اخبار مجموعة ، سبق ذكره ، ص 31 مسا المها .

ونشير هنا الى أن الاستاذ كلود كاهن ما يزال متأثرا بالتفسير القديم لانتفاضات حوارج ، وهو تفسير نلمسه بالخصوص في دراسات كثير من المستشرقين الفرنسيين ند جعله هذا التأثر يقع في شيء من التناقض راجع :

Cl Cahen, L'Islam ., op. cit, pp 45-46

### الامامة والزعامسة الدينيسة

--- د · المنجبي الكعبي كلية الآداب - الجامعة التونسية نائب في مجلس الامة التونسي

واجه الرسول صلى الله عليه وسلم فى بداية بعثته نوعين من المعارضة ، معارضة سياسية ومعارضة دينية • ونعتقد أن المعارضة السياسية كانت اشد وأسبق من المعارضة الدينية • وكانت المعارضتان ربما تتحدان احيانا ، واحيانا آخرى تفترقان •

وكانت المعارضة السياسية شخصية في بعض الحالات ، كما في حالة أبي سفيان خصوصا أثناء فتسرم مكة ، وفي حالات أخرى معارضة قبلية ، كما في حاله



المواجهة بين قريش ، قبيلة الرسول المستظهرة بالدعوة ، وبين القبائل المكية الاخرى المنافسة لها في السلطة ، وفي بعض الحالات الاخرى معارضة قومية بين القبائل المضرية ، التي منها قريش والقبائل القبسية ، أي بين عرب الشمال وعرب الجنوب ويطبيعة الحال كانت هناك مستويات أخرى دون ذلك من المعارضات السياسية ولده الوضع القبلي في الجزيرة على عهد البعثة النبوية •

وما واجهه الرسول (ص) واجهه تقريبا قادة الفتح الاسلامي في سائر الامصار والممالك التي دخلها الدين الجديد صلحا أو عنوة ·

ولا نستطيع فى الحقيقة أن نتحدث عن معارضة دينية خالصة للاسلام الا من خلال معارضة أتباع الاديان السابقة لاتباع الدين الجديد ، لان الاديان فى حقيقتها السعاوية لا تتعارض ، وانما تتناسخ وتتكامل ويسلم بعضها الى بعض .

ولذلك فالمعارضة قائمة فى حقيقة الامر والواقع فى اشخاص قادة تلك الديانات القديمة لاستحكام نزعة التسلط والنفوذ فى نفوسهم وهي نزعة بشرية والى جانب ظاهرة اجتماعية نفسية تتمثل فى صعوبة انقياد السلف للخلف ، او بعبارة اخرى اذعان المتقدمين للمتأخرين ، الا أن يكون ذلك بسبب نزول اديان او حدوث ثورات كبرى فيقع عندها خرق القاعدة العامة .

وكان لابعد للتغلب على المعارضة السياسية من أن يستظهر الرسول (ص) تباعا بعصبيته في بيته وفي عشيرته وقبيلته وقومه ، ذلك أن العصبية هي أمر قدره الله في طبيعة الاجتماع الانساني ومسا كان للرسول أن يقضي على قسوة ضرورية للعمران البشري ، بل يسره الله الى اخضاع تلك العصبية لعصبية اقوى وأشمل هي العصبية الدينية ، أو الرابطة الدينية المقدسة ، وتمثل ذلك في حركة المؤاخاة التي قام بها صلى الله عليه وسلم لبناء مجموعته الانسانية الجديدة المتجانسة ، التي هي الامة الاسلامية .

ومعلوم أن نسواة الامسة الاسلامية نشأت في المدينة ، ونشسات بنشأتها الدولة الاسلامية خصوصا بعد أن تحددت دار الاسلام ودار الكفر بحدود جغرافية وسياسية هي حدود الفتح الاسلامي التي كانت دائرته في توسع مطرد ، وبعد أن أصبحت تلك المجموعة ينتظمها نظام وإحد متميز يسير شؤونها الدينية وغير الدينية .

ومن الثابت أن الرسول صلى الله عليه وسلم كان يشاور أصحابه فيما معرض للمسلمين في شؤون حياتهم ، وكان يفضل بعضهم على بعض بما قدموا لنصرته على أعدائه غير أن جماعة منهم على راسهم أبو بكر وعمر وعثمان وعلي - رضهم - كانوا جميعا في المقام الافضل عنده · وربما لم يمنع ذلك من شعور كل منهم بزيادة فضل له على واحد أو أكثر من الآخرين ولذلك فعندما عرض المسلمون ، بعد وفاة الرسول (ص) للخوض في تقديم أحدهم للخلافة افترقوا ، فقدم بعضهم عليا وقدم بعضهم أبا بكسر وقدم آخرون غيرهما ·

ولقد كتب ادب كثير حول ما حدث في سقيفة بني ساعدة بعد موت الرسول ، أغلبه قائم على التهويل والمبالغة وأقله لا يخلو من التوجيه والمعارضة ·

ومهما يكن من امر فالمؤكد في نظرنا ان اجتماع السقيفة يمثل قيام اول معارصة سياسية بين المسلمين انفسهم ، معارضة سياسية ومعارضة دينية كذلك •

فالخلاف الذي دب بين المهاجرين والانصار يومئذ يمكن اعتباره مجرد نزاع على النفوذ السياسي ، وفيه مشابه قوية من المنازعات القبلية المعهودة ، فقد كانت كل من الطائفتين تستظهر من أجل استحقاقها الخلافة بما قدمته في سبيل الدين الجديد •

اما المعارضة الدينية فلا تعدو في الحقيقة موقف علي بن أبي طالب ـ رضه ـ وأن كان لم يشهد اجتماع السقيفة ، غير أن موقفه لم يكن ليخفي على الحاضرين ، ولا يبعد أن يكون له من بين أعضاء السقيفة أكثر من مؤيد ، ولا نعتقد أن فكرة الوصية بالخلافة ظهرت متأخرة عن زمن الرسول أو هي فكرة آل البيت وحدهم ، فقد كانت على الاقلام احتمالا قائما في الاذهان آنذاك الى جانب فكرة الاختيار في دائرة الشورى .

ونعلم ما أفضى اليه اجتماع السقيفة ، فقد بويع لابي بكسر بعد نسزول الانصار للمهاجرين عن الخلافة ، وحسمت المعارضة بينهما لكن لم يحسم مشكل الخلافة أصلا · أفقد ظل تفكير طائفة من المسلمين منصرفا الى وجوب رد الخلافة بالوصية في آن بيت النبي قطعا لاسباب الخلاف السياسي بين الاحزاب ، سواء بين المهاجرين وبين الانصار كما حدث في السقيفة أو بينهم وبين غيرهم · لكن هكرة الوصية لو ظلت بهذا المفهوم لكانت تدبيرا سياسيا صرفا لا يشفع لها بالغلبة على التيارات السياسية الاخرى المتعددة ، ولذلك فهي ليست هي فكرة آل البيت ، لان الوصية عند هؤلاء ليست فكرة سياسية أو فكرة المقصود منها التبرك بالنبوة بل هي فكرة دينية خالصة ، قوامها أن الهداية الالهية ضرورية للاجتماع البشري · وهاته الهداية تكون بواسطة الانبياء والمرسلين وتكون من بعدهم بواسطة الحواريين والائمة ، فهم الاوصياء ، وكل امام إينص عمن بعده الهاما من الله وحكمة ·

ولذلك فالتفكير الشيعي ، وهو اكثر تدينا من هذه الناحية ، قائم على كون علي حم سه و الذي اختاره النبي (ص) للامامة بعده ، ونص عليه نصا صريحا في حديث غدير خم المشهور : « من كنت مولاه فعلي مولاه ، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه » ، وربط الشيعة هذا الحديث بقوله تعالى : « أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الامر منكم » ، وقالوا قرن الله عز وجل طاعة الائمة عليهم السلام بطاعته وطاعة رسوله ،

فلو كان للناس أن يقيموا اماما تجب طاعته باقامتهم اياد . لوجب كذلك أن يقيموا نبيسا والها كما فعلت الجاهلية ا

ونحن نعتقد أن الشبيعة ذَا و الرئاد الون الله واقوى اعتقادا من سائر المسلمين لتفكيرهم ذاك بالامامة ١

وقد يفال كما قيل هى الرد على فكرة الامامة لو كان اللسه سبحانه وتعالى اراد الامامة بعد النبوة لوضح ذلك توصيحا ما بعده توضيح ، ولما وقع خلاف بين المسلمين في الامامة بعد وفاة الرسول لكن السرد على ذلك القول يمكن أن يكون بسيطا في بساطة الاعتراض ، وهو أن ارادة الله أسمى من كل افتراض منطقي ، ومن يدرينا أنه جعل في ذلك الخلاف وفي الامور الخلافية الاخرى سعادة المحقين وشقاوة المبطلين وسعل في ذلك الخلاف وفي الامور الخلافية الاخرى سعادة المحقين وشقاوة المبطلين وشعل في ذلك الخلاف وفي الامور الخلافية الاخرى سعادة المحقين وشقاوة المبطلين وشعل في ذلك المحتود المحتود والمبطلين وشعل في ذلك المحتود وفي الامور الخلافية الاخرى سعادة المحقيد وشعادة المحتود وفي الامور الخلافية الاخرى سعادة المحتود وفي الامور الخلافية الاخراد وفي الامور الخلافية الاغراد وفي الامور الخلاف وفي الامور الخلافية المور الخلاف وفي الامور الوفي الوفي الوفي الوفي الوفي الوفي الوفي وفي الوفي الوفي

ولذلك قلنا ان اجتماع السقيفة وقع تهويل كثير لما حدث فيه ، واتخذ باطلا حجة للتشنيع على الصحابة وعامة العرب والمسلمين طهوال تاريخهم ، بينما في الحقيقة لا يعدو اجتماعا سياسية ، وككل اجتماع سياسي يمكن ان تخرج الاطراف المتقابلة منه باتفاق عام أو بنصف اتفاق أو بالانفضاض منه على غير اتفاق ٠٠

وقد وقع الخلاف والافتراق حتى بين الشيعة انفسهم دون أن يمس ذلك بمبدأ الامامة في جوهره ، مما يدل على أن اجتماع السقيفة ليس بدعا من الاجتماعات ولا اسهوا السهرا .

ولقد ولد ذلك الخلاف في الحفيقة حركة فكرية قوية ، يشبه أن يكون ذلك الاجتماع منطلقا لها وبداية لظهور الفلسفة السياسية في الاسلام · ولم تكن كل الاحداث المتصلة بقضية الخلافة وما صاحبها من ثورات الا أحداثا زادت الفكر الاسلامي حدة ونفاذا لتعمق مشكلة الحكم ، تلك القضية الدائمة التي شغلت جميع المجتمعات في جميسع الاقطار والازمان ·

ذلك أن نظام الحكم ليس هدفا في حد ذاته وانما سعادة الشعب هي الهدف ، ولمسا كانت الشعوب في تفاعل مستمر مع نفسها ومع غيرها ويعتريها ما يعتري الكائن البشري من التطور والنمو والانبعاث ، لزم أن تختلف النظم التي تتعاقب عليها لمسلاحها بحسب أحوالها وأزمانها •

ولقد قرر ابن خلدون بحق أن العصبية الدموية وما التحق بها من ولاء وحلف وارتزاق تنزع بصبيعتها الى الغلبة ، والغلبة تكون الملك فالدولة ، والدولة لا تستعر الا بتأييد العصبية التي كونتها ، أو بعصبية جديدة تستعيض بها عن عصبيتها القديمة .

وقرر كذلك أن الدين وكل دعوة حق بصورة عامة تكسب المصبية قوة الى قوتها الطبيعية وتزيد في اتساع ملكها والتمكين لها في الارض ، وقرر أيضا أن الدول العامة الملك تستمر وتطول أعمارها بتجدد معصبيات نيها ، أي القوى السياسية التي تعضدها ولا تزال نظريته في انتقال المخلافة في الاسرات التي حكمت العالم الاسلامي أو أطرافا منه صحيحة ، فقد رد استقرار المخلافة في العرب طيلة قرون عديدة ببقاء المغلبة لقريش في العرب ، وبذلك علل صاحب المقدمة ما وجده من اشتراط النسب القرشي في كتسب الاحكام السلطانية في باب الامامة والمخلافة ،

ونفى أن يكون ذلك الشرط من باب التبرك بقبيلة النبي (ص) وعليه فقد اعتبر ذلك الشرط هو شرط العصبية بصورة عامة وأداه استقراؤه للتاريخ الأسلامي الى أن عامل العصبية كان وراء كل الانتفاضات والثورات والدون التي قامت في الاسلام · ولذلك همل محمل التهور خروج كن داعية أو ثائر دون حساب لقانون العصبية قبل الاعلان عن دعوته أو القيام بثورته ·

انن ، فعلاقة العصبية بالمفلافة أو علاقة الخلافة بالعصبية هي علاقة طبيعية قديمة قائمة بينهما بصورة جدلية منذ بداية الحكم في الاسلام ، وليس في تقرير ذلك أدنى غضاضة على منصب الخلافة ، أذ النبوة نفسها على ذلك ، فقد قضى الله سبحانه وتعالى الا يبعث رسولا الا في منعة من قومه أي في عصبية وقوة •

وقد تقرر من الوهلة الاولى فى اذهان المسلمين ان الخلافة هي خلافة رسول الله على رأس الدولة الاسلامية فى شؤون الدين والدنيا معا • ولم يقم كما نعلم تغريق فى البداية بين الامامة والخلافة أو فصل بينهما •

الا أن الشيعة بعدما تبلورت عقيدتهم فى الامامة جعلوها ... أي الامامة ... اعسم من الخلافة وتصوروا امكانية أن تخرج الخلافة من الشيعة دون أن تنقطع الامامة عنهم أي عن أل البيت •

ونعن نعتقد أن الخلافة والامامة لو ظلتا أمرا واحدا قبل التفكير الشيعي وبعده لما سقطت الخلافة كنظام ، ولما قام التصور في الفكر الاسلامي عامة بانفصال الامامة عن الخلافة • لان نظرية الحكم في الاسلام ارتبطت بالمدين مسن البداية ، وحتى بعد سقوط الخلافة العثمانية وظهور دعوات فصل الدين عن الدولة لم تستطع المجتمعات الاسلامية أن تخضع لمنطق فصل الدولة عن الدين •

وفى الحقيقة يمكن أن نعتبر ، لا من باب التصور ولكن من باب الواقع ، أن الخلافة لم تسقط بسقوطها على يد مصطفى كمال أتاترك ، وأنما سقط لفظها فقط أو مفهوم من مفاهيمها الكثيرة لدى الفقهاء • ذلك أن الشيعة الزيدية ، فضلا عن أهل السنة ، جوزوا المكانية قيام أكثر من خلافة في بلاد الاسلام ، كما جوزوا خلافة المفصول مع وجسود الافضل • ولما قام حكم الشيعة هنا بالقيروان ، ظل حكما بدون خلافة طيلة نصف قرن تقسريبا •

ولذلك فالمتلقب بالخليفة أو الامير أو الامام أو السلطان أو غيره جائز ولا عبرة الا بما وراءه وهو اعتبار الصفة الدينية والسياسية للحاكم المنتصب على رأس الدولة كما هي في نفسه وكما يراها له دستور بلاده ٠

ولو ذهبنا نستقرىء الانظمة السائدة فى البلاد العربية والاسلامية الحديثة لوقفنا على سيطرة العامل الديني فيها ، سواء فى مستوى القيادة أو فى مستوى التشريع ، وكذلك فى الرؤيا المستقبلية التى تراها تلك النظم للعالم ·

فالزعامات السياسية التي عرفتها تلك البلدان في مضمار كفاحها ضد الاستعمار لم يظفر منها بقيادة الجماهير وتعبئتها للحصول على الاستقلال الا الزعامات الدينية أو المعتضدة بالدين ، بينما الزعامات الشيوعية واللائكية ظلت هامشية وقليلة التأثير .

وفى عهد ما بعد الاستقلال بادرت كل القيادات السياسية الحاكمة بالاعلان عن تأكيد انتمائها للامة الاسلامية وارتباطها ارتباطا عضويا بمجموعة من مجموعاتها القدمية •

وعادت من جديد الى السطح فكرة الوحدة العربية أو الوحدة الاسلامية كاختيار الساسي في سياسة تلك البلدان لمجابهة التكتلات الاقتصادية والاجتماعية والدينية والمذهبية السائدة في عالم اليوم ٤ بينما كانت الوحدة حلما يراود بعض الزعماء والمصلحين أيام فترات كفاحهم العصبية • وكن الحكومات القائمة اليوم في البلد الاسلامية ملتزمة في تشاريعها بمبادىء الدين الحنيف ، واخشى ما تخشاه هو ظهود معارضات دينية في وجهها لسبب من الاسباب •

وما تأقلم الشيوعية في كثير من البلدان العربية والاسلامية وانكفاؤها عن مناهصة الدين الا دليل على تجذر الوازع الديني وقدرته الخارقة على أحداث كل تغيير حاسم في المجتمعات الاسلامية ·

وكل الاشتراكيات التي ظهرت في العالم العربي والاسلامي كان عليها قبل كن شيء ان تعرف نفسها بالنسبة للاسلام ، ولعل فيما حدث اخيرا لحزب البعث من تراجع اللي ايمان صريح بالاسلام بعد تجاربه المريرة في الحكم أبلغ دليل على حتمية أن يستلهم كل حزب ، يريد لنفسه النجاح ، القيم الاصيلة والمتجذرة في وجدان أمته .

ان عددا من الزعماء السياسيين اليوم في البلاد الاسلامية الحديثة عهدا بالاستقلال يدركون ان الاستعمار قد تخلى عن الكثير من مستعمراته مناورة لا هزيمة ، حتى لا ينتظر بحركات الكفاح الشعبي الاصيلة أن تجتثه من جذوره في تلك البلدان ، وحتى لا يترك فرصة للشيوعية للتغلغل في صغوف المقاومة الوطنية ، ولو كمجرد تكتيك واستراتيجية وحتى يمهد لمهد جديد من الاستعمار المقنع في تلك البلدان .

وأصبحت صورة الاستعمار الجديد واضحة مكشوفة في أكثر من بلد من بلاد العالم الاسلامي ، ومن قال : « الدين أفيون الشعوب » ، فبالنظر للاستخدامات الرأسمالية والامبريالية له ، هو على حق ، ذلك أن من أسلحة الصراع الدائر اليوم بين الشيوعية العالمية والرأسمالية الدولية هو تدعيم الرجعية الدينية من قبل هذه ومقاومة التخدير الديني من قبل تلك .

ولذلك فان رد الفعل لدى تلك الشعوب المسلمة لم ينتظر طويلا • فقد ظهرت قيادات سياسية حديثة اسمعت حركة عدم الانحياز ، وتطور رد الفعل ، على يد قيادات ثمورية الحدث عهدا ، الى الاعلان عن قيام نظرية ثالثة بين الشيوعية والرأسمالية هي النظرية الاسلامية • وذلك لوضع حد للعبة الدين في ايدي الرأسمالية والشيوعية وحتى يصبح الاسلام عاملا ايجابيا ثوريا في تقدم المجتمعات وتجديد الحضارة •

وليس من قبيل الصدفة ظهور تلك الزعامات السياسية الدينية الجديدة فى دول بترولية غنية ، ذلك أن كل الدعوات بمل فيها الدعوات الدينية تتطلب مناخا ملائما للظهور فيه والنجاح والا فانها تبقى رهينة فى الاذهان والكتب حتى يقدر لها من ينهض لتنفيذها من المتحمسين لها ، وحتى يقدر الله لهم سببا يقوون به على عدوهم .

ولقد تطلبت الدعوة الاسلامية نفسها اموالا لنشرها ، وكان عدد من الصحابة من كبار اغنياء قريش وكلهم نزلوا عن اموالهم ومكاسبهم للرسول (ص) لاقامة دعوته وتجهيز الغزوات وتمويل جيوش الفتح ، مصداقا لقوله تعالى : « واعدوا لهم ما استطعتم من قوة ٠٠ ، ٠٠

ومعلوم من ناحية أخرى أن الهدف الذي تسعى اليه العصبية هو القوة والمنعة والمغلبة ، وهذه كلها أمور لا تكون الا بالمال ، فالمال هو فوام الاعمال !

ولذلك فليس من باب الصدفة كذلك أن نسرى القيادات السياسية الدينية الحديثة تبادر أول ما تبادر به بعد انتصابها بالسيطرة على موارد الثروة في بلدانها وتاميم الاحتكارات البترولية العالمية في أرضها ٠٠ وأخر ما حدث من هذا القبيل ما صرح به منذ أيام أحد مساعدي الزعيم الايراني الامام آية الله الخميني بانه سيبادر أذا وقع تعيينه وزيرا للاقتصاد بتأميم الشركات البترولية في أيران ٠٠٠

ولم تتردد الزعامات الدينية المعاصرة ، سواء كانت امامية أو غير امامية ، من احتضان أو استقطاب المعارضات السياسية التي تسعى مثلها الى اقامة مجتمع العدالة والاشتراكية .

وتشهد المجتمعات الاسلامية الحديثة تغييرا جذريا في انظمة الحكم التي اسلمتها اليها عصور الانحطاط والتدخل الاجنبي ، فبعد المحاولات الاولى التي قامت في سبيل تقييد الحكم المطلق دون الرجوع به الى الخلافة ، لان الخلافة كما يعتبرها بحق الوزير المصلح ابن أبي الضياف صور استثنائية قامت وانتهت في مدة وجيزة هي مدة الخلفاء الراشدين ، أما ما ظهر بعدها فقد اتخذ اسمها فقط بعد تلك المحاولات في تقييد الحكم الملكي المطلق تقلص عصر الملكيات الاسلامية بقيام ثورات عديدة أعلنت النجيكم المجمهوري ، وهي صورة من الحكم احترر بشانها المصلحون القدامي مثل خير الدين وابن أبي الضياف باعتبار أن النظام الجمهوري في أصل تعريفه لا يعتبر غير القوانين الوضعية ، لكن ذلك الاحتراز زال بزوال مقتضياته ، وشهدنا قيام جمهوريات اسلامية السما ودستورا .

وجابهت الزعامات السياسية الجديدة في الانظمة للجمهورية العربية والاسلامية الحديثة مشكلة انتقال الحكم بدون انتفاضات وانتكاسات ·

ويظهر أن مبدأ الوصية هو المبدأ الذي نال ثقة أغلب الزعماء مؤسسي الجمهوريات الحديثة عهدا بالاستقلال ، لضمان الاستمرارية لذهبهم بعدهم ، فيجعلون الدستور ينص بالصفة على من يريدونه لخلافتهم (الوزير الاول كها في حالة نظامنا البورقيبي ونائب رئيس الجثهورية كما في انظمة أخرى ٠٠) .

ومذهبهم ذاك في الوصية قريب جدا من المذهب الشيعي ، ذلك أن الهمام يوصي بالامامة من بعده لاحد أبنائه ممن يختاره منهم ، ويعتبر اختياره الهاما من الله لا حرية لسمه فيسمه •

وهنا ينتفي كل احتمال للنزاع بين وُلده ما أي بين أبناء الامام ما وينتفي كذلك كل احتمال للاختلاف بين أتباع الامام فيمن يولي من وُلسده بعسده ، ويعوض القداسة والعصمة في مبدأ الوصية الشيعية أمران مقابلان في الوصية الجمهورية هما حسرمة الدستور وسداد نظر القائد ·

وقضية تولي الرئاسة مدى الحياة نفسها هي صورة لا نجدها الا في الامامة مدى الحياة ، واذا كان الزعيم الذي يمنح هذه الولاية هو حالة استثنائية في نظر شعبه وفي الدستور ، فالامام هو بالاحرى حالة استثنائية في نظر اتباعه وبمقتضى الدين ·

واذا كان حب الرئاسة غريزي في البشر ، فهو في العرب أقوى وأشد للأنفة التي تميزهم بسبب عراقتهم في البداوة ، وقد أدرك ذلك أبن خلدون قبلنا ، ولذلك قرر أنهم لا ينقادون الا بسبب الهي كالنبوة أو الامامة أو نحوها .

ولذلك فالزعامة الدينية اليوم قد بدأت في عدد من بلدان العالم الاسلامي تستعيد اعتبارها القديم بعد أن فشلت الوان من الزعامات السياسية في تحقيد مطامح الجماهير ورغائبها ، وفشلت كذلك في تأمين مستقبل الدول والشعوب من الانتفاضات العسكرية ونحوها •

ولذلك فقد يكون أخطأ الرئيس السنغالي ليوبولد سنغور عندما وصلم الزعامة الدينية الثائرة اليوم في ايران بالرجعية والعودة بالبلاد الى حكم العصور الوسطى وقد يكون خطؤه صادرا عن جهل بالاسلام ، ولا يعيبه ذلك رغم ثقافته الواسعة ، لانه قبل كل شيء رجل مسيحي مطبوع بالثقافة الفرنسية ، أو قد يكون تقديره راجعا الى أسباب تتعلق بميزان القرى السياسية في بلاده ذات الاغلبية المسلمة .

وربما لا يختلف موقفه كثيرا عن موقف بعض الحكام العرب ممن لا يرتاحون لما يجري في ايران ، ذلك أن التعارض بين الزعامة الدينية والزعامة السياسية هو تعارض قديم مزمن ، ولم يستطع الحكام في العالم العربي والاسلامي امكانية تصور حركات دينية غير ذات. هدف سياسي ، لان امكانية الفصل بين الدين والسياسة امكانية غير قائمة الا في عقول الزعماء عندما يصبحون حكاما والا على لسان الزعماء الدينيين عندما يكونون في المعارضة السياسية .

ومن الامثلة على ذلك من تاريخنا القومي بعد الاستقلال ما حدث في الواقعة المشهورة بانتفاضة القيروان ، وما نشهده في السنوات الاخيرة من تصاعد الحركات

الدينية وخشية الحزب من احتمال وجود علاقة بينها وبين المعارضات السياسية مى الداخل والخارج واحتمال تأثرها بما يجرى على الساحة الدينية في ايران وغيرها ·

ولا تزال القيروان العاصمة الدينية لبلادنا ، ولا تزال كعبة افريقيا المسلمة ولا يزال رئيس الدولة يخصها بزياراته الدينية وممثله بها يشهد بحرص صلاة الجمعة وصلاة العيدين والمواسم ، حتى ليبدو كأن ذلك أصبح من واجباته الرسمية ، ربما دونه في ذلك بعض ولاة جهات أخرى من الجمهورية .

وبينما الحكومة لا تفتأ تؤكد تمسكها وتعلفها بمبادىء الاسلام وباشرافها على المشؤون الدينية ، بواسطة ادارة ملحقة بالوزارة الاولى ، تعمد بعض المجموعات من المواطنين الى خرق رزنامة الاعياد الدينية المسطرة وفق الحسابات الفلكية ٠

ولم تسكت الحكومة عن ذلك بل أكدت عدم تنازلها عن تحمل مسؤوليتها باعنبارها وحدها المتولية شؤون الدين في البلاد ، بحكم النص في الدستور على دير.... الدولة ، ولذلك فهي تعتبر أنه من وأجب المسلم أن يلتزم بأوامرها ، فهي بمثابة أمامه . ومخالفة المسلم أمامه تلزمه عقابه .

هذه بعض قضايا ومشاكل تتعلق بالزعامة الدينية في القديم وفي عالم اليوم في البلاد الاسلامية بسطناها بقدر اجتهادنا والله اعلم ·

# الشيسخ طاهسر الجزائسرى رائد النهضسة الفكرية الحديثة في بسلاد الشسام

محمود الارناؤوط ـ دمشــق ــ

ولد العلامة الشيخ طاهر بن محدد صالح بن احمد بن موهوب الادريسي الحسيني بعد خمسة أعوام من قدوم اسرته الى دمشق الشسام من الجزائر (من جبال بجاية) ومن هنا عرف الشيخ بالجزائري نسبة الى الجزائر من بلاد المغرب العربي ، وكان والده آخر الادارسة قدوما الى بسلاد الشام سنة 1263 ه واشتهر فيها بتبحره في العلوم والمعارف والتزامه مكارم الاخلاق وفي سنة 1285 ه توفي تاركا عدة أولاد اشهرهم الشيخ طاهر الجزائري موضوع بحثنا هذا .

وقد تلقى الشيخ طاهر علوم العربية وآدابها على مشاهير العلماء في عصره حتى تزود بما يؤهله لان يستمر في طريق البحث والتنقيب في كتب مختلف الفنون ، وهذا ما دفعه الى التعلق بكتب التراث التي خلفها الاسلاف من متقدمين ومتأخرين · فنشأت عنده رغبة قوية الى جمع المخطوطات منذ حداثة سنه ، ومن أجل هذه الرغبة سافر الى العديد من البلاد لجمع نفائسها ، فأكسبته رحلاته معارف جمة ، وتوثقت صلاته بكثير من العلماء والادباء في البلد التي زارها ، وصار مرجعا يعتد به في فسن وصف المخطوطات ومعرفة مظانها وتسهيل البحث فيها واليه رحمه اللسه يرجع الفضل في

السعي الحثيث الى انشاء كثير من المؤسسات النافعة في دمشق وفي مقدمتها الجمعية الخيرية التي انضم اليها مشاهير العلماء والوجهاء الدمشقيين بشكل خاص والسوريين بشكل عام والى هذه الجمعية يرجع الفضل في انشاء العديد من المدارس ، كما انشات مطبعة قامت بطبع الكثير من الكتب المدرسية والى الجزائري يرجع الفضل في تاسيس المدرسة الظاهرية بدمشق ، وانشاء مكتبتها العامرة التي جمع فيها ما كان مبعثرا من الكتب والمخطوطات القيمة في المساجد والمدارس ، ودور الدمشقيين وغيرهم من اهالي بلاد الشام ، فحفظها بذلك من الضياع ويسر بذلك على طلبة العلم درب البحث والانتفاع بها (I) · واليه رحمه الله يرجع الفضل في انشاء المكتبة الخالدية بالقدس الشريف ، والى جانب هذا كله ، عكف رحمه الله على جمع نفائس المخطوطات ونوادر المطبوعات، وواصل جهوده في التأليف والترجمة ، وكانت له رحلات عدة الى الحجاز وغيرها من بلاد المشرق العربي ، ثم اعقبها برحلات الى الاستانة ومصر وعدد من البلاد الاروبية ·

وفى سنة 1316 ه عينه الوالي العثماني مفتشا لمكاتب الشام ، ولبث فى هذا المنصب اربع سنوات قدم خلالها خدمات جليلة لتنظيم هذه المكاتب والنهوض بها ٠

وقد عرف الشيخ بتحرره الفكري من العصبية العمياء والبعد عن التزمت وسعة الافق لهذا التف حوله عدد من الشبان ممن أصابوا من بعد شهرة واسعة عمت الآفاق منهم محمد كرد علي (2) ، وخرير الدين الزركلي (3) ، والامير شكيب أرسلان (4) ، وغيرهم ، حيث يقول عنه العلامة كرد على كان الشيخ العامل الاكبر في توجيه ارادتي نحو الدعوة الى الاصلاح الاجتماعي ، والاقدام على التأليف والنشر واشرابي محبة الاجداد والتناغي بآثارهم ، والحرص على تراث حضارتهم لهذا فهو استاذي الاكبر ، وحسب الشيخ طاهر فخرا أن يترك من بعده تلامذة أمثال هؤلاء الاعلام الذين تركوا أثارا خالدة ينتفع بها العام والخاص على حد سواء ،

وكما كان للسيد جمان الدين الافغاني وتلميذه الامام الشيخ محمد عبده دورا اصلاحيا واسع النطاق في مصر ، فقد كان للشيخ طاهر الجزائري دورا مماثلا في

ادر الكتب الظاهرية هي اليوم من أشهر دور الكتب على الساحة العربية ، اذ
 فيها عدد كبير من المخطوطات تنفرد فيها دون غيرها في العالم .

<sup>2)</sup> محمد كرد علي هو رئيس المجمع العلمي العربي ، اشهر مؤلفاته كتاب خطط الشام 2) خدر الدين الذي كال مخدر الحدد العدد ، اشهر مؤلفاته كتاب الإعلام في 2)

 <sup>3)</sup> خير الدين الزركلي عضو المجمع العلمي العربي ، اشور مؤلفاته كتاب الاعلام في تراجم الرجال والنساء •

<sup>4)</sup> الأمير شكيب ارسلان نعت بأمير البيان ، عضو المجمع العلمي بداشق ، أشهسر مؤلفاته كتاب حاضر العالم الاسلامي ·

الشام ، حيث شرع من الاساس ، والاساس عند الشيخ كان المدرسة ، فأخذ ينشىء المدارس الابتدائية والوسطى بمعاضدة الحكومة ويوهمها آنه لا يقصد من مدارسه الا نشر العلم البسيط ليكون ممن يتخرجون فيها خداما للدولة فى المستقبل! ويحبب السي الناس الرجوع الى كتب الاسلاف واتقان اللغة العربية ، ويحث على الاخذ من كتب شيخ الاسلام ابن تيمية ، وتلميذه الامام ابن قيم الجوزية ، لان فيها بحوثا ضافية تنبه من شر البدع التي الصقت بالاسلام وما هي منه بسبيل ، ويحض الناشئة على تعلم العلوم الرياضية والطبيعية والسياسية والتاريخية ويؤلف لهسم اسقارا في مبادئها ويزين الى من حذقوا لغات العلم أن ينقلوا منها ما أمكن الى لغتهم ليستفيد منها العرب عامة ، وينشروا الجيد الصحيح من كتب الاقدمين ، ويحمل كل من يأنس منه استعدادا على الطبع والنشر ، وعلى شغل ذهنه بما يفيده ، وكان يقول السياسة تأتي بعد اعداد المعدات لها من علم وصناعة ، وكان غرامه أن يتعلم كل طالب صناعة ما ، وهو عملي المعدات لها من علم وصناعة ، وكان غرامه أن يتعلم كل طالب صناعة ما ، وهو عملي خله عتو؛ العاتين وما كان يخلو من استعمال شيء من التقية مخافة الاخفاق في دعوته ظله عتو؛ العاتين وما كان يخلو من استعمال شيء من التقية مخافة الاخفاق في دعوته اذا عرفت حقيقة مقاصده ، وهواه أبدا التوفيق بين أرباب المذاهب المختلفة في الاسلام والتقريب فيما بينهم .

ورأي الشيخ طاهر الجزائري كرأي السيد جمال الدين الانفاني والامام مصمد عبده بأنه قام بين القرنين الثالث والرابع أقوام ظهروا بمظهر الدين فأبدعوا فيه البدع وخلطوا بأصوله ما ليس منها فانتشرت قواعد الجبر وامتزجت بالنفوس حتى أمسكت بعنانها عن الاعمال وأن الزنادقة ـ والفسطائية أضروا بالدين ضررا بالغا لم يقل عن ضرر من وضعوا أحاديث نسبوها الى رسول الله محمد صلى الله عليه وسلم وأثبتوها في الكتب وفيها السم القاتل لروح الغيرة والاقدام ·

لهذا اعتبره البعض احد رواد الفكر النير المتحرر في نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين بينما قال فيه آخرون انه خزانة علم متنقلة ، وقد اثار دهشتي الشيخ محمد جميل الشطي في كتابه أعيان دمشق في القرن الثالث عشر ومنتصف القرن الرابع عشر حين اكتفى بتسجيل كلمتين فقط الى جانب اسمه (عالم مؤلف) بينما أفرد صفحات لبعض الذين لم يتركوا لنا أي اثر علمي على الاطلاق مما يدل على ضيق في أفق الشطي ، أو تجاهل متعمد للشيخ الجزائري .

ولم يقتصر تمكن الشيخ على اللغة العربية بل تعداها الى اللغات التركية والفارسية والسريانية الى جانب المامه ببعض اللغات الشرقية الاخرى كالعبرية والمبشية والزارية وهي لغة قبائل الجزائر المغربية •

ولم تمنع مكانة الشيخ الرفيعة في قلوب الدمشقيين السلطات العثمانية من الدخول الي داره وتفتيشها اثناء رحلة له الي فلسطين سنسة 1322 ه ومصادرة كتبه واوراقه والمتعفظ عليها في مكتبه الخاص بمدرسة عبد الله باشا العظم ، فاستاء الشيخ مسن هذه المعاملة واستقر رايه على الهجرة الي مصر ، وتم له ذلك سنة 1323 ه ، وهمل معه اليها اشهر محتويات مكتبته الثمينة ، تاركا بقيتها في المكتبة الظاهرية بدمشق بعد أن وقفها عليها ، وحين وصوله الي مصر رحب بسمه علماؤها وادباؤها وبسقي فيها محوطا بالاجلال والتكريم ، حتى أصيب بمرض طال علاجه ، ولما كانت سنة 1336 ه ، قصرر العودة الي دمشق حيث عسين مديرا للمكتبة الظاهرية وانتخب عضوا في المجمع اللغة العربية ) ولكن مرضه ما لبث أن اشتد ، فاسلم روصه الطاهرة الي بارئها سنة 1338 ه فشيعته دمشق كلها في موكب مهيب .

هذا وقد ترك الشيخ مؤلفات عديدة اليك ملمقا بها ٠

- مؤلفياته المطيبوعة •
- I ـ بديع التلخيص وتلفيص البديع ، طبع عام 1878 م ·
- 2 ـ منية الانكياء في قصص الانبياء ، طبع عام 1881 م .
- 3 ـ القوائد الجسام في معرفة خواص الاجسام ، طبع عام 1883 م .
  - 4 عقود اللالي في الاسانيد العوالي ، طبع عام 1885 م .
    - 5 ـ مدخل الطلاب الى فين الحساب ، طبع عام 1886 م
      - 6 التمهيد الى نسن العروض ، طبع عام 1886 م .

#### امسا مؤلفاته المضطوطة فهسى:

- I التفسير الكبير ، مخطوط
  - 2 المعسم العسربي ، ،
    - 3 -- السيرة النبوية ، ،

- ٩ جلاء الطبع في معرفة مقاصد الشرع ، مخطوط •
- 5 ــ موسوعة التذكرة في عدة مجلدات ضمنها ما اختاره من فرائد المخطوطات
   والكتب النادرة
  - 6 \_ مبتدأ الخبر في مبادىء علم الاثر ، مخطوط ٠
    - 7 ... توجيه النظر الى أصول الأثر » ،
    - 8 ـ تدريب اللسان على تجويد البيان ، ،
      - و \_ البيان لبعض مباحث القرآن ، ،
        - 10 \_ مسراقی علم الادب ، ،
      - II ـ التقريب لاصول التعريب » »

#### مصادر البحث:

- ـ اعلام الفكر الاسلامي في العصر الحديث لاحمد تيمور ٠
- س كنوز الاجداد ، اقوالنا وافعالنا ، خطط الشام لمحمد كرد علي ، الاعلام لخير الدين الزركلي ، معجم المؤلفين لعمر رضا كحالة ، الحركة الادبية في دمشق للدكتور اسكندر لوقا ، اعيان دمشق لجميل الشطى ·

### الحضارة الاسسلامية ودور الايرانيسين في نشرها

ــ د. جعفس شهيدي استاذ الادب والفقه الجعفري وعميد كلية الآداب جامعة طهسران ــ ايسران

كانت جزيرة العرب الدائرة الاولى التي تمركز فيها الاسلام ، وبما ان الاسلام لم يكن دين العرب وحدهم ، وانما هو دين الانسان والفطرة الانسانية فكان لابد ان يتجاوز حدود الجزيرة الى نطاقه الاوسع ونتكلم في هذا المقال عن نطاق معين من هذد الحركة التوسعية ، وهذا النطاق هو الجزء الخاص بايران أو بلاد الفرس من هذه الانطلاقة العظمة ،



ولابد لنا أن نقول أولا أن موقف الامة الايرانية أمام الاسلام لم يكن كموقفها أمام الروم لقد كانت الحرب سجالا بين الفرس والروم وكانت كما يقال يوم لك ويوم عليك ولم تهن الامة الفارسية يوما أمام السروم لان الحرب كانت تقوم على أسساس الكرامة والشعور القومي والعزة والوطنية ، وكانت صراعا على زعامة العالم .

اما موقفها أمام الاسلام فقد كان شيئا أخر · كان بعيدا عن هذا كله ، نعم وقسع التشابك بين العرب والامة الايرانية ووقعت الحروب الدامية في بعض الثغور ، ولكن

كل ذلك كان قبل ان تعرف الاسة الايرانية الاسلام وحقيقة الدعوة المحمدية · فلما عرفوا الاسلام حق المعرفة استقبلوه واعتنقوه من أعماق قلوبهم ·

فكان ذلك الموقف اذا استجابة الى داعي الحق لا خضوعا للسيف أو تسليما للقوة . وليس أدل على ذلك من السرعة الخاطفة التي انتشر بها الاسلام في ايران •

والفتح الاسلامي مكن المسلمين من الدخول في بلدان كثيرة واسعة على يد حفن من الرجال لا يزيد عدد الحفنة منهم عن حامية ثغر من هذه الثغور مع ما كان عليه العرب يومئذ من سذاجة المعيشة وقلة الدربة ، كن ذلك لان تقدير عنصر القوة لم يسكن في حساب المسلمين مطلقا ، ولم تكن القوة عاملا في انتشار القرآن ، والا ما ترك العرب المغلوبين احرارا في اديانهم ، فاذا حدث ان اعتنق بعض الاقوام النصرانية الاسسلام واتخذوا العربية لغة لهم ، فذلك لما راوا من عدل العرب الغالبين مما لم يروا مثله من سادتهم السابقين ، ولما كان عليه الاسلام من السهولة التي لم يعرفوها من قبل ، ولم ينتشر القرآن اذن بالسيف بل انتشر بالدعوة وحدها وبالدعوة وحدها اعتنقته الشعوب التي تهرت العرب مؤخرا كالترك والمغول .

فنتول دخل أكثر البلاد الايرانية في حكم الاسلام من باب الصلح والتفاهم لا من باب الهزيمة والارغام ، وفتحت ايسران ذراعيها للاسسلام في قولها ، وعليكم السسلام ورحمة اللسه وبركاته •

فان سئل سائل وما السبب في ذلك ولم يكن ما أوردناه كافيا • قلنا أن السبب يرجع الى عاملين أساسيين •

الاول هو ان هذا الانقلاب العجيب الذي حدث في الجزيرة العربية واظهر المعجزة في توحيدها بعدما ظل مستحيلا طول الزمان ، كان أهم العوامل الجذب التي لفتت أنظار الفرس الى الحقيقة الاسلامية ، فماذا رأت الامة الفارسية على ضوء ذلك ؟ وهنا يأتي السبب الثاني ، فنقول ان الامة الايرانية كانت أمة كتابية أي كان لها اذ ذاك نبيها وكتابها ومن هنا كانت آذانها معتادة على نغمة السماء والايمان بالله ومن هنا لم يكن ظهور النبي غريبا على الفرس بل كان وصول هذا النبا الى اسماعهم مدعاة الى ازدياد شوقهم وتشوقهم اليه ومعرفة حقيقة الدعوة المحمدية ، فلما سمعوا القرآن يقول : « قل يا أهل الكتاب تعالوا الى كلمة سواء بيننا وبينكم الا نعبد الا الله ولا نشرك به شيئا ولا يتخذ بعضنا بعضا اربابا من دون الله» (ت) ، ويقول عز من قائل : « يا أيها الناس انا خلقناكم من ذكر وانثى وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا ان أكرمكم عند الله

تاكم » (2) ، ثم يسمعون النبي صلى الله عليه وآله وسلم يقول : « لا فضل لعربي على جمي الا بالتقوى » (3) ويقول : « سلمان منا أهل البيت » (3) ، وكانه يخاطبهم بالذات انه يحدد لمهم مهمة معينة يلقيها كنوع من المسؤولية على عاتقهم بقوله صلى الله ليه وآله وسلم : « لو كان العلم معلقا بالثريا لتناوله قوم من ابناء فارس » (5) ، سم الله ذهبت عصبيتهم القومية واصبحوا بنعمة الله اخوانا وصار كتاب الله اعزال الى اليوم والغد بفضل الله ٠

نعم لقد عرف الايرانيون دورهم في الحركة الاسلامية وكان لهم مخططات ايجابية ل سبيل توطيد هذا الدين ولا يخامرني شك في أنه لا يخفى على القارىء الكريم \_ أن ران في ذلك الوقت كانت الامبراطورية العظيمة التي تخضع لسلطانها شعوب كثيرة تبايئة الاجناس مارست فيها الحكم ونظمه والسياسيات والحروب وفنونها كما هضمت مضارات والمعنيات واستقطبت الامكانيات والكفاءات • فيوم أن دخل الاسلام هذه أبلاد قدمت تجربة لالفى سنة من الحكم بانواعه وفروعه ونظمه وتقاليده كهدية للعرب ل وقت كانوا اشد ما يكونون حاجة الى تلك التجربة لسياسة هذا العسالم الجديد أتجهت انظار الفرس كغيرهم من الشعوب الاخرى الى مهبط الوحى ، وارتبطت قلوبهم بركز الدائرة ، بالكعبة وكان لابد من حدوث عملية المزج والانصهار على صعيد الامة واحدة فبادروا الى واجبهم الاول وهو التفقعه في الدين ودراسته دراسة استيعابية مثيلية واعية ، وكان لابد من الاخذ بالاسباب الى ذلك الهدف ، فاقبلوا على الوسيلة ٠ للى اللغة العربية ، والمثل يقول من أحب انسانا خاطبه بلغته ، فكيف بمن يحب الله • له اقبلوا على اللغة العربية بحب بالغ وشوق عظيم ، شوق من يريد ان يسمع السماء مرف السماء ويناجى بما علمته السماء يؤدي حق عبادة الله فرائضها وسننها أداء اليما ، واولا واخيرا شوق من يريد ان يكون حائزا على صفة العضوية الصحيحة في اجتمع الاسلامي ، مما حث بعض رجال الفرس في الصدر الاول الى تسرك بيوتهم التوجه الى مكسة والمدينة مهاجرين في سبيل اللسه ، ومن ثم الى عواصم الخلافة حواضر العلم الاسلامية من بعد ، وكانت الحركة الاسلامية تتطور بكل ازدهار وتوفيق بدأ الفرس يفرغون كل ما في جعبتهم من خبرة في دوائر الحكم والسياسة والعسلم والاب والمن والعمارة والصناعة ونظم المجتمع

اما موقفهم التاريخي من نشر الدعوة الاسلامية ، فاذا كان العرب قد انطلقوا الاسلام غربا وشب الحصان على قدميه لعبد الرحمن الداخل شاهرا سيفه في وجه

الاطلس قائلا كلمته المشهورة « والله لو علمت ان وراء هذا البحر ناسا لمقاتلتهم دم كلمة التوحيد ، فان دور الفرس وسلاطينهم في توسعة النطاق الاسلامي شرقا لا ياعن هذه العظمة فقد اعتبروا انفسهم الجناح الشرقي للنشر الاسلامي ، وانطلقوا باعا الاسلام يحملون المقرآن الى قلب أسيا الوثنية مبشرين ومنذرين ، ولم يكن موقف الداء غير موقف محمود الغزنوى مثلا عن الغيرة على الاسلام في نشره الدين في الغروبلاد الهند .

يقول الجرفادقاني في ترجمته لتاريخ عتبى المعروف بتاريخ يميني مما ترجمنا « لقد اشتغل بال السلطان بالغور واخذته الانفة من تمرد السكان على حدود مملكت وثقل عليه ترصدهم للقوافل ، ولم يرق في نظره ان تتطاول طائفة مشركة كافرة علم الملك بسبب غرورهم لحصانة الجبال وساعة القلل فعزم على تاديبهم » ، وبعد وصد المعركة حق التوصيف يقول « ولما راى ابن مورى استيلاء المسلمين كان في أصبعا خاتم فيه فيص مسموم فامتصه ومات » (6) .

هكذا كانت ايران المنطلق الشرقى لملاسلام ، وكان هذا دأبها فى كل فتراتها بأ مد الغربي ، فلما انتهت عصور الملاحم الحربية ظلت هذه الاصقاع الشرقية من العام الاسلامي ايرانية النبوة تحمل الطابع الايراني فى كل ما هو اسلامي ، وظلت تمثر القصة التي تنحدر منها الانهار الروحية تروي هذه الاراضي بسلسلال الاسلام بمستجود به قرائح مدارسها الفكرية ومعاهدها الدينية والعلمية .

لقد تعرض العالم الاسلامي الى تغيرات جغرافية كثيرة بين الاتساع الى الانداس والبلقان واروبا الوسطى وآسيا الوسطى والهند حتى حدود الصين ، وبين الانكماش الذي بلغ حد اختطاف بعض أقاليمه ، ولكن الواقع هو أن الاساس الذي وضعه عد المنطلق الشرقي كان من المتانة والمنعة بحيث استعصى على أشهد الانهواء المعاديا والحركات المعارضة ،

هذا وقد ساهمت الامدة الايدرانية في تدوطيد دعدائم الحضدان الاسلامية التي هضمت جميع الحضارات الموجودة حتى اليوم وسادت عليها سيادا تامة اعترفت بها الامم في الازمنة التالمية حتى اليوم · وإذا انطلق الحديث بنا المالحضارة الاسلامية لا أرى مانعا من أن نتجول قليلا في أفياء هذا الجو الفسيع المنه المحضارة الاسلامية لا أرى مانعا من أن نتجول قليلا في افياء هذا الجو الفسيع المنه المحضارة الاسلامية لا أرى مانعا من أن نتجول قليلا في افياء هذا الجو الفسيع المنه المحضارة الاسلامية لا أرى مانعا من أن نتجول قليلا في افياء هذا الجو الفسيع المنه المحضارة الاسلامية لا أرى مانعا من أن نتجول قليلا في أفياء هذا الجو الفسيع المنه المحضارة الأسلامية للهناء المحضارة المح

قلنا أن الشمول الاسلامي كان الجاذبية الفعالة في أقبال الانسان على الاسلام واعتناقه أياه أينما كان وكيفما كان فلما أدرك الانسان بلسم جراحه في دين و أحم

نيك المسلم ما تحب لنفسك ، (7) ، خلع الاثواب الضيقة وارتدى الثوب الجديد جلست الاملم والشعوب على صعيد الوحدة ، وحدة الدين ووحدة المجتمع ووحدة رمة الانسان وكرامته ·

كان هذا الحجم الهائل من البشر في حد ذاته يتكون من كتل مختلفة كان لكل عنصر نها امكانياته وكفاياته قبل الاسلام فما ان وحد الاسلام هذا الحجم الا نتجت نتيجة ذه الوحدة آثار كلية وتغييرات جذرية في غاية الاهمية للحياة والتاريخ البشسري كذلك التقت هذه الحضارات الواحدة بالاخرى داخل الاطار الاسلامي وتفاعلت جميعا احدثت فيما بينها وحدة حضارية متكاملة هي ما تعرف بالحضارة الاسلامية التي لحد اثبتت بذاقتها عمليا انها اسمى الحضارات وساهمت في تكوينها كل شعوب فهي ليست قاصرة على نوع معين من الفكر أو لمون معين من الحياة ٠

قيل في تعريف الحضارة انها أحوال عادية زائدة عن ضروري الحياة زيادة عناوت بتفاوت الرفاهية وتفاوت الامن من القلة والكثرة ، وأساس كل تقدم حضاري و المعارف حتى أصبحت أم كل عمل ، فالحضارة هي القلة الكبرى التي رفعت الانسان للدرجة التي يستحقها في الارض وجعلت بينه وبين الحيوانات غير الناطقة بونا عليما وتختلف أسباب ذلك باختلاف نظام الهيئات الاجتماعية وقوانين المدنية وطباع للمسعوب .

فاذا كان ذلك كذلك ، وكان العلم اساس كل تقدم وجب علينا أن نولى العلم المقام لاول من حديثنا ، وذلك بأن نحدد الاسلام بالنسبة للعلم فنقول :

ان القرآن في حد ذاته كتاب بعث به رسول من الاميين للاميين ، وكانت أول سورة ذلت منه بمثابة افتتاحية الكتاب أو مقدمته المعرفة له المحددة لموضوعه وهي : « أقسرا اسم ربك الذي خلق خلق الانسان من علق أقرأ وربك الاكرم الذي علم بالقلم » (8) وي تكليف هو القراءة ، هو العلم بما يجهله الانسان ، فالاساس في القرآن هو العلم الاساس في الامة الاسلامية هو القرآن فهو في حد ذاته درس سماوي استأذه النبي مادته المعرفة وطلابه المسلمون ، هذا ولا أظن أن أحدا من أصحاب الشرائع كان أعظم عتناء بالمعلم وأكثر اهتماما بشأنه كصاحب الشريعة الاسلامية ، ولو أردنا أن نعدد ورد عن النبي في موضوع العلم لنفد البحر قبل أن تنفد كلماته ، ومع هذا فأنسه سعدني ولو على سبيل التيمن أن أورد نبذا من هذه الاخبار : روى أبن عبد البر عن أس عن النبي (ص) أنه قال : « طلب العلم فريضة على كن مسلم » (9) وأخسر وبنعيم عن علي عليه السلام أنه قال : « العلم خرائن ومفتاحها السؤال فاسألوا ويم عن علي عليه السلام أنه قال : « العلم خرائن ومفتاحها السؤال فاسألوا

يرحمكم الله فانه يؤجر فيه اربعة السائل والمعلم والمستمع والمحب لهم » (١٥) • واما عن العلماء فيكفي ان نشير الى المبدا العام عند المحدثين من التزام قاعدة تقليدية منهجية لم تتغير حتى اليوم وذلك بان يستهل عالم الحديث كتابه بياب في تعريف العلم .

واما عن طبقة الخلفاء والامراء والحكام من المسلمين فقد راوا في العلم تزكية ومكنة وشرفا فاقبلوا عليه بشوق بالمسغ واعتنوا بشانه وتنافسوا واحتفلوا باهله ويقول ابن قتيبة : « خرج الوليد بن يزيد حاجا ومعه عبد الله بن معاوية بن عبد الله ابن جعفر فكانا ببعض الطريق يلعبان بالشطرنج فاستاذن عليه رجل من ثقيف فاذن له وستر الشطرنج بمنديل فلما دخل سلم عليه وساله حاجته وقال له الوليد اقرات القرآن قال لا يا أمير المؤمنين شغلتني عنه أمور وهنات فقال افتعرف الفقه ، قال لا ، قال افرويت من الشعر شيئا ، قال لا ، قال فكثف المنديل عن الشطرنج ، وقال شاهك ، أي كش ملك بالمعنى الاصطلاحي فقال لسه عبد الله بن معاوية يسا أمير المؤمنين !! وأشار الى الرجل ، قال أسكت فما معنا أحد (11) .

والذي احب ان اضيفه الى هذه الرواية ان هذه العلوم التي ساله عنها كانت علوم العرب في ذلك السوقت ·

ويتمدح المقدسى بسيرة أن سامان فيقول « انهم من أحسن الملوك سيرة ونظرا واجلالا للعلم وأهلم (12) .

وكان السلاطين والامراء يتفاخرون بتقريب العلماء اليهم وتاليف الكتب باسمائهم ويأخذهم الزهو في ان يقال ان العالم الفلاني عند الملك الفلاني فكان العلماء والادباء والشعراء وأهل الفضل يدلون عليهم ويتعززون بهم ، وقد يقترح الامير على العالم ان يؤلف باسمه كتابا فلا يقبل بالغا ما بلغ العطاء يحكي صاحب نفح الطيب : ان أبا غالب اللغوي القرطبي المتوفي سنة اربعمائة وست وثلاثين لما الف كتابه في اللفية بعث اليه أبو الجيش مجاهد العامري ملك حرانية الف دينار ومركوبا وكساء على ان يطرز الكتاب المذكور باسمه فيزيد عليه جملة بسيطة على « ان هذا الكتاب مما الفيسه أبو غالب لابي الجيش مجاهد ، فقال أبو غالب : كتاب الفقه ينتفع الناس به واخلسد فيه همتي اجعل في صدره اسم غيري ؟ واصرف له الفخر ؟ فابي ورد الدنانير قلما بلغ فيه همتي اجعل في صدره اسم غيري ؟ واصرف له الفخر ؟ فابي ورد الدنانير قلما بلغ هذا مجاهدا استحسن الفته وضاعف له العطاء .

ويقول النظامى العروضى في كتابه مجمع النوادر المشهور باسم جهار مقاله: جرى الرسم بين الملوك على التفاخر بالعلم فكان الملك منهم يبعث رسولا الى الملك ه

ألاخر يساله غموض الحكم فيجمع هذا علماء بلده ويتشاورون ويدلى كل بدلوه حتى بعث على الجواب السلام وظلل هذا التقليد باقيا الى عهد سيكتكين فلما استولى السلاجقة على الحكم ، عفى هذا الرسم وانطمس كثير من معالم العلوم (13) .

ويقول أبو حيان التوحيدى أن أبن عباد (أي الصاحب اسماعيل بن عباد) كأن أذا قدم عليه أحد من أهل العلم يقول له : يا أخي تكلم واستأنس وأنبسط وأفرح ولا ترع ولا يروعك هذا الحشم والخدم فأن سلطان العلم فوق سلطان الحكم ، وكان كثيرا ما يقول لجلسائه فمن باليوم السلطان وبالليل الاخوان (14) · وأنى وأن كنت قد أطلت في مقام العلم عند الخلفاء والحكام الا أنني في الواقع قد كبحت جماح القلم لان تنافسهم على شرف العلم هو الذي مسلا المكتبة الاسلامية بهذه الثروات الطائلة · لقد كانت النتيجة لهذا المقام الذي أولاه الاسلام ورجاله للعلم أن بلغ الرواة والمحدثون في القرنين لاولين للهجرة عدد الا يحصيه الا الله ويندر وجود قرية صغيرة على خريطة العالم لاسلامي لم يخرج منها عالم أو محدث أو مفكر كان لجهوده أثر ملحوظ في دفست عجلة التطور الى الامام ·

واما البيئة العامة والحالة العلمية للمجتمع بمعناه الاوسع فيكفى ان نشسير الى العرف المتوارث الذي لا زال جاريا في ذلك الزمان فالبسطاء الذين لم يساعدهم الحظ حتى يحققوا لانفسهم قدرا من العلم ، كانوا يحلمون بتحقيق هذه الامنية في اولادهم ، عتى يسعدوا سلالاتهم واسراتهم باقتناء كنز العملم وهم بذلك مسن اكبسر المساهمين والمؤسسين للكيان العلمي ، فاذا ما مسر العالم بهسم جعل ايامهم نسورا على نسور وكان المحدث او الفقيه يهاجر في طلب العلم فينتقل من شاش سمرقند في اقصى الشرق الى قرطبة في اقصى الغرب ، فما ان يدخل بلسدا في طريقه الا ويحتفل بسه علماؤه ويعظموه ويغتنمون وجوده ، فالعربي والعجمي والبربري والتسركي والهندي سسواء والنوايا والمنازل والارزاق وكل ما يلزم من اسباب الاقامة والرحيل حاضرا لان العلم والنوايا والمنازل والارزاق وكل ما يلزم من اسباب الاقامة والرحيل حاضرا لان العلم كان العبادة العقلية ووسيلة التقرب الى الله عن طريق الفهم والاقناع .

كان هذا مركز العلم في نظر الاسلام ودور المسلمين بالنسبة له بصورة عامة ولهذا لا عجب في ان تصل الحضارة الاسلامية الى أوج ازدهارها وتترقى الامة في كل تطاعاتها وكوادرها وكان لانبساط الدولة العباسية ووفرة ثروتها ورواج تجارتها أثر كبير في خلق نهضة ثقافية لم يشهدها الشرق من قبل حتى لقد بدأ الناس جميعا من

المخليفة الى اقل افراد العامة شانا غدوا فجاة طلابا للعلم وكانوا يردون موارد العلم ليعودوا الى بلادهم كالنحل يجحطون الشهد الى جموع التلامذة المتلهفين ، ثم يصنفور بفضل ما بذلوه من جهد متواصل ، هذه المصنفات التي هي أشبه بدوائر المعارف والتي كان لها اكبر الفضل في ايصال هذه العلوم الينا ·

وقد يخطر على الذهن انني اقتصر القوى على العلوم الدينية فاقول مع ان اشرف العلم ما وصل الى الحقيقة وما ربط الانسان بخالقه الا ان الدين كان في خدمة المجتمع وكان الدين هو القاعدة التي نشأت عليها العلوم نقلية وعقلية أصلية وفرعية ، فالي جانب التفسير والحديث والفقه والكلام والاخلاق والنحو والصرف والفنون البلاعية والادب والتاريخ والجغرافيا كانت الفلسفة والرياضيات والطبيعات والكيميا والصيدة والنجوم واحكامها والطب والادارة والسياسة والحرب وحتى فنون اللعب والصيد والحرف على اختلاف انواعها واذا كنا قد اثبتنا ان الاسلام دين حضاري يعتبر أول المناهرة وذلك المظهر هذه الحضارة المتطورة وذلك المظهر هذه الناحية الاقتصادية والتطورة وذلك المناهد هذه الناحية الاقتصادية والمناهد والتصادية والمناهد والتطورة وذلك المناهد هذه الناحية الاقتصادية والمناهد والتطورة وذلك المناهد والناحية الاقتصادية والمناهد والتطورة وذلك المناهد والناهد والناهد والمناهد والناهد والمناهد والناهد والناهد والتصورة وذلك المناهد والناهد والناهد والمناهد والناهد والناهد والناهد والناهد والمناهد والناهد والمناهد والناهد والمناهد والناهد والمناهد والناهد والمناهد والمناهد والناهد والمناهد والمناهد والناهد والمناهد وا

لقد كانت التجارة الاسلامية في القرن الرابع الهجري مظهرا من مظاهر عظمت الاسلام، فقد صارت السيدة المطلقة في بلادنا وكانت سفن المسلمين وقوافلهم تجوب كل البحار والبلاد كما احتلت تجارة المسلمين المكان الاول في التجارة العالمية ، كانت الاسكندرية وبغداد هما اللتان تحددان الاسعار العالمية في ذلك المصر فكان التجار المسلمون حوالي القرن الرابع الهجري يقطعون الاقطار برا وبحرا ينقلون البضائع من بلد الي بلد بين شواطىء فارس وسواحل افريقيا والحبشة واليمن وسواحل الهند والصين وشائر الشرق ويقطعون صحارى خرأسان وتركستان وارمينية وافغانستان والهند والشام ومصر والسودان وشمال افريقيا والاندلس ، ينقلون اصناف التجارة وبغداد برا فظهرت في عهد ذلك التمدن علاقات تجارية جمعت الاموان حتى تجاورت وبغداد برا فظهرت في عهد ذلك التمدن علاقات تجارية جمعت الاموان حتى تجاورت شويها الملايين من الدنانير (١٥) \*

قرات في سيرة نظام الملك أن ملاحى نهر جيحون طالبوه باجورهم السنوية فأحالهم ألى انطاكية في الشام فشق عليهم الامر ورفعوا أمرهم الى السلطأن ملكشاه السلجوقي فساله السلطان عن الحكمة في هذا الامر الغريب فأجاب نظام الملك ، لقد أردت أن في علم من يتولى الحكم من بعدنا الى أي حد من العظمة بلغ ملكنا ٠ أن هذا القول مس ألم

نظام الملك لما يحسن السكوت عليه الا أن ما تبقى من القصة أعظم من هذا بكثير • قال ملكشاه نعم ، ولكن ما لهؤلاء المساكين وكيف يقطعون هذه المسافة البعيدة ؟ قال نظام الملك ولماذا يشقون على أنفسهم بالسفر أذا كان في أمكانهم أن يأخذوا حقوقهم من تجار بلدهم مقابل التنازل عن نصف عشر في المائة (16) •

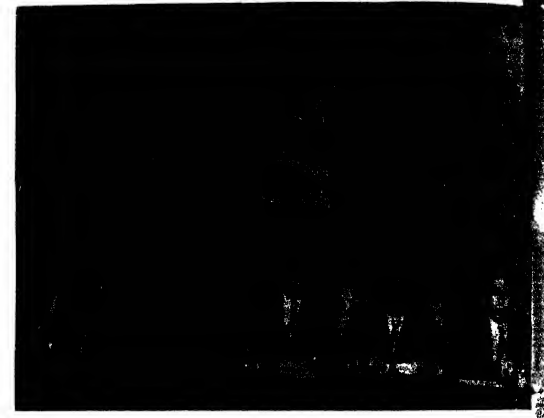
وقيل ان عضد الدولة لما صمم على تجديد عمارة بغداد السرم ارباب العقارات بالعمارة فمن قصرت يده عن ذلك اقترض من بيت المال ومعنى هذا ان راس مسال الدولة أو الدولة براسمالها كانت تضمن مشاريع الافراد الخاصة (17) .

اعتقد ان التحدث عن المظاهر الاخرى لهذه الحضارة الخالدة كالعمارة والفين ونطم المجتمع من حيث التقاليد والمعاملات وان كان في حد ذاته طريفا الا انه يخرج عن حوصلة هذا الحديث ١ الا أن ما لا يدرت كله لا يترك جله فلنأخذ ما يلزمنا وما يؤيده مدفنا الاصلي من الطابع العنام للوحدة الاسلامية كمظهر من مظناهر الشمول في الاسلام • أما أزدهار العمارة والفن فهذا أمر لا يحتاح الى أدنى دليل لانه يقدم نفسه بنفسه في كل مكان وزمان لقد هضم الاسلام الفنون المعمارية من فارسية وبيزنطية ، مكونا فنا اسلاميا صرفا متدرجا من المسجد الى المنزن الى القصر الى المدينة على اننا نلاحظ ان في الطابع الاسلامي قاسما مشتسركا بينهما جميعا وان فيها على اختلاف أشكالها وأماكنها وحدة مشتركة فالمسجد بطبيعة الحال يوجه قبلته نحو الكعبة فقبلته جنوبية اذا وقع شمال الكعبة وشرقية اذا وقع غربها والعكس بالعكس ، والمنازل والقصور في غالبيتها تخفيض حوائطها واسوارها المواجهة للكعبة وما يقال عن المنازل والقصور يطلق على المدن ، وذلك لان الاتجاه الاول للمسلم في حياته هـو الكعبـة عالعمارة في العالم الاسلامي اذ ذاك قبل ان تتدخل هندسة المدينة الحديثة كانت في أسرحدة الاتجاه الى مركز الدائرة مهما كان وضعها على مساحة الدائرة ، وهذا ما احدثه الشمول في الاسلام من اثر العمارة الاسلامية من سبكها بوحدة الاتجاه والهدف والكلام عن الحضارة الاسلامية لا ينتهي ولو اقتصرنا على هذه القلائل من النماذح ، ولكن يجب أن نذكر كلمة تكون كنتيجة نهائية لهذا البحث وهي ان حضارتنا الاسلامية التي بلغت في ذلك الزمان الى غايتها الاسمى ، وان كانت قد اثرت في تكوينها علـــل عديدة وعوامل شتى الا انه يمكننا ان نوحد على ضوء التفكيير الفلسفي والتجسريد العلمي ، هذه العلل مع كثرتها في علة واحدة أو في شتى واحد يكون كجرم الاخسير الملة المتامة حسب ما يقوله الفلاسفة ، وهذه العلة الوحيدة أو هذا الجزء الاصلي لم يكن شيئا الا الايمان ، ايمان المسلم بالله اولا ، وايمانه بالمجتمع الاسلامي الذي يعيش فيه ويتمتع به ويكون عضوا له ثانيا ، وايمانه بنفسه وبالقوة التي اودعها الله فيه ثالثا ، فمهما تكن هذه العلة موجودة ومهما تكمن قلوبنا من الايمان ومهما يكر هذا الشعور حيا ، فليس لنا أن نشك في أن الله معنا والله ناصرنا ولو افتقدنا لا سمع الله هذا الايمان ، أذا ليس لنا أن نظمح في شيء من العرزة والمنعة ، بهل ليس لنا أن نظمع في حياة سعيدة وعيشة راضية يقول الله عز وجل : « ولو أن أهل القرى آمنوا واتقوا لمفتحنا عليهم بركات من السماء والارض ، ولكن كذبوا فاخذناهم بما كانوا يكسبون » (١٤) .

人名西意西尔克克斯克人名英格兰人名 医外外性 人名英人名人英国英国英国英国英国



#### حول آراء ومواقف الفيلسوف الفقيد الدكتور عثمان أمين



الاستاذ مولود قاسم نايت بلقاسم يلقى كلمة الافتتاح وعلى يسساره الاستاذ اسماعيل العربى ، وعلى يمينه كسل من الاساتذة عمسر بوحزار ، والربيع ميمون ، والعفارى همسانة ،

فى اطار النشاط الثقافي لوزارة الشؤون الدينيه ، وبمناسبة نكرى مرور ستسة اشهر على وفاة الفيلسوف المرحوم الدكتور عثمان أمين ، استاذ ورئيس قسم الفلسفة سابقا بجامعة القاهرة ، وعضو مجمع اللغة العربية بالقاهرة ، نظم المركز الثقسافي الاسلامي ندوة بالعربية حول آراء ومواقف الفيلسوف الفقيد الدكتور عثمان أمين ، بيشاركة عدد من تلاميذه واصدقائه مع عرض نماذج من فكره وروحه بصوته مما سجل له حلال ملتقيات الفكر الاسلامي من الرابع الى العاشر ، وذلك يوم الاربعاء 14 ذى الحجة 1308 ه ( 15 نوفمبر 1978 م ) .

وفيما يلي ننشر نصوص الكلمات التي القيت بهذه المناسبة .

هذا ونشير الى أن مجمع اللغة العربية بالقاهرة قد عقد بداره جلسة علنية لتابيد الفقيد د. عثمان أمين ، وتفضل \_ مشكورا \_ الاستاذ الدكتور ابراهيم مدكور ، رئيس هذا المجلس ، ورئيس اتحاد المجامع العربية بارسال وقائع هذه الجلسة ، والكلمات ألنى قيلت فيها الى السيد مولود قاسم نايت بلقاسم · وننشرها في هذا العدد ، مسع الندوة التي عقدنا في الجزائر ، كما ننشر الكلمة القيمة التي القاها الاستاذ مدكور في كلية الآداب ، جامعة القاهرة حسول المرحوم عثمان أمسين ، والتي ارسلها الينا ضمن وقائع جلسة المجمع · انظرصفحة 34 من حذا العدد،

كان فقيدنا الوحيد ممن كانوا يذكرون اسم الجزائر

## آراء ومواقـــف الفیلســون عثمــان أمـاين (\*)

------ مولود قاسم نايت بلقاسم

بسم الله الرحمن الرحيم ،

يقول الشاعر الاندلسي عبد المجيد بن عبدون في رثاء أُ المتوكل بن الافطس:

الدهر يفجع بعد العدين بالاثسر فما البكاء على الاشباح والصور؟ هكذا الوضع الآن مع الصورة المعلقة أمامكم ووراءنا للمرحوم عثمان أمين ، الذي كان كما يعرفه الكثير منكم ممن درس عليه ، أو ممن عرفه في ملتقيات الفكر

الاسلامي في الجزائر ، هكذا كان حيا ، يتدفق حيوية في فكسره ، وفي مشيته ، وفي كلامه ، ولم يكن من ذلك النوع السبهلل ، كما كان يقول ، من ذلك النوع الذي أسميه المرتخى الأوصال ، المفكك الاجزاء ، لا ، لم يكن ذلك ، بل كان الحيوية بعينها ، وكان الحياة مركزة ، كان الحياة مجسمة • هكذا كان الدكتور عثمان امسين كما عرفناه من بدابة الخمسينات •

<sup>(\*)</sup> كلمة السيد مولود قاسم نايت بلقاسم المرتجة في افتتاح الندوة.

نحن اذ نحتفل الليلة بذكراه ، بهذه الذكرى بعد مرور ستة اشهر بالصبط له المناهبات ، فانما نبقى أوفياء لما اعلنا عنه من بضع وقست من اننا سنحتفل بالمناسبات الوطنية الجزائسرية ، من شخصيات ، واحداث تاريخيسة هامة ، ونحتفل بالشحصيات والاحداث الاسلامية ، كما هو الحال الآن بالنسبة لمه ، وبالنسبة للصادق بسيس بعد يام ، وبالنسبة لآخرين فيما مضى ، كالشيخ أبو زهرة رحمه الله ، وعثمان الكعاك رحمه الله ، والشاذلي بلقاضي رحمه الله الخ ... رضفل أيضا بالشخصيات العالمية بصفة عامة ، كما احتفلنا ببيتهوفن مثلا وغيره ممن يمثلون فيما في اعلى مستوى الحصارة أنسانية ، والفكر الانساني ،

وفقيدنا الاستاذ عثمان أمين يهمنا كجزائريين ، ( وليسمح لمي الاخوان غسير لجرائريين اذا كانوا هنا حاضرين ) ، يهمنا في ناحية خاصة جدا · عندما وصلنا الى حمر . لم تكن عن الجزائر ، كما يعرف الكثير منكم ممن عاش في مصر اذ ذاك . في طر الكثير فكرة ، وكان الكثير هناك سالوننا عن الجرائر ابن هي ، الخ ٠٠٠ هل فيها ترموای ، و هـــل فیها نیل ۰۰۰ و هل هی جـزر أندونیسیا . أم البلیار ، أم واق واق ؟ وكان فقيدنا الوحيد رحمه الله ، الوحيد من بين الاساتذة وواحدا من القلة القليلة بدا من شخصيات آخري ، ممن كانوا يذكرون اسم الجزائر! فكان ينتهز كل فرصة ، كل سياق في بداية الخمسينات ليتكلم من الجزائر ، ويشير الى وضعها اذ ذاك ، فكان لك يوثر فينا كثيرا جــدا ، ومن هنا يهمنا ، كما قلنـا ، عثمان أمــين وطنيا ، أي كجزائريين ، ويهمنا اسلاميا ، لانه مهتم بالفكر الاسلامي ومن قادته ، واهتــم طوال بياته بشخصياته ، سواء كان يكتب أو في محاضراته (١) في مناسبات مختلفة ، مثل بن سينا ، وابن رشد ، والفارابي ، وجمال الدين الافغاني ، ومحمد عبده ، ومحمد الله وعبد الحميد بن باديس ، ويهمنا عالميا وانسانيا عالميا لانه كان يهتم بالفكـــر الانساني ، عموما ، بقادة للفكر الانساني ولو من غير المسلمين مثل : ديكارت ، وكنط ، والمناعد ، واخرين • وكانت تهمه فيهم القيم العليا ، القيم السامية ، الحرية ، والتحرر ، العقسل، والالخسلاق.

هذا هو عثمان أمين الذي نحتف الليلة بذكراه • وسيعطيكم الاخوان هنا ، نبسذا عن شخصيته ، وفلسفته ، تكملها وتجسمها وتبلورها المقتطفات التي ستعرض عليكم الله نك من كلامه ، وفكره ، وعواطفه ، لانه كان فيلسوفا ، وكان في الوقت نفسه يتكلم

بعواطفه ، لانه لم يكن يسمو ، لم يكن يتعالى ، مثل كثير من ادعياء العقل ، عن العاطفة فهذا الرسول صلى الله عليه وسلم بكى عندما عاد الى مكة ، كما تعلمون ، بالفن المبسين !

ستعرض عليكم أذن نبذ من حياته ، من روحه ، وعواطفه ، بصوته في تسجيلان في مختلف ملتقيات الفكر الاسلامي ، من الرابع إلى العاشر · واننا لمنعتز كل الاعتزار بعضوره المنتظم ذاك ! أما النصوص التي اقتطفت منها هذه النبذ ، فهي موجودة فر كتب الملتقيات المطبوعة ، والبعض الآخر في طريق النشر أن شاء الله ·

( وهنا اختنق المتحدث وتوقف عن الكلام ) •

أنظر تكملة لهذه الكلمات ، مقالة له في تأبين المرحوم في العدد 61/60 من الاصالة 300 تحت عنوان : مات عثمان أمين ! 300

ت) انظر مثلا كتبه عن : الرواقية ، وديكارت ، وكنط ، ومحمد عبده ، والجوانية ، وعبقرية اللغة العربية ، ومحاضراته ومناقشاته في كتب ملتقيات الفكر الاسلامي في ألجزائر ، من الرابع الى العاشر : 1970 ـ 1976 م .

### عثمان أمسين فيلسوف

البخاري حمسانه

اذا كان الموت هو الصخرة التي تتحطم عليها امسال الإنسسان ·

واذا كان يستطيع باعتباره امكانية الاستحالة على حد تعبير Heiddesis ، اذ يحول بالتالي حياتنا المحددة مصير كما يقول Malraux وامكانياتنا المتعددة واللامحدودة الى استحالة مطلقة .

قان افضل وسيلة انسانية ممكنة لمواجهته هو عدم كف الانسان ولو للحظة واحدة عن التفكير فيه ، كما يلاحظ الفيلسوف اليوناني Sénèque

يمثل هذا الموقف ، وبسه وحده يستطيع الانسان أن يفلست من مفاجأة المسوت ومداهمته ، عن طريق العمل المستمر والجاد الذي يحول حياته الى سيمفونية مكتملة ، ويعطيها نهاية طبيعية تضفى عليها صورتها المشرقة .

وكاني بالمفقيد الاستاذ والصديق ، د٠ عثمان أمين قد أمن بهذه الحقيقة وحرص بالتالي على أن يكون لحباته أو لسموفنيته \_ كما يقول \_ صورتها المكتملة التي تفلت على مباغتة الموت ومفاجأته ٠

فقد كانت حياته كلها عمل متواصل وعطاء مستمر لامته العربية الاسلامية ٠ كم توكد ذلك مؤلفاته العديدة ، ونشاطه الذي لا يعرف التوقف ٠

كان رحمه الله يؤمن ايمانا صادقا بمسؤولية الانسان تجاه امته ومجتمعه مسؤوسا الوعي رائد حية من أجل المجتمع والقيم النبيلة •

بكان يردد لنا دائما في محاضراته وطيلة السنوات الدراسية الاربع التي كان لم شرف قضائها تلميذا له بجامعة القاهرة • قول الفيلسوف الالماني الاشهر وهو : ان كر ما هو عطيم وما هو حسن في عصرنا هذا يرجع الى ان رجال الماضي النبلاء الاقويام قد ضحوا من أجل المبادىء والافكار بجميع مباهج الحياة •

على ضوء هذه الملاحظات نستطيع ان ننعرف على بعض الجوانب من شخصية الفقيد ، وعلى ضوئها كذلك نستطيع أن نفهم بصورة أوضح « فلسفته الجوانية » الني كرس حياته من أجل ايصالها الى الجماهير العربية والاسلامية •

يشرح الفقيد الظروف التى دفعته الى الفلسفة ، بن الى التفلسف فيقول « ان هد الله الطريقة في التفلسف ولسدت عندي حينما لاحظت أن الوسطية الاسلامية في كهنها المحقيقي تنوسيت على مر الايام ولم يبق منها الا رسومها الظاهرة ٠٠ ومن هنا كأرا شيوع البرانية بين الناس تبدى في ذلك الاختلاف الصارخ بين الاقوال والاعمال ٠٠ بين المظاهر والنيات ، وافتراق العبادات عن العقيدة السمحاء واستغلال احكام الدير المنيف في تحقيق المآرب وتبرير النزوات ، ٠

وامام هذا الوضع المزرى لملامة العربية الاسلامية آمسن الفقيد ان لا طريق لمخلاص المعالم الاسلامي والعربي الا بالتوعية والوعي هدفا ، وبالفلسفة أو التفلسف وسيلن

فالفلسفة صانعة التاريخ كما يقول ٠٠ لان تاريخ الانسانية كله تاريخ فلسفات

وعلى اولئك الذين يعترضون بحجة أن الفلسفة لا تصنع خبزا يجيب ، بانها أذا كان المنطقة لا تصنع الافكار ٠٠ ومن تلم فهي تصنع التاريخ ٠ ويكفي تدليما أ

عسلى ذلسك فيخته Fichte الذي استطاع بنداءاته الى الامة الالمانية أن يسهم بقد غير بسيط في دحض الجيوش النابلونية العازية لالمانيا •

وفي هذا دليل على ان الفكرة ، والفكرة بذاتها وبمحض طاقتها الروحية تسنطب ان تغير مجرى التاريخ ٠٠ فهي توقظ الامة من طول الرقاد وتفجر فيها روح الجهاد,

فى ضدوء هذا الوضع المزرى لملامة العربية والاسلامية ، وبهذا المفهوم لمفلسفة الحقيقتها ولدورها فى التاريخ الانساني وتقدمه طسرح الفقيد « فلسفته الجوانية » · طريق للوعي ، وللخلاص والتقدم لملامة العربية والاسلامية · فى وقت كانت اصوات تعريب لكله تراثنا يملأ الدنيا ضجيجا ·

وما اظن ان الوقت يسمح لي بشرح هذه الفلسفة تفصيلا ، أو التحدث عن جوانب لاصالة فيها فذاك ما أتمنى أن تتاح لي فرصة القيام به ٠٠٠ قريبا ٠٠ وفاء لاستاذي كيمير ٠

على انه يمكن التعريف بهذه الطريقة الاسلامية في التفلسف ، لا بهذه الفلسفة بانها ست فلسفة ولكنها طريقة للتفلسف فهي غلسفة تابى الركون الى مذهب ، أو الانغلاق لل نسق معين ، بل هي طريقة للتفكير مفتوحة نبتت عند الفقيد ، كما يقول ، من تامله ، نذ صباه ، لروح الدين والاخلاق عامة ، وللقرآن والاحاديث النبوية بصورة خاصة ، من هنا أوجه أصالتها ، واتصالها بماضينا قدر ارتباطها بحاضرنا .

اما اهداف هذه الفلسفة فان الفقيد يلخصها فيما يلي :

. - تزكية الوعي الانساني بالانية الذاتية للوصول الى الرؤية الواعية الواضحة لشياء ولمجاوزة المظهر الى المخبر ·

- وتحقيق الامكانيات اللا محققة لدى كل فرد ·
- باستمار قوة الروح في العمــن الصالح للمجتمع الاسلامي بصورة خاصة الانساني بصورة عامة ، لتحفيق الافضل ·

فهي فلسفة اساسها الوعي ، ووسيلتها الطاقة الروحية ، وهدفها الوصول بالانسان خفيق اسمى ما فيه من مثالية وقيم ·

وقد يظن البعض انها فلسفة مغرقة في المثالية الى حد تنسى وتهمل فيه العمل ، المسواقع ٠

وذلك ما ينبهنا الفقيد اليه ويحذرنا منه حين يؤكد ١٠ الجوانية تدعو الى العمل بناء المؤسس على النظر الواعي ١٠٠ وتزكية الحرية الانسانية ١٠ وهي من حيث ي في صميمها وعي قد اتخذت لنفسها الشعار الاسلامي و الامر بالمعروف والنهسي في المنكر ورات هذا المبدأ فرض عين لا فرض كفاية وجعلته مبدأ من مبادىء الوعسي النساني ١٠٠

لذلك نجد الفقيد قد حرص على تطبيق هذه الفلسفة في مختلف المجالات التم حددها لها ٠٠ ابتداء من دراسة اللفة العربية ٠ لفة القران ، وايجازه ودعوتها الى الحركة في نفس الوقت الى الاخسلاق الاسلامية ودعوتها الى الكراما والعفة والحرية والشعور بالمسؤولية وصفاء الضمير .

أيها الاخوة ٠٠ كان بودي ٠٠ ولكن أن هذا التكريم للفقيد يأتي في اليسوم الذي بدأت فيه وزارة الشؤون الدينية والجزائر التحضير للاحتفالات بحلول القرن 15 ٠٠٠ احتفالات نقيم فيها ما عملناه في ظروف استخراب حالكة في القرن المنصرم ، ونستفيد فيها لهذا القرن ، واظن أن الفقيد الذي اسهم بقدر كبير في هذه الانجازات جدير بمثل هذا التك به ٠

فلقد عاش من أجل الامة الاسلامية العربية ٠٠٠ وعمل حتى أخر حياته من أجل وعيها ونهضتها وتقدمها ٠٠٠

فالى تلك الروح الزاكية ٠٠ الطاهرة تحية ، والى المفكر الاسلامي الكبير ، الى الاستاذ والصديق الذي ارتحل عنا الى دار الخلد ، وداعا ٠

# فى ذكــرى الفيلسـوف عثمـان أمـين

| العربي | اسماعيل |  |
|--------|---------|--|
|--------|---------|--|

سيدي الوزير ، ايها السيدات والسادة ،

نعي الينا منذ ستة أشهر شخصية اسلامية ، شخصية علمية من الطراز الاول وتألمنا لهذا الحدث الجلل بصفتنا لنتمي الى الثقافة الاسلامية التي خدمها بكل جدد ونشاط ، ونتالم ايضالان الرحيل ، كان من خير من عرف بلدنا وعرف بها • ونتالم خصوصا لاننا عرفناه معرفة شخصية •

التلميذ من الاستاذ • عرفته الول ما عرفته من خسلال ابحاثه وكتبسه ، وهذا الجانب التلميذ من الاستاذ • عرفته اول ما عرفته من خسلال ابحاثه وكتبسه ، وهذا الجانب يشاركني هيه كل قراء الثقافة العربية ، ولكن الجانب الذي جعلني أشعر نحوه بعسلاقة خاصة ، هي روحه الدينية التي تشكل خلفية متينة لابحاثه الفلسفية ، وبصفة خاصة ارتباطه بل والتزامه بمبادىء الحركة الاصلاحية التي كان جمال الدين الافغاني ومحمد عبده ورشيد رضا في مصر والاستاذ عبد الحميد بن باديس عندنا اكبر اعلامه ودعاته ، وكم كنت سعيدا حينما قدمني اليه الاستاذ محمد الدراز مدير الادارة بجامع الازهر ، لقد اتبح لي ان احضر محاضرات للاستاذ الراحل في كلية الآداب بالجامعة المصرية ،

ولكن معرفتي الشخصية بالراحل كانت هي التي اتاحها لمي الشيخ دراز · فقد كان مكتبه الواسع والعامر ملتقي لعدد من رجال الثقافة المصريين وبعض الطلبة المسلمين الاجانب الذين يتلقون العلم في مصر والذين اتاح لمي الحسظ أن أكون من بينهم · ان هذه القرصة لا تسمح لمي بالحديث عما كان يجري في هذه الاجتماعات الاسبوعية من الاحاديث الطيبة التي تتناول الدين والفلسفة والادب وبصفة خاصة شؤون العسالم الاسلامي ، ولكنني مع ذلك استطيع ان أقول أن الدكتور عثمان أمين واستاذي مصمد البهي فرقر واستاذي عبد الحليم محمود ، شيخ الازهر الذي وردت الاخبار المحزنة بنعيه مؤخرا ، كانوا هم الذين يقودون المناقشات التي كان يديرها الشيخ دراز بلباقة ومعرفة نادرة بمقدرة كل واحد من زواره وميوله واختصاصاته وذلك في جو ·

ايها السيدات والسادة ، اليكم الآن كلمة مساهمة في احياء ذكرى الفقيد الدكتور عثمان امين الذي تظللنا روح، الزكية •

#### في نكرى الفيلسوف عثمان امسين

ان مساهمة الفلسفة الاسلامية في تنمية الفلسفة الاروبية لا تـزال مشكلة ومثار النقاش بين الباحثين ، والمتطرفون في هذا الحوار طائفتان : طائفة ترى ان الفلاسفة الاروبيين لم يكن دورهم يتجاوز الاخذ والاقتباس ، او بلورة المواضيع التي تــدور حولها الفلسفة الاسلامية · فنظرية النبوة والتفرقة بين النبي والفيلسوف التي عالمها سبينوزا في كتابه : « الرسالة اللاهوتية ، في نظر هؤلاء لم تكن الا توسيعا وتجديدا للنظرية التي شرحها الفارابي قبل ذلك بسبعة قرون في كتاب اراء أهل المدينة الفاضلة · وحجة ديكارت القائلة : «انا الفكر ، فانا اذا موجود» ، ليست سوى النتيجة التي توصل الروحية ، ونظريات روجر بيكون في البهريات ، انما هي اقتباس بالحرف أو بالمعنى الراء ابن الهيثم ، وهكذا ، وليقس ما لم يقل ·

والفئة الاخرى تنكر على الفلسفة الاسلامية أي وجود مستقل عن الفلسفة اليونانية فهؤلاء يرون أن دور المسلمين لم يسزد عن القبسام بترجمة واقتباس آراء الفلاسفة اليونانيين مثل اريسطو وافلاطون ومزجها في بعض الحالات بالافكار الشائعة بسين الطوائف المسيحية التي كانت تعيش في سوريا وآراء الوثنيين من أهل حران وبعبارة أخرى فان فضل المسلمين يقتصر على نقل التراث القديم الى اروبا في همصور الوسطى مهضوما جزئيا ، أي انهم انما قاموا بدور الانسان العادي الذي يشكل جسرا لتعير

الانسانية عليه الى الانسان المتفوق ، أي « السوبرمان » كما يصفه الفيلسوف نيتشب في نظريته المشهورة •

من البديهي أن هؤلاء المتطرفين أنما يعتمدون على العموميات وعلى السهل مسن الحجج ، بل وعلى ما يشبه الحجج ، ولا يكلفون أنفسهم عناء الدرس المتعمق والتحليل. والملاحظ هو أن الاتجاء الأول شائع بين طائفة من المسلمين الذين بنكرون كل أصسالة للحضارة الغربية ، بينما يردد أراء الفئة الاخيرة غلاة الجاحدين الذين ينكرون فضل الاسلام ولا يعترفون بصسرح الحضارة الذي شيده المسلمون في ثلاث قارات مسن القارات الخمس •

طرح عثمان أمين الراحل هذه القصية بمنهجية المعلم التي تعنمد على الشرخ والتوضيح وتبسيط المشاكل العويصة ، في المساهمة القيمة التي قدمها في نطاق الملتقى الثامن للتعرف على الفكر الاسلامي في بجاية ، فاختط لنفسه طريقا سلويا في العرض والتحليل وصاغ رأيه في عبارات تتسم بالرزانة والصدق والالتزام للحقيقة ، فما هو موقف عثمان أمين من هذه القضية الخطيرة الشأن ؟

يرى الغيلسوف الراحل أنه لكهي نكون منصفين يجب ان نعترف بان الغلسفة الاسلامية (أو الفلسفة العربية ، كما يرى البعض ، لانها كتبت باللغة العربية ) تحتوي على عناصر هامة من الفكر اليوناني • وكلمة عناصر التي استعملها عثمان أمهين تعجبني بصفة خاصة ، لانها تثبت منذ مقدمة الاستدلال وجود الفلسفة الاسلامية ، لان كل كائن هي ، بل وكل نبات له شخصية متميزة ووجود مستقل ، يحتوي على عناصر مختلفة ، والفرق واضح بين العناصر المحفوظة ، وكلا على حدة والعناصر المهصومة التي تكون مع غيرها كائنا هيا مستقلا •

على أن الاستاذ الراحل لا يقف في بحثه واستدلاله عند القول بان العرب هضموا عناصر الفلسفة اليونانية ، بل هو يذهب خطوة أخرى أبعد من ذلك حين يقول :

« ولكننا نقرر مسع ذلك أن الفلسفة العربية والاسلامية شيء ، ومجرد الهضم والتمثيل للفلسفة اليونانية شيء آخر » •

ما معنى هذا التقرير ؟ معناه أن الفلسفة الاسلامية مرت بمرحلة أولى وهي مرحلة النقل والهضم والتمثيل ثم دخلت في مرحلة ثانية ، وهي مرحلة الانتاج الاصيل السذي يعكس موقف المسلمين من المشاكل الميتافيريقية التي يواجهونها في عصرهم بمنهجية تعترف بالتطورات التي عرفها الانسان خلال القرون التي تلت عهد الفلسفة اليونانية .

وبهذا المنطق فقط يمكننا ان نعترف بدورنا بالمذاهب الفلسفية الكبرى التي ظهر في أروبا في العصور الحديثة • فان زعماء هذه المذاهب مثل الفلاسفة بيكون وديكار واسبينوزا ولايبنيتس ، قد تغذوا هم أيضا بعناصر من الفلسفة اليونانية والفلسف المسيحية والفلسفة الاسلامية ، ولكنه كان لكل منهم مع ذلك شخصيته ونظامه الفلسفم الذي يلتقي أو يفترق مع نظم الآخرين •

وعلى ضوء هذا التحليل البارع يستنتج عثمان امين نتيجة تكاد تكون بديهية فيقول «واذا، فكيف صاغ البعض ان يظنوا ان عقلا كعقل الفارابي وابن سينا والغزالي وابن رشد كان عقلا جديبا لم ينتج في الفلسفة شيئا أصيلا، وانه لم يكن الا مقلدا لليونهان ؟٠٠٠

ويمضي الباحث فيصرح بمضمون نتيجته قائلا:

«أبادر فاقول أن للفلسفة الاسلامية مكانتها التي يشهد بها الواقفون على أسرارها» .

ان اطار المحاضرة لا يتسبع لمعالجة مشكلة كبيرة مثل مشكلة اصلة الفلسفة والتفكير الاسلامي من جميع جوانبها ولو تناولها الكاتب الراحل في اطار اوسسع لفصل ما أجمله ولاتسع افق تحليله ليشمل مختلف العوامل التي ساهمت في تكوين الراي الذي ينكر وجود الفلسفة الاسلامية وفضل المسلمين بصفة عامة على الحضارة الحديثة ولكن بعض هذه العوامل يمكن استخلاصه من سياق هذه المحاضرة القيمة ومن القراءة بين السطور •

وفي رايي أن أهم هذه العرامل هسو الجهسل المزدوج: أولا جهل العرب بتراثهم الفلسفي • فاذا استثينا دراسات جسدية لا يكاد عددها يتجاوز عدد أصابع اليسد الواحدة ، فان الباحثين لم يعكفوا على درس دذا التراث • والصعوبة الاساسية في ذلك مرجعها الى ندرة الوثائق حيث أن الاغلبية الساحقة من المؤلفات الفلسفية لا تزال في حالة مخطوطات لم تمسها يد بالتحقيق فضلا عن الشرح والتعليق وهي موزعة في مختلف مكتبات العالم في الشرق والغرب ، هذا اذا لم تكن قد ضاعت كلية • بسل أن بعض مؤلفات الفلاسفة العرب لا ترجد الا في ترجمة لاتينية • ومن شم ، فان مهمة الباحث الصادق العزم والمخلص في عمله مهمة شاقة للغاية من حيث انه يتحتم عليه ان يعرف الى جانب أشياء أخرى اللاتينية واليونانية ، وأن يتاح له وقت فسيح ومسال وفير وتسهيلات فوق العادة حتى يتمكن من التنقل بين مختلف مدن العسالم للبحث

وللاطلاع عن نصوص خطية نادرة وهي في حالة المادة الخسام · ومتسبى انتهى هذا الباحث من عمله المضنى الذي قد يستغرق جزءا مهما من عمره ، سيواجه مشاكل النشر او تمويل نشر كتابه ، بالاضافة الى مشاكل التوزيع وعدم وجود عدد كاف من القراء في البلد الذي ينشر فيه ، لان توزيع كتاب في جميع البلدان العربية بما يعترضه من الحواجز الجمركية وغير الجمركية وقيود العملة الخ ، اصبح امرا غير ممكن الا في احلام الكتاب ·

والجهل الثاني الذي ادى الى انكار قيمة الفلسفة الاسلامية ، هو جهل المستشرقين السرار اللغة العربية ، وبصفة خاصة بالمصطلحات الفلسفية ، الامر الذي يجعل مسن الصعب عليهم الخوض فى البحث والمناقشة وتقويم الافكار الفلسفية • هذا من جهة ، ومن جهة اخرى فان متطلبات عصر الاستشراق كانت تتركز فى الجغرافيا والتساريخ والتشريع ، وهي امور وثيقة الصلة بالسياسة وبمحاولات الاستعمار لفهم اوضساع سكان المستعمرات • واما تحقيق الكتب الفلسفية وترجمتها والتعليق عليها ، فهو مجهود ليس له مردود سياسي على الاطلاق ، وبالتالي ، فان احدا لم يتجه اليه بصورة جدية • على أثن ملتقى ابن رشد الذي عقد مؤخرا فى الجزائر ، يبشر باتجاه جديد ويدل على الشعور بهذا النقص الخطير ، ان لم نقسل هذه الفجوة فى تنميتنا الثقافية • والاستاذ الراحل ، عثمان امين قد خط لنا الطريق ووضع معالمه وزودنا بارشاداته وارائه القيمة بشان الاتجاه الذي ينبغى ان نتجهه •

# عثمان أمين فيلسوف الجوانية بين اللغية والديكارتية

د. الربيع ميمـون

سيدي الوزير المستشار برئاسة الجمهورية ، اخواني الاساتذة ،

سيداتي ، سادتي ،

يمتاز استاذنا الكبير عثمان امين ، رحمه الله واسكنه فسيح جنانه ، بحس فلسفي عميق ، نافذ ، جعله يجمع بين تعاليم الاسلام الكونية ، وتفتح النزعة الفلسفية الانسانية في فلسفة خاصة به ، غايتها الانسان وكرامته وسيادة المثل العليا بين افراده .

لقد كانت فلسفته التي اعطاها اسم الجرانية تقوم على الدعوة الى تنمية الانسان لقواه الروحية تنمية يشعر معها بانه متآزر مع افراد الانسانية المؤتلفة الواعية بصرف النظر عن اختلافهم في اللغات والاجناس والاوطان (1) .

ت عثمان امين ، محاولات فلسفية ، مكتبة الانجلو المصرية ، القاهرة ، 1967 ،
 عثمان امين ، محاولات فلسفية ، مكتبة الانجلو المصرية ، القاهرة ، 1967 ،

ولمهذا تقتضى من الانسان أن يكون صاحب وعي بالدرجة الاولى : صاحب وعبي هانه أنسان أي مخلوق كريم ، وصاحب وعبي بأنه يجب عليمه أن يعيش كانسان ، وأن يعافظ على أنسانيته ، ويحميها بكل قواه مما يمكن أن يحط منها .

ويظهر لنا بدون عناء أن أستاذنا المرحوم كان من كبار الوعاة الذين لا يرون أي شيء كاي شيء بلا اختلاف ولا أتفاق أذ كانت وضعية الامة الاسلامية تؤلمه نقائضها ، ويعز في قلبه تأخرها ، وكانت حضارة الغرب تجذبه اليها بايجابيتها فيميل اليها ، ولكن احتكاكه بها سرعان ما كان يذكره بامجاد الاسلاف فيتركها الى حين ، ويرجع الى حضارة أجداده ليتفهم روحها ، ويشيد بها ، ويجعلها جنة يحتمى بها ، وحاجزا بينه وبين أي ذوبان كان .

لقد كان يعتز بشخصيته العربية الاسلامية ايما اعتزاز ، وكان يرى في المتجنسين بالسلوك والعقلية ، واللباس … ناسا يمتازون بضعف عقولهم ، وانحرافهم •

ولهذا كان يدعو بالحاح الى التمسك بالاصالة الذاتية والمحافظة عليها ، وكان يرى ان قيمة الانسان الحقيقية كامنة فيها ، وأن التقدم الصحيح لا يمكن أن يكون الا انطلاقا منها (2) ·

ان الجوانية التي نشأت نوازعها لديه في أيام الصبأ ، وتأكد انطباعها في أيسام الشباب واكتمل وعيها في أيام الكهولة (3) بين مواطنيه البسطاء من أهل قريته التي بقي يحن اليها طوال حياته (4) ، فلسفة ترجع أصولها ألى تأملاته في روح الدين والأخلاق بصفة عامة ، وتأملاته في أي الذكر الحكيم ، والحديث الشريف بصفة خاصة (5) .

فهي ليست مذهبا أو نسقا فلسفيا مغلقا ، ولكنها فلسفة أو طريقة في التفلسف تمتاز بتفتحها •

ويمكننا أن نقول عنها ، ومن بعده ، رحمة الله عليه ، ه أنها عبارة عن استعداد أوحال نفسانية ، ثم هي نظرة الى الاشياء ، وتقديم لها تقديما لا يقف عند ظاهرها ، ويحاول أن يكتنه أسرارها وخفاياها ، (6) .

<sup>2)</sup> مولود قاسم نايت بلقاسم ، مات عثمان أمين فيلسوف الجوانية ومفند الخواجات الاصالة ، سابتمبر 1978 م ، العدد 61/60 ، ص 2 وما بعدها •

<sup>3)</sup> عثمان امين ، محاولات فلسفية ، ص ١٦ .

<sup>4)</sup> الرجع نفسه ، ص 19 .

<sup>5)</sup> الرجع نفسه ، من 17 .

<sup>6)</sup> الرجع نفسه ، ص 32 ٠

ولهذا فهي تجمع بين الحياة الروحية والحياة الدنيوية ، ولا تجعل حا. بينهما (7) ·

ان الغاية التي ترمي اليها دائما هي الروح أو ما يمكننا أن نعبر عنه بالحقيقة السر الذي يقوم عليه وجود كل شيء •

فالحقيقة ، في نظر استاذنا الكبير ، يجب أن لا تلتمس في المظهر ، بل وراءه (8) ولهذا ، يطلب منا أن لا نقتصر في درسنا للفلسفات على الاقوال التي صرح به اصحابها ، وأن نحاول دائما استشفاف المعنى المستور وراءها من جهة •

ويطلب منا أن ننتبه إلى أن مفاهيم بعض الفاظ اللغة التي نكثر من استعمالها مثر الامة ، والجماعة ، والشخصية ، والفكر ، والصداقة ، والولاء ، والايمان ، لا يمكن أز تكون الا جوانية من جهة أخرى (9) •

وهو يرى من بعد هذا كله أن تناسى المسلمين « للوسطية الاسلامية » على مسر الايام جعل « البرانية » تطغى في المجتمع الاسلامي ، وتسود كما يتجسلي ذلك في المتخالف بين الاقوال والافعال الذي صار المسلمون يمتازون به (10) .

ان « البراني » ، أذ اطغى صعب على الانسان أن يتحرر منه ، ولا يمكنه أن يتحرر منه الا بكفاح وعراك مستمرين (II) ، أو بعبارة اسلامية ، ألا بجهاد دائم للنفس •

فالجواني هو الذي يمنح الانسان وغيره قيمتهما في نظر استاننا الكبير ٠

ولمذلك جعل منه الزاوية التي ينظر منها الى اللغة العربية ، والفلسفة ، وكل قضية يتناولها بالبحث فتكتسى آراؤه بسبب ذلك حلسة من الطرافة والكمال لا نجدهما الا في آراء الفلاسفة العظسام .

ان اللغة العربية ، في نظر استاذنا رحمة الله عليه ، لغة وعي وشهادة يجب الدفاع عنها والمحافظة عليها ، والرقى بها من غير تشويه لاصالتها (I2) •

<sup>7)</sup> المرجع نفسه ، ص 40 .

<sup>8)</sup> الرجم نفسه ، ص 23 \*

<sup>9)</sup> الرجع نفسه ، ص 35 ٠

<sup>10)</sup> الرجع نفسه ، ص 20 ٠

II) المرجع نفسه ، ص 40 ·

<sup>12)</sup> عثمان أمين ، فلسفة اللغة العربية ، الاصالة ، ماي 1978 م ، العدد 57 ص 110

ولذلك كان يرى فى تأخرها سببا من اسباب تأخر المسلمين كما كان يرى فى هجوم تعمرين عليها ، وفى دعوتهم الى ترجمة القرآن الكريم مخططا مرسوما غايته القضاء لل ، وعلى الهوية العربية ، وبالتالي على الاسلام والمسلمين (13) .

فاللغة العربية لغة تمتاز فى نظره بمثاليتها وجوانيتها ، وباعرابها وصدارة المعنى تراكيبها ، وبظلال رسومها والوانها ، وبحرصها على الايجاز والتركيز ، وبدعوتها الحركة وتوخى الوعي والفهم قبل المنطق ، والسمع ، والكتابة فى خطابها (14) · ولذلك ، فهي ذات عبقرية فائقة لا نجدها لمغيرها من اللغات على الرغم من اهمالنا بسبب ما صرنا اليه من التدهور والانحطاط ·

وهي عبقرية فريدة في نوعها ضمنت لها البروز والخلود ، وجعلت منها اللغة التي طيع ، دون غيرها ، أن تحمل معاني الوحي واسراره ·

هذا ، ويبدو لفيلسوفنا الاصيل ان الديكارتية اقرب الفلسفات الغيربية الى روح قد العربية (15) •

لقد كان ، رحمة الله عليه ، يسرف في حبه لديكارت ولغيره من الفلاسفة الذين فل بهم ، وكتب عنهم (16) لانه كان يسرى أن الفلاسفة والمفكرين الوعاة جديرون لدير مهما كانت أجناسهم (17) ، وكان يرى أنه لا يمكن أن تكون لنا معرفة صحيحة من غير مشاركة روحية ، أو « تعاطف عقلي » معهم (18) .

ولهذا نجده يلتزم ، دائما ، بدراسة المذاهب الفلسفية من ناحية صلتها الوثقى سة من ابدعوها (19) ·

هو لا ينسى ، ابدا ، لدى دراسته للفلاسفة الغربيين أن يبرز سبق الفلاسفة المسلمين الهم على الفلاسفة المحدثين في نظرياتهم كلما سنحت له الفرصة (20) •

<sup>· 103</sup> و ص 101 الرجع نفسه ، ص 101 و ص

الرجع نفسه ، ص 101 وما بعدها •

I) الرجع نفسه ، ص 107 ·

تأن أمين ، ديكارت ، القاهرة ، دار الطباعة الحديثة ، 1969 م ، من 13 °

تا) مولود قاسم نايت بلقاسم ، الاصالة ، العدد 61/60 ، ص 4 .

II) عثمان أمين ، ديكارت ، ص I3 ·

I) المرجع نفسه ، ص 7 ·

عولود قاسم نايت بلقاسم ، الاصالة ، العدد 61/60 ، ص 3 وما بعدها .

ولا ينسى ، أيضا ، أن يطبق المنهج الجواني في عرضه للقضايا الفلسفية عـ اختلاف انواعها ·

ففلسفة ديكارت ، في نظره ، جوانية مثل حياته (21) · وذلك لانها فلسفة تقسو على الدفاع عن بداهة العقل في كل قول ، وكل معرفة وكل يقين ، والدفاع عن النسو الفطري الذي هو مناط كرامة الانسان (22) ·

ان فضل ديكارت على الانسانية يظهر في قوله بان المثل الاعلى للانسان ماثل في تحقيقه وعيه لذاته ، ولمكانه في العالم بحيث يسرد جميع ارائه الي افكسسار واضحة ومتعيسازة (23) .

لقد أعرض ديكارت عن المعرفة المحيطة الشاملة تواضعا لله ، واكتفى بالبحث عن أنفع المعارف في هذه الحياة جاعلا مطمحه وضوح الرؤية في العمل ، وطمأنينة السير في الحياة (24) .

ولقد كان المقل قائده في البلوغ الى هذه الغاية السامية بعد أن ذلل العقبات التي كانت تعترضه سواء كانت ذات علاقة بداخل النفس مثل الاهواء ، أو بخارجها مثلل العوائق الاجتماعية (25) .

فالعلم ، في نظر ديكارت ، يجب أن تكون له غايات عملية تعسين الانسان على التحلي بأسمى الكمالات التي تسمح له بها طبيعته ·

ولهذا ، فهو يرى فيه العلم الذي يستطيع أن يجعل منه مثل سيد ومالك للطبيعة ، والعلم الذي يستطيع أن يحرره من المرض ، وأن يجعل منه انسانا صاحب اخلاق سامية وحكمة عميقة في النهاية (26) •

فالفلسفة الديكارتية غايتها اصلاح جوانية الانسان .

ولمعلمه لهذا السبب نجمد استاذنا الكبير يشتغل بهمما فيترجم لصاحبها كتابيه» الاساسيين اللذين هما كتاب « التاملات في الفلسفة الاولى » وكتاب « مبادىء الفلسفة

<sup>21)</sup> عثمان أمين ، ديكارت ، ص 22 •

<sup>22)</sup> المرجع نفسته ، ص 23 •

<sup>• 15</sup> م نفسه ، ص 15

<sup>24)</sup> الرجع نفسه ، ص 24 ·

<sup>25)</sup> المرجع نفسته ، ص 23 •

<sup>26)</sup> المرجع نفسه ، ص 24 •

من جهة ، ويكتب في التعريف وبفلسفته كتابا لا زال أحسن ما كتب عن ديكارت باللغة العربية على ما أعرف ، من جهة أخرى » •

ويظهر لنا أن أهتمام أستاذنا الكبير بالفيلسوف ديكارت كان أهتماما موفقا سواء في كتابه عنه ، أو في ترجمته لكتب لان « الجوانية ، التي اعتمدها كطريقة للتفلسف البناء فتحت أمامه باب الديكارتية على مصراعيه ، ومكنته من أسرارها فصار يجول في رحابها ، وكانه أحد أتباعها المتعصبين ·

لقد كان استاذنا فيلسوفا في عرضه لآرائه وفي كتابته عن غيره من الفلاسفة ، وفي »ترجمته لآثارهم ·

ولم يبلغ ، في نظرنا ، هذه الدرجة من النضج الا لانه تحرر بتفكيره النافذ ، وشعوره المرهف من حدود الزمان والمكان فصار انسانا صالحا لكل زمان ومكان ·

ان الفلسفة ، في نظره ، « عمل اخلاقي » يقوم به الفيلسوف (27) ، ولا يمكن أن يستغنى الناس عنه لانه محرك نهوضهم وتقدمهم .

ولعله لهذا السبب نجده يقول: « ان الفلسفة لا تستطيع ان تصنع الخبز · ولكنها ، تستطيع دائما أن تصنع الافكار · ومن ثم تستطيع أن تصنع التاريخ · وليس هذا بالشيء اليسير في حياة الانسان الواعية » (28) ·

هذه جملة من الافكسار يشرفني ان اقدمها اليكم ، سيداتي ، سائتي ، مشساركة متواضعة مني في احياء ذكرى وفاة علم من اعلام الفلسفة العربية الاسلامية المعاصرة فارقنا الى جوار ربه راضيا مرضيا ، بعد ان قام بواجبه على اكمل وجه ، وابقى لنا من بعده انتاجه المتنوع العظيم لدراسته ، واستلهامه ، والسير في خطاه لاثرائه .

وهو انتاج جدير بنا أن نهتم به ، وأن نبرز جوانبه المتعددة ، وأن نكشف عن قوته ، يندل على أبعاده وفاء لصاحبه الذي أحب هذه اللغة التي هي قدوام أصالتنا ، وهذا لدين الذي هو منارة عنزنا ، وأخلص في خدمته لهما أخلاصا يراه الله ورسوله المؤمنون •

لقد مات الاستاذ عثمان أمين رحمه الله واسكنه فسيح جنانه ، ولكن انتاجه الاصيل ق بيننا ، وسيبقى بيننا دليلا نهتدى به ما بقيت هذه اللغة ، وما بقى هذا الدين .

<sup>27)</sup> المرجع نفسه ، ص 9 .

<sup>28)</sup> عثمان امين ، محاولات فلسفية ، ص 55 '

## الجلسة العلنيسة لمجمع اللغة العربية بالقاهرة لتابسان المرحوم عثمان أمسان

اقيمت يوم الاربعاء 23 من ذي القعدة سنة 1398 هـ ( الموافق 25 من اكتوبر سنة 1978 م ) جلسة علنية بدار مجمع اللغة العربية بالقاهرة لتابين فقيده المغفور له الدكتور عثمان أمين ( الذي توفي الى رحمة الله في 17  $\sim$  5  $\sim$  1978 ) .

وكان في مقدمة المعاضرين والمتكلمين الدكتور ابراهيسم مدكور رئيس المجمع ، والسادة العضاء المجمع ولفيف من كبار العلماء وأساتذة الجامعات وجمع من طلبها ورجال الاعلام من صحافة واذاعة وتلفزيون .

ثم اعتبه الدكتور سلبمان حزين فالتي كلمة المجمع في تأبين فقيده • وثلاه الاستاذ محمد عز الدين أمين شقيق الفقيد فالقي كلمة الاسرة •

ويعد ذلك اختتم الدكتور الرئيس الجلسة بكلمة شكر فيها السادة الذين شاركوا جمع لمي تابين فقيده ·

وفيما يلى ننشر اهم وقائع هذه الجلسة التي تفضسل الاستاذ الدكتور ابراهيم ور بارسالها للنشر في الاصالة ·

1

## 1 - كلمة الافتتاح للدكتور ابراهيم مدكور رئيس المجمع « انسا وعثمان امسين »

ايها السيدات والسادة:

يفقد المرء نفسه شيئا فشيئا حين يفقد الاخوان الاعزاء والزملاء الاوفياء ، ولقد كان عثمان أمين منى فى مقدمة هؤلاء ، عرفته شابا ، وصاحبته كهلا وشيخا \_ عرفته فى باريس بين الرعيل الاول من مبعوثي كلية الآداب بجامعة القاهرة ، وفى باريس مجال فسيح للجد واللهو و وأشهد أن فقيدنا رحمه الله كان جادا دائما واتيحت له موارد البحث والدرس فنهل ما وسعه ، قرأ فى الادب والفن ، كما قرأ فى العلم والفلسفة ، وتابع كبار الاساتذة ، وتتلمذ لشيوخهم ، وجود لفته الفرنسية الى جانب لفته الانجليزية وضم اليهما حظا غير قليل من اليونانية واللاتينية وتوفر له فى مصر قبل سفره زاد كبير من العربية أدبا وعلما وفلسفة ، ولم يصرفه تعمقه فى دراسة الفكر الغربي قديمه ومتوسطه وحديثه ومعاصره ، عن أن يتابع النظر فى الفكر الاسلامي ويكفي أن أشير الى أنه استطاع أثناء بعثته أن يحقق كتابا من أهم كتب المسلم الثاني ، وهمو كتاب داحساء العلوم ، لابي نصر الفارابي ، وجاءت طبعته الاولى وليدة هذه الجهود وفى حرصه على التجويد الحق بها الطبعة الثانية والثالثة و

وزاملته في مصر منذ عودته من اروبا ، فالتقينا على مائدة التدريس في كليسة الآداب بجامعة القاهرة ، واشتركنا في لجنة الفلسفة والعلوم الاجتماعية بمجمعنا هذا اشترك معنا خبيرا ، ثم عضوا وزميسلا ، والمعجم الفلسفي الذي يخرجه المجمع الآن مدين له بقسط كبير من تمحيصه وتحقيقه · واشتركنا ايضا في لجنة الفلسفة والعلوم الاجتماعية بالمجلس الاعلى للآداب والفنون وجمعت بيننا ندوات ومؤتمرات متلاحقة · ولا اذكر اننا اختلفنا قط في الحكم والتقدير ، أو تباعدنا في التوجبه ورسم السياسة · وقد رميت يوما بممالاته والتعصب له ، ويعلم اللسه اني لم ارشحه لامر ، ولسم اختره لموقف الا وهو به جدد جدير ·

واليوم وقد رحل عنا وخلف ما خلف من فراغ ، فان الواقع يقتضينا ان نسجل انه يعد بحق من بناة الفكر الفلسفي المصري المعاصر · كون رعيلا مرموقا من الباحثين والدارسين ، وزود المكتبة العربية بزاد وفير سيبقى على الدهر · ولم يفته ان يكتب ويؤلف باللفتين الفرنسية والانجليزية · تغمده الله برحمته ، وجزاه خير الجزاء عما قدم للغته وثقافته ·

### 2 - كلمة المجمع في تابين فقيده الدكتور عثمان أمين للدكتور سليمان حسزين عضو المجمع

بسم الله الاول والآخر ، كانت الساعة ساعة الضباء ، وكان الغصل من السنة فصل الربيع ، وكان النهر الذي نقف على شاطئه نهر دجلة ، وهذا النهر يفيض فيضانه في وقت الربيع حين تذوب الثلوج القادمة من جبال بلوخستان ، وكانت القافلة قافلة طلاب كلية الآداب من الجامعة المصرية في عام 1930 م • كانت القافلة بسيارتها العتيقة التي انهكها الزمن قد قطعت طريقا عبر بادية الشام التي كانت في ذلك الوقت خالية من الطرق المعيدة ، سارت القافلة على درب قوافل الجمسال ، حتى اذا ما وصلت شاطىء دجلة القينا هذا النهر العاتي بمباهه الصاخبة ، ولم يكن في ذلك الوقت من جسر عبر هذا النهر، وانما كان العبور فوق جسر هو في أساسه قرب هواء منفوخة شد بعضها الى بعض ، ونسجت من فوقها قطع الخشب مشدودة بعضها الى بعض ، واشفق قائد الرحلة على الطلاب من أن يعبروا فحوقه بسياراتهم ، فأشار الى أن ننسزل ، وعبسرت السيارات خالية ، ثم بدانا العبور على الاقدام ، وكان من بين هؤلاء الطلاب طالسب ربعة في طوله ، مشرب وجهه بحمرة تعلوها طيبة المحيا ، يلبس طربوشا طويلا كمسا كانت عادتنا في تلك الايام ، ويمسك في يده بعصا معقوفة اليد ، وكانت تلك العصا قد لازمته طوال الوقت ، ذلك هو عثمان امسين ، وكان عثمان أمسين منذ تلك الايام يبهره الجمال الرائع فوقف على الشاطىء ماخوذا بجماله ، ويرى في ذلك الشاطىء لونسا من الجمال الذي تمسك به طوال حياته ، وفي تأمله ذاك زلت قدمسه عندما بدانا نعبر جسر القرب المنفوخة ، وسقطت قدمه ، وظننا أنه سقط ، ولكنه تمسك ونهض قائما مرفوع القامة كما كان دائما بشخصيته هذه التي يبهرها جمال الطبيعة ، قام وأبي الا أن يستمر على الجسر مستندا الى عصاه ، وكان زميلا لنا في كلية الآداب ، ولكننا كنا ننظر اليه على انه طالب فلسفة ، وعلى أنه فيلسوف أيضا ، نوع جديد بين من يدرسون الفلسفة ، وكان في كل تصرفاته منذ اليوم الاول في كلية الآداب فريدا • كنا نحساول دائما أن نتلقى الفكر والادب والعلم عن أساتذتنا في كلية الآداب ، ولكنه اختلف عنسا جميعا ، في انه أبي الا أن يتتلمذ على أساتذة قدامي سبقوا عصرنا بقرون كثيرة ، منهم الفلاطون الذي اخذ عنه قوله أن القلسفة محبة الفكر ، والفلسفة حارسة لهذا الفكسر ،

حارسة للدنيا كلها ، واخذ عنه أن الفلسفة جمال في الرأي · ومنذ ذلك الوقت الحسد عثمان أمين يعشق الجمال ، الجمال الحي والجمال المعنوي ، وانعكس ذلك كلمه على شخصيته التي أصبحت وبقيت الى آخر أيامه شخصية جمالية بكل ما يحويه الجمال من معنى رقيق ، وكان الى جوار ذلك مؤمنا أيمانا قويا ، وكان يكرر دائما أن اللمسه سبحانه مالك الجمال المطلق ، وهو يعشق هذد الصفة من صفات الله تعالى ، وحاول أن يتاسى بها في كل تصرفاته ·

وانتقل به الزمن والفكر من الفلاسفة القدامي الى الفلاسفة العرب ومنهم الغزالي ، الذي رأى أن الحياة حواس ثلاث منبعها القلب ، فكان يسرى أن الانسان أنعا يسمع ويبصر ويحس باللمس ويحس بالذوق ، ويحس بالشم كل ذلك عن طريق القلب • وهكذا بقى عثمان أمين طوال حياته متأسيا بهذا القول الرائع من اقوال الغزالي ، فرايناه في كل حياته بيننا يسمع بقلبه ويرى بقلبه ويحس الاشياء بشعاف قلبه ، واكاد اقول انه كان يشم رائحة الخبر ورائحة الجمال في الحياة بقلبه أيضًا ، من هنا انتقل الى التأثر بأقوال كثيرين من أهل الكلام والمتحدثين والفلاسفة وأهل العن والفكر العربي كالمفارابي وغيره متأثراً بهذا كله في حياته حتى خرج منها أخر الامر بفلسفته الجوانية ، كان دائما يقول ان الحياة البرانية للانسان انما هي دائما حياة شكس ، اما المضمون في الانسان فهو الجوانية ، ومن هنا رأيناه يهذب جمال حياته ، ويعلم نفسه ، ويثقف نفسه ، فلقد عنى بالغريزة فيه ، وعنى بالعقل والفكر ، وعنى بالنفس والصمير ، وعنى بالشخصية ، غريزته كانت مهذبة ، استطاع أن يهذبها وأن يغلبها في كل شيء فعساش العيشة البسيطة ، لم تبهره الحياة أبدأ ، وأنما بقى دائما مثال الاستاذ المتواضع ، وأهل التربية يقولون ان تهذيب الغريزة يخرج حيوانا من حيوان كلنا حيوان ، ولكن الذيب يستطيعون تهذيب غرائزهم هم حيوان آخر ، وأهل التربية يقولون أن تهذيب العقل والفكر يخرج بشرا من حيوان ، وقد استطاع عثمان أمين أن يهذب فكره في مجالات الجمال ، وقد استطاع بجهده الخاص أن يخرج بنفسه من الحيوانية الى البشرية ٠ واهل التربية يقولون ان تربية الضمير تخرج الانسان من بشر ، وقد استطاع عثمان امين أن يحيا بضميره وأن يتحكم في سلوكه دائما ، و.ن هنا فانه كان واحدا من أولئك القلائل الذين انتقلوا بانفسهم وبذواتهم من البشرية الى الانسانية وأهل التسربية يقولون أن تهذيب النفس يخرج الانسان الارقى انسانية من الانسان ، وقد استطاع عثمان أمين بتهذيب نفسه ، بل بما عرفناه عنه منذ كان طالبا في كلية الآداب ، استطاع أن يخرج في ذاته الانسان الارقى انسانية من الانسان .

هكذا كانت شخصية عثمان أمين وبقيت حتى فارقنا الى دار الخلود ، وقد امتد فكر عثمان أمين في العقدين الاخيرين من حياته ، استطاع أن يبرز نظرية الجوانية ، هذه النظرية التي خرجت من طور الحيوانية الى البشرية ثم الى الانسانية ، ثمم من الانسانية الى انسانية الى انسانية الى انسانية أي الذكر النا الذكر النا عندما اخترناه زميلا لنا في المجمع العلمي المصري ، وجاء يقدم نفسه في بحث فلسفي ، حاول أن يتحدث الينا عن هذه الجوانية وبهرنا جميعا ، لقد سمعت عثمان أمين أكثر من مرة ، وقرات له أكثر من مرة ، تحدثت اليه أكثر من مرة ولكني لم اسمعه بمثل هذه الروعة عندما تحدث الينا في المجمع العلمي .

وامتازت حياة عثمان امين بجانب ثان هو جانب اللغة العربية ، كنا في الكليسة نختلف الى بعض دروس الادب ، وكان جانب منا من الطلاب الذين تخصصوا في الادب العربي الى جانب اخر تخصص في الجغرافيا او الاجتماع او الفلسفة ، ولكننا مع ذلك كنا نحاول أن نستمع الى دروس استاذنا الدكتور طه حسين ، وكنا ننتظر عثمان امين وبعض زملائه في قسم اللغة العربية ، لاننا مثلنا كمثل عابر السبيل في قسم اللغسة العربية ، واظن انني قرات لعثمان امين عندما جاء الى هذا المجمع وقد قدم نفسه على اله عابر السبيل في اللغة العربية ، ولا اظن ذلك الا أنه كان من جانب التواضع مسن جانب عثمان امين ، لقد كان أصيلا على طريق اللغة العربية لانه عنى بالجانب الجمالي في اللغة العربية ، وتعميق فهم الجمال فيها ·

فاللغة جانب منعكس من الانسان ، واللغة العربية بالذات اعرق اللغات الحية ، من هنا فاننا اذا اردنا أن نلتمس أسباب البقاء والخلود في اللغة العربية فانما ينبغي البحث عن أصولها الجمالية ، وكان عثمان أمين سباقا في هذا ، أتعب حياته منذ اليوم الأول في كلية الآداب في البحث عن جوانب الجمال ، وتلمس عثمان أمين طرق البحث عن جوانب الجمال في اللغة العربية من الطريق المباشر ، طريق الجمال في اللغة ، واستطاع عثمان أمين أن يتجه هذا الاتجاه ، هذا الاتجاه الغذ الغريد الذي فقدنا ذلكم كان عثمان أمين الاخ والصديق في تلك الفئة الصغيرة قليلة العدد في كلية الآداب ، كما قال الرئيس حين نفتقد واحدا من اخواننا .

كان عثمان أمين شخصية فذة ، ترك طابعه الجمالي في كلية الآداب وفي سلوك ابناء كلية الآداب من أبناء ذلك الرعيل الاول ، وقفة عثمان أمين تلك البعيدة على شاطىء دجلة مبهورا بالجمال ، جمال الطبيعة الرائع ، الذي ادخل في نفوس زملائه ، جميعا الاشفاق والخوف ، عثمان أمين لم ير في دلك الموقف الذي ينطوى على الخطر كله الا جذب الجميع لينبهر به ، وكادت قدمه أن تزل في قاع اليم ، عثمان أمين هو هو عثمان أمين الذي عرفناه في أواخر أيامه لا يرى في الحياة الا الجمال ، ولايسرى في الفلسفة الا الحكمة ولا يرى في معاملة زملائه جميعا من أحسن اليه ومن أساء اليه لا الحبة ، ذلكم كان عثمان أمين الذي دخل الآن الى دار الخلود ، وما أرى الا أنسه قد يحمل معه منظار الجمال الذي سيرى به أخر الدارين حب في حب ، وجمال في جمال .

### توضيسح حسول نشر معاضرات الملتسقى

ئنشر هذه المحاضرات طبقا لمبدأ نشر كل محاضرات الملتقى الذى أعلنا عنه في العدد الاول من « الاصالة » تعميما للفائدة ، ولطلب الكثير ممن تصلهم المجلة ولا تصلهم كتب الملتقيات .

وقد قررنا أن ندرج في كل عدد على الاقل مقالين .

ونرجو أن يكون السادة الاساتة الذين أرسلوا الينا بمقالات لم نصل بعد الى نشرها وعاتبونا على نشر القديم المتمثل في هذه المحاضرات من ملتقيات سابقة وترك الجديد من الانتاج ، قد فهموا الآن قصدنا من هذا .

كما سندرج فى المستقبل فى كل عدد ، بانتظام ، نصا أو نصين من المحاضرات التى درجت الوزارة على تنظيمها خلال القطـــر منذ سنوات باسم المركز الثقافى الاســـلامى .



## فلسطيين أرض العروبية والاسيلام

احمد وافي أبو خليسل ممثل حركة فتع في الحزائر

#### بسم الله الرحمن الرحيم

والصلاة والسلام على أشرف المرسلين سيدنا محمد الامين وعلى من تبعه باحسان الى يوم الدين ،

معالى الوزير ،

الاخوة أعضاء الملتقى الاسلامى الكبير · · السلام عليكم ورحمة الله تعالى و بركاته ·

يسعدنى وأنا التقى بكم أن أنقل لكم تحية الثورة الفلسطيبية ، وتحية اخوتنا فى القيادة العامة لم «فتح» واخوتنا المجاهدين السذين يذودون بأرواحهم عن حياض الوطن ، يدافعون عن كرامة هذه الامة عن حضارتها ، عن وجودها ، يدافعون عن المقدسات وقد ديست قداستها ، وعن الاوطان وقد امتهنت كرامتها ، وعن الامة وقد سلبت ارادتها وحريتها ، أنقل لكم تحياتهم متمنين لكم مؤتسرا ناجحا ، وقرارات حاسمة لخدمة القضية الفلسطينية، والفكر الاسلامى المظيم أيها الاخوة :

المطلوب منا الآن أن نتحدث عن فلسطين في وضعها الراهن ، وعن التطورات التي تعيشها الثورة العلسطينية ، ولكن في الواقع نحن نريد اذا اتخذنا مواقف أن نتخذها مواقف علمية على أسس علمية واضحة فاسمحوا لى أن نتحدث في نبذة عن تاريخ الشعب الفلسطيني وتاريخ العروبة في فلسطين ، وتاريخ الاسلام في فلسطين ، حتى نستطيس أن نستخلص النتيجة الموجودة وهي أن فلسطين لنا ولا بد أن تعود لنا مهما كانت الصعاب ومهما كانت العقبات .

( $^{\circ}$ )محاضرة القاما في الملتقى الرابع للتعرف على الفكر الاسلامي المنعقد بقسنطينة في 17/8 جمادي الثانية 1390 هـ  $_{-}$  19 $^{\circ}$  اوت 1970 م

فلسطين وطننا العزيز الغالي جز. طبيعي من بلاد الشام ، فلسطين التي شهدت طلعة موسى وعيسى ومحمد عليهم الصلاة والسلام ، تمتاز مم موقعها الروحي العزيز بموقعها الجغرافي الفريد، فهي تقع في مكان متوسط تقريباً من الوطن العربي ، وتربط بين أطرافه من ثلاث جهات برية ، ومما يزيد الموضوع أهمية أن هذه الاطراف تكون ثلاثة من الاقسام الجغرافية الاربعة التي يتكون الوطن العربي منها ، الهلال الخصيب ، وشبه الجزيرة العربية ، ووادى النيل ، جناح واحد فقط من الوطن العربي وهو المغرب العربي لا يتصل بفلسطين اتصالا ماديا مباشرا ، فغلسطين اذن تقوم مقام الجسر بين ثلاثة أرباع الوطن العربي الشاسم ، هذا بالاضافة الى أن هذا البلد فلسطين هو السذى يربط بين القارتين اللتين يتوزع العرب عليهما : آسيا وافريقيا ، وهو الجسر البرى الوحيد بينهما وهو أقصر جسر بين الاماكن المقدسة الاسلامية في شبه الجزيرة العربية ، ثم ان فلسطين التي تتوسسط العالم العربي تماما انما هي تتوسط العالم الاسلامي تمام التوسسط وتجعل من الاماكن المقدسة في القدس قلب العالم الاسلامي ، جغرافيا مثلما هو قلبه ماديا وروحيا ، فهي اذن ملتقي وسطيا لقارات آسيا وافريقيا عن طريق البر ، وأوروبا عن طريق البحر المتوسط ، فموقعها هذا كون تاريخها ، اذ أن موقعها بين الدول العظيمة القديمة ، جعلها مسرحا لجيوش العالم القديم ، فقد وقعت فيها أهم الوقائع الحربيــة لاكبر الفاتحين كا «تحسمس» و «نبوخذ نصر» و «قهمبيز» و «الاكسندر المقدوني، ثم ابن العاص وخالد بن الوليد وصلاح الدين الايوبي ، ثم نابليون ومن جاء بعدهم ، يقول «جورج آدم» المؤرخ المشهور : ليس في الدنيا من بقعة جرت فيها الحوادث التاريخية الحربية ما جرى في فلسطين ومثلما هي معرض للجيوش لتكون ميادين للقتال آبان الحرب كذلك فهي الطريق التجاري الهام والشريان الحيوى الذي تمر منه القوافل التجارية بين الشرق والغرب قدينا وحديثا، وموقع فلسطين عند مجمع السبل وصيرورتها ميادين للقتال واتخاذها طرقا للتجارة كل ذلك أكسبها فوائد التمدن والصنائع والعلوم •

يقول «بريستد، في كتابه «العصور القديمة» : وقد تسنى لفلسطين أن يتألب في اسواقها أناس من كل بلاد وأمة ، وبعد أن يتحدث عسن تعدد البضائع وجودة المعروضات وتعدد مصادرها يغول وكما النقد في أسواق فلسطين تجارات الامم المحيطة بها تنبارى في مضمار السلم ، كذلك تلاقت جيوشها في ساحات الوغى تعامل وننطاح لان موقعها بين جارتيها القويتين في ذلك اوفت مصر ، وبلاد ما بين النهرين جعلها معتركا حربيا لقرون عديدة ، ولقد منيت فلسطيس مرارا في تلك الحروب ما منيت به بلاد البلجيك في الحروب العالية ما بين المانيا وفرنسا ، سنة 1914 فاستولت عليها مصر مئات السنين تم استولى عليها الآشريون ثم الكلدانيون ثم الفرس ، ولما آل جزء منها الى العبرانيين لم يؤملوا أن يبقوا فيها أمدا طويلا سالمين والثورة الفلسطينية اليوم تؤكد لكم أن الاسرائيليين لم ولن تسمع لهم أن يؤملوا أن يبقوا فيها أمدا طويلا سالمين .

وعن أهمية فلسطين في الشؤون الدولية في العصر الحاضر يعول تقرير وضعته اللجنة الانجليزية الامريكية ، احدى اللجان المكلفة للتحقيق في الاضطرابات في فلسطين سنة 1946 ، وتستمد فلسطين أهميتها في الشؤون الدولية الى حد كبير ، من وفوعها على خطوط المواصلات الرئيسية للطرق والسكك الحديدية ، وهي نقع على الخط الممتد بين مركزي الثقافة العربية العظيمين القاهرة ودمشني ، وبين مصر مقر الجامعة العربية والدول الاخرى المنتمية الى عضويتها ، وبين العراق وشرق الاردن المستقلتين حدبثا ونافذتها على البحر المتوسط ومن الجدير بالذكر أن نلاحظ أن قرب فلسطين من بادية العرب التي تحيط بها من الجنوب والشرق جعل أهل الجريرة العسربيسة ينزلونها منذ أقدم أزمنة التاريح ، فاكنسحوها حينا واستقروا على الحدود أحيانا ثم تدريجيا نزحوا الى الداخل وأنشأوا فيها دويلات كثيرة ، وتوالى هبوطهم وانتقالهم اليها الى أن اصطبغت البلاد بالصبغة العربية الحديثة وأصبح التمدن فيها عربيا ، فحب الحرية والاستفلال والمناظرة الشديدة بين القبائل والعائلات هي من جملة مميسزات تاريخ فلسطين الناتج عن قربها من الصحراء فمن اين جا. انسان فلسطين أيها الملتقى الكريم ؟ لقد كانت فلسطين آهلة بالسكان قبل عصور ما قبل التاريخ ، وتدلنا حفريات الباحثين أن الهياكل البشرية التي عثر عليها مؤخرا في مغارات وكهوف وأودية فلسطين ، تــدلنــا على أن الانسان الذي على مقربة من كهف الطابون في جبل الكرمل بفلسطين

كان حلقة بين الانسان البدائي والانسان الحالي والذي نسميه اليسوم بالإنسان العَاقل ، وتقول الإبحاث التي أجريت على جمجمة الانسسان اكتشفت قرب طبريا بفلسطين سنة 1925، أما انسانها عاش قبل مائتي الف عام،ويقول حول ذلك الاستاذ مصطفى الدباغ المؤرخ الفلسطيني المشهور في كتابه وبلادنا فلسطين، يقول: أن فلسطين من أقدم مواطن الانسان ، وأنها كانت مأهولة قبل مائتي الف عام • ويقول المؤرخ الفرنسي «رابو بورد» يرجع وجود السكان في فلسطين الى عهد قديم جدا وقبل أن يضم اليهود أول قدم لهم في هذه البلاد ، كان مستوطنا بها أقوام ذووا حضارة ومجد كالكنعانيين والفلسطينيين ، واقتضت سنة التعاور أن يمر أنسأن هذه البلاد بمراحل التطبور الطبيسمي للبشرية منذ بد الخليقة حتى اليوم ، فمر بمرحلة جمع القوت وعاش الحياة البدائية الهمجية الاولى ثم تدرج الى حياة مرحلة انتاج القوت بعد اكتشاف النار والزراعة ، ويذكر بعض المؤرخين أن شعب هذه البلاد ربعاً يكون أول من عرف الزراعة في العالم ، ثم تدرجوا في بناء المدن وكانت مدينة اربحا أول مدينة بنيت حوالي 7000 ق ٠ م ، وكانت مبانيها وتحصيناتها حسب الحفريات تدل على أنها ربما تكون نواة اول حكومة في العالم ، وهذا مما يؤكد رأى المؤرخين ، وأمسا العرق السكاني لهذه البلاد فيقول وحتى، : أن العرق البشري السذي تنتمى اليه هذه الشعوب هو العرق المعروف بعرق البحر الابيض المتوسط ، ثم جا,ت موجات بسيطة من آسيا يقال أنها تنتمي الى السامية ثم أثرت في السكان الاصليين وتأثرت بهم الى أن جاءت في نهاية الالف الرابع وبداية الالف النالث قبل الميلاد ، موجات من الجزيرة العربية حيث حل الكنعانيون الساميون العرب بفلسطين وذلك حوالي 3000 ق ٠ م ٠ وتبدأ في الحقيقة جذور التاريخ المعروف بعضارة الكنعانييين الساميين العرب ، والذين كانوا هم العنصسس السائد في فلسطين القديمة رغم موجبات الغزو المتتالية ، وكانوا يميشون لقرون طويلة في مدن فلسطينية قطعت أشواطا بعيدة في ميادين الحضارة والمدنية والثقام .

هذا ولقد وفدت على فلسطين بعد ذلك وفى حوالى القرن الرابسع عشر قبل الميلاد قبائل قليلة العدد من الآرييس من وراه البحر واستقرت على ساحلها الجنوبى ، وكانت البلاد فى ذلك الوقت ذات حضارة تأثرت بها هذه القبائل ، والتي سميت فلسطين باسمهم فيما بعد ، تأثرت تأثرا كبيرا بالحضارة الموجودة في فلسطين وذابوا فيها مع مرور الزمن مكونين شعبا واحدا متحدا هو شعب فلسطين العربي ولقد أسس الكنعانيون كثيرا من المدن في فلسطين مثل القسدس التي كانت تسمى «يبوس» أو «أورساليم» ومنها اكتسبت الاسسم العبرى «أورشليم» هذا بالإضافة الى الكثير من المدن الكبيرة الهامة الاخرى •

وفي القرن الحادي عشر قبل الميلاد هاجمت قبائل عبرانية جاءت من بلاد ما بين النهرين وعبرت غرب نهر الاردن الى فلسطين هاجمت فلسطين واحتلت جزء منها حيث قامت دولة اسسها داوود عليه السلام عام 1056 ق ٠ م ٠ ولم تكن سيطرتها سوى على جزه من البلاد بينما بقى الجزء الاكبر من البلاد في أيدى السكان الاصليين من الكنعانيين الفلسطينيين ، ولم يقص التاريخ على أن اليهود سيطروا على فلسطين جميعها ، أو حتى على الجزء الغالب منها في أية حقبة حنى خلال قيام مملكتهم الموحدة التي لم تعمر طويلا ، فمثلا لم يملك اليهود آنذاك من الساحل الطويل الفلسطيني ، كما ذكر الدكتور «غوستاف لوبون، سوى القسم الممتد من يافا الى الكرمل ، وذلك كما أورد في كتابه «اليهود في تاريخ الحضارات» وانقسمت هذه الى مملكة اسرائيل التي اقيمت في الشمال ، وكانت عاصمتها «السامرة نابلس» وقد دامت حتى سنة 751 ق ٠ م ٠ حيث دك الاشوريون عرشهم بقيسادة وشلما نصره وبمساعدة السكان الفلسطينيين الاصليين، ومملكة يهوذا في الجنوب التي كانت عاصمتها «القدس» وقد دامت حتى عام 586 ق م حيث دمرها «نبوخذ نصر» البابلي وبمساعدة السكان الاصليين كذلك وقد أحرق الهيكل وسبى سكانها من اليهود الى بابل ، وتفرق الباقى ولم يبق منهم الا عدد ضئيل ، ومنذ ذلك التاريخ اننهت صلتهــم بفلسطين بانتها. غزوتهم التي احتلوا ابانها جزءا صغيرا من البلاد ما لبثوا أن أخرجوا منه ، وبقى في فلسطين شعبها العربي الاصلى •

ويقول وغوستاف لوبون، في كتابه السالف الذكر يصف اليهود في خلال الفترة القصيرة التي قضوها في فلسطين ، ان اليهود ضلوا حتى في عهد مملكتهم بدويين افاقين مفاجئين مغيرين ، سفاكين ، مولمين بقطعانهم الى خيال رخيص تائهة ابصارهم في الفضاه ، كسالى

خاليين من الفكر كانعامهم التي يحرسونها ، وكانت صدورهـ ووحشيتهم وتعطشهم لسفك الدماء تبرز من وصايا قائدهم يشوع بن نون حين قال لهم:احرقوا كل ما في المدينة واقتلوا كل رج لروامرأة وكل طغل وشيخ حتى البقر والغنم بحد السيف ، أحرقوا المدينة بالنار ولا تستبقوا منها نسمة ما ٠ يقول الكاتب المؤرخ اليهودي «مانوحييم موشى» في كتابه «انحلال اليهودية» منذ أكثر من أربعة آلاف سنة عاش الكنعانيون في فلسطين ، أن عرب فلسطين اليوم الذين يعيشون كلاجئين مشردين في الخيام والاكواخ خارج وطنهم ، هم من نسل أولئك الكنعانيين ، لقد بني الكنعانيون المدن والقصور واستعملوا الجص والعربات ، وأقاموا المعابد والاصنام ، لقد عبدوا الطبيعة وكان من أكبر آلهتهم «العاصفة، كانت بيوتهم متقنة بشكل جيد وبصورة فريدة في ذلك الزمان • ويقول الكاتب نفسه : دلقـــد عاصر الكنعانيون حروب الغزو التي شنها العبرانيون الاوائسسل وشهدوا القادمين الغزاة يربحون ويخسرون ، وتبين أثناء ذلك ظل الشعب الكنعاني مستقرا يواصل أعماله واعتنق بعضه اليهسودية وبعضه المسيحية ، وحين خرج محمد النبي من الجزيرة العربية اعتنق معظم هذا الشعب الدين الاسلامي ، فسكلوا مجتمعاً عربيا واحسدا متحدا ، ولهذا نرى اليوم عرب فلسطين يشكلون الغالبية الساحقة من السكان منذ تلك الايام،

# أيها الاخوة :

لقد تعرضت فلسطين كذلك الى حكم الأشوريين ثم الى حكسم الغرس ، جا, حكم الرومان سنة 65 ق ٠ م ٠ وفى كل مرة كان سكان البلاد يثورون أو يتعاونون مع جيرانهم للقضاء على الغازى الدخيسل ، ولم يستقر قرار لدولة غازية غريبة عن فلسطين على مر التاريخ حتى جاء الفتح الاسلامي ذلك الفتح الذي عمق عروبة فلسطين وذلك بعد معركة اليرموك الشهررة ، الفتح الذي أتاح للخليفة عمر بن الخطاب أن يتسلم مفاتيح القدس ويعطى عهده المشهور للمسيحيين حسول القدس بتأمين سكانها ، وكما قال دميلون موشى : فقد تجاوب الشعب الاصلى العربي كثيرا مع الفتح الاسلامي وساعدوهم أيضا على تسهيل الفتح وطردوا الروم ، ومنذ ذلك التاريخ والبلاد تنعم بأمن واستقرار حتى جاءت الحروب الصليبية في القرن الحادي عشر ، حيث وقعت

نى قبضة الاحتلال الذى لم يستمر طويلا ، وهزم الصليبيون عبلى يد القائد المشهور صلاح الدين الايوبى وذلك فى موقعة «حطين» الشهيرة ومنذ تلك العصور وفلسطين نعيش حيانها العربية الاسلامية رغم الغزوات الطارئة التى تعرضت وتتعرض لها مدى مرور السنين حتى كانت الهجمة الاسنعمارية الغاصبة السنى تمثلت فى الاغتصساب الصهيونى الحالى فى فلسطين ، تلك الغزوة التى لم نعدها فى حسابنا الا كاحدى الغزوات التى تعرضت لها بلادنا على مر التاريخ ، وبذلك حافظت فلسطين على عروبنها ، وحافظت فلسطين على دينها الاسلامى رغم كل المحن التى تعرضت لها ، وسيحافظ شعب فلسطين اليوم رغم كذلك على عروبته ، وسيحافظ شعب فلسطين كذلك على دينه رغس المحنة القاسية التى مرت بها فلسطين ، ويمر بها اليوم شعب فلسطين وثورة شعب فلسطين .

أبها الاخوة رجال الفكر وطلاب العلم: با من ببحثون عن الحقيقة من أجل العمل ، لتعملوا من أجل الحقيفة ، اننى أرى وأنا أمحدت معكم اليوم أنه من واجبى أن أذكر أنه في هذا الوقت الذي نلمعي فيسمه ونتحدث يمر بفلسطين حدثان هامان :

الحدث الاول: هو مناسبة مرور عام على حريق المسجد الاقصى في القسدس •

والحدث الثانى: هو المحنة الفاسية التى نتعرض لها التسورة الفلسطينية اليوم ، ثورة شعب فلسطين ثورنكم أسم ، من أجسل تصحيح انحراف التاريح ، المحنة التى بنعرض لها شعب فلسطين نفسه ، عندما ينعرض لطلم الاشقا، الذين نصبوا أنفسهم أوصياء عليه دون أن يكون هو قاصرا ، ودون أن يكونوا هم اكفاء أو أماء على هذه الوصاية ، أقول هذا وقد تحدث متعن فلسطين أرض العروبة ، فماذا عن فلسطين أرض الاسلام ؟ وموطن الفداسات ، حنى نرى ماذا عن حق العروبة والاسلام في فلسطين ، لنرى ما هو حق فلسطين على العروبة والاسلام ، فلسطين أيها الاخوة هي أرض الاسراه ، حيث أسرى بالرسول الكريم من المسجد الحرام الى المسجد الاقصى ، قال العرام الى المسجد الاقصى ، قال العرام الى المسجد الاقصى ، قال العرام الى المسجد اللاهن المنجد اللاهن المسجد المرام الى المسجد اللاهن اللاهن المرام الى المسجد الاقصى الذي الدران حوله لنريه من إياتنا، وفلسطين المرام الى المسجد الاقصى الذي الدران حوله لنريه من إياتنا، وفلسطين

مى أرض المعراج حيث عرج بمحمد صلوات الله عليه الى العلا، من الصخرة المشرفة بيت المقدس في الليلة التي كان فيها الاسراء، وراى الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم سيد الملائكة جبريل عليه السلام حيث فرضت الصلوات الخمس على المسلمين قال تعالى : ولقد رآه نزلة اخرى عند سدرة المنتهى عندها جنة الماوى اذ يغشى السعدرة ما يغشى ما زاغ البصر وما طغى لقد رأى من آيات ربه الكبسرى » ، وفلسطين أيها الاخوة أرض القبلة ، اليها كان يتوجه الرسول الكريم واصحابه في صلاتهم ، حيث بيت المقدس عندما كانو بمكة قبسل الهجرة الى المدينة النورة ، ولا زال مسجد القبلتين في المدينة في يثرب يضم قبلتين الاولى منهما متجهة نحو الشمال حيث بيت المقدس في فلسطين والثاهية الى الجنوب وتتجه الى مسكة ، وفلسطيس مي الارض المباركة هي الارض التي وجد عليها ابراهيم عليه السلام مأمنه ممن لم تنفعهم نصائحه من قومه في بلاد ما بين النهرين فأرادوا قتله قال تعالى : « ونجيئاه ولوطا الى الارض التي باركنا فيها للعالمين» وفلسطن هي الارض المقدسة ، فقد حدثنا القرآن أن موسى عليسه السلام وقومه لما دخلوا صحراء التيه طلب منهم أن ينشجعوا ويدخلوا فلسطينُ ولكنهم كانوا قد الفوا الذل والمسكنة في أرض الفراعنسة فتمكن الصغار من نفوسهم فلم تكن لهم قوة في دخول فلسطين ، قال تعالى : يا قوم ادخلوا الارض المقدسة التي كتب الله لكم ولا ترتدوا •على ادباركم فتنقلبوا خاسرين ، قالوا يا موسى ان فيها قوما جبارين وانا لن ندخلها حتى يخرجوا منها فان يخرجوا منها فانا داخلون» ولقد قدست فلسطين كذلك بتطهيرها من المشرك ، وجعلت مسكنا للانبياء وعدما الله عباده الصالحين حيث قال : «ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر ان الارض يرثها عيادى الصالحون » ، ولما ابتدأ ميرودس • بقتل كل طفل يولد في بيت لحم آوى الله عز وجل سيدنا عيسي عليه \* السلام وأمه الى بيت المقدس الى فلسطين حيث قال : وجعلنا ابن مريم وامه آية وآويناهما الى ربوة ذات قرار ومعين، وعن سور القدس · قال تمالى : فضرب بينهم بسور له باب باطنه فيه الرحمة وظاهره -من قبله العداب » قال أبو العرام مؤذن بيت المقدس : سمعت عبد الله بن عمر يقول: أن السور الذي ذكره الله في القرآن هو سور بيت المقدس الشرقى باطنا فيه الرحمة (المسجد) وظاهره من قبله الخاب وادی جهنم •

أيها الملتقى الكريم: هذه هي فلسطين الاسلامية التي ذكرها القرآن في مواضيع كثيرة من كتابه الكريم ، وكرمها الرسول الكريم بأحاديث كثيرة تدل على مدى اهتمام الاسلام بها والمسلمين ، وقيمة هذه البقمة من الدنيا عند المولى عز وجل، ، قال واثلة بن الاصقم ان رسول الله (ص) قال : «يجند الناس اجنادا فجندا بالشام وجندا باليمن وجندا بالعراق ، وجندا بالمغرب ، فقلت يارسول الله : اني رجل حديث السن فان ادركت ذلك الزمان فايها تامرني يا رسول الله ؟ قال عليكم بالشام ، فانها صفوة الله تعالى في ارضه يسوق اليها صفوته من خلقه ، فاذا ابيتم فعليكم باليمن فاسقوا بفديره وقد تكفل الله تعالى لى بالشام واهله» وقال الرسول صلى الله عليه وسلم : «انزلت على النبوة ٠٠٠٠ بيت المقدس واكتاف بيت المقدس» ، وعن عطاء أنه قال كذلك : لا تقوم الساعة حتى يسبوق الله عز وجل خياد عباده الى بيت المقلس والى الارض المقلسة فيسكنهم اياها • وعن السلف الصالح أن سلمة بن نفيل جاء الى رسول الله (ص) فقال : اننى سيبت الخيل ووضعت السلاح ووضعت الحرب أوزارها وقال : ألا قتال ؟ فقال له النبي «لان جا. القتال لا تسؤال طائفة من امتى ظاهرين على الناس يزيغ الله قلوب اقوام فيقاتلونهم ويرزقهم الله منهم حتى ياتي أمر الله وهم على ذلك ، الا أن عقر داد المؤمنين الشمام ، والخيل معقود في نواصيها الخير الي يوم القيامة، • وفلسطين أيها الاخوة هي البلد الذي رحل اليه أكثر من عشرة آلاف من الصبحابة ممن رأوا النبي رأى العين وذلك بعد معرفتهم لغضائل حده البلاد المقدسة على ما رواه الوليد بن مسلم ·

# أيها الملتقى الكريم:

قال عمر بن الخطاب لجنسائه يوما : أى الناس اعظم أجسوا ؟ فجعلوا يذكرون له الصلاة والصوم ويقولون له فلان وفلان بعد أمير المؤمنين ، فقال : ألا أخبركم بأعظم الناس آجرا ممن ذكرتم ومن أمير المؤمنين ؟ قالوا بل ، قال : وويجل بالشام أخل بلجام فرسه يكلأ من وراء بيضة المسلمين لا يدى أسبع يفترس أم هامة تلك أو علو يغشاه ، فلاك أعظم أجرا ممن ذكرتم ومن أمير المؤمنين ، ووصف أحد الحكماء بلاد الشام ومنها فلسطين لعمر بن الخطاب قال : والشام يا أمير المؤمنين مرج خصب ووابل سكب كثرت أشجاره واطردت

الهاره وغمرت اعشاره وبه منازل الانبيا، والقدس ، وفيه جل خلق الله من الصالحين المتعبدين وجباله مكان المجتهدين والمنفردين ، وقال القرويني : والشام هي الارض المقدسة التي جعلها الله منسزل الانبياة ومهبط الوحي ومحل الانبياء والاولياء ، مواؤها طيب ، وماؤها عذب واهلها أحسن الناسخلقا وخلقا وزيا وريا، هذا وقدورد ذكرجل المدن الفلسطينية في أحاديث نبوية شريفة أو أحاديث قدسية نخص بالذكر مدينة القدس التي نحن بصدد مرور عام على حريقها الذي بناسب 21 من الشهر الجاري ، قال تعالى في حديث قدسي لبيت المقدس «انت جنتي وقدسي وصفوتي من بلادي من سكنك فبرحمة مني ، ومن خرج منك فبسخط مني عليه» ، وفي الحديث الشريف هني ، ومن خرج منك فبسخط مني عليه» ، وفي الحديث الشريف فأن صلاة فيه كالف صلاة في غيره» ، وفي حديث آخر «من مات في السماء» ، وفي حديث آخر «من مات في بيت المقدس فكانه مات في السماء» ، وفي حديث ثالث : «ان الجنة تحن شوقا الى بيت المقدس وصخرة بيت المقدس من جنة المردوس تحن شوقا الى بيت المقدس وصخرة بيت المقدس من جنة المردوس تحن شوقا الى بيت المقدس وصخرة بيت المقدس من جنة المردوس

أيها الملتقى الكريم:

هذه هي فلسطين أرض العروبة والاسلام قلب الامة العربيسة ، وجزء من مقدسات عقيدتنا الدينية ، هذه البلاد فلسطين تعرضت قبل نيف وعشرين سنة لهجمة صهيونية غادرة تدعمها كل قوى البغى والظلم في العالم من أجل اغتصاب فلسطين ، من أجل أغتصـــاب عروبتها وانتهاك حرمة مقدساتها ، هجمة امتدت جذورها منذ وعد بلغور الذي وقف شعبنا ضده وقاومه بامكانياته البسيطة في ظروفه الصعبة حيث كان يئن تحت وطأة الاستعمار الاستعمار الانجليزي ، وكانت الاصطدامات الدامية المتكررة ، وكانت ثورة 1936 ثم كانت ثورة 1947 ضد قرار تقسيم فلسطين ،ثم كانت انطلاقة الرصاصة الكاشفة الواعية في أول جانفي 1965 حيث كانت انطلاقة العاصفية في كل هذه المراحل أيها الاخوة الكرام قدم شعبنا الصغير الصامد الكثير من الشهداء والكثير من التضحيات ، ولكن في كل ثورة كان يثورها شعبنا كانت تتصدى له أمتنا العربية عن طريق حكامها ، فغي سنة 1936 توجه أحد الملوك العرب باسم جميع الملوك والرؤساء العرب الى الشعب الفلسطيني ليوقف الثورة ويلقى السلاح اعتصادا على حسن نوايا الصديقة بريطانيا التي وعدت بحل المشكل ومنسم

الهجرة اليهودية الى فلسطين مما أجهض تسبورة شعبنا ثم كان مسمروع التقسيسم الذي قاومسه شعبنما لينفسذ على ايدي سبع جيوش عربية دخل حكامها الى فلسطين لانقاذها ، فعندما وصلت اذا باسرائيل تعلن دولة فيها وما أشبه اليوم بالبارحة ، فعندما وصلت ثورة شعبنا اليوم الى مرحلة أزعج فيها عدونا ، والى مرحلة اسماع صوتنا للعالم أجمع ، وأصبح العالم يحس بوجود شعب فلسطين بعد فترة الوصابة فترة التجهيل وبعد تلك النكسة النكرا. التي منيت بها الامة العربية والعالم الاسلامي في سنة 1967 على يد دويلة اسرائيل نسمم اليوم نفس الصوت يطلب منا الخلود الى الهدوء والسكينة حتى يسهل على عدونا أن يهضم ما ازدرد ، نفس الاصوات نسمعها اليوم تملن عن قبولها لمشاريع استسلام ومذلة ، ففي الوقت الذي يحمل فيه اخوتكم السلاح كل يوم يقدمون أرواحهم على أكفهم من أجل نحرير فلسطينهم ، فلسطين العروبة ، فلسطين الاسلام ، فلسطين التاريخ والحضارة ، فلسطين العزة والكرامة ، نجد أناسا يذهبون الى موائد المفاوضات مع العدو مساومين بذلك على تاريخنا وعلى حضارتنا ، واصبح ينطبق عليهم ما انطبق على قوم موسى وهم في صحراء التيه ٠ أيها الأخوة :

انه انطلاقا من تاریخنا العربی العریق ، وانطلاقا من ایماننا بقداسة وطننا وقداسة قضیتنا ، وایمانا منا بصحة عقیدتنا الاسلامیة وایمانا منا علی آن الاشتشهاد علی الحق خیر الف مرة من حیاة الذل انطلقنا نحو التحریر انطلقنا من أول ینایر 1965 لن یفت فی عضدنا ظلم الاشقیاء ، ولن یهز فی نفوسنا تجاهل اخوتنا لواجبهم العربی والدینی ، انطلقنا و نحن نملك ارواحنا ولن نسمع لاحد آن یملك ارادتنا التی ملکناها ، ولن نتنازل عنها ، لقد رفضنا فی السابق وعد بلفور ، ورفضنا التفسیم ، ورفضنا قرار مجلس الامن فی سنة 1967 والیوم نرفض بشدة مشروع الاستسلام الروجیرسی ، وناسف لکل الاستراتیجیة المفقودة ، واننا نعلن أننا نفضل أن نبقی فی حرب الاستراتیجیة المفقودة ، واننا نعلن أننا نفضل أن نبقی فی حرب مع عدونا مئات البسنین علی لحظة استسلام نلطخ فیها کل تاریخ امتنا ، ونزرع فیها المآسی للاجیال القادمة من ابنائنا ، ونخون دما، رفاقنا من الشهداه الذین سبقونا ، اننا نتیجة قبول بعض المدول رفاقنا من الشهداه الذین سبقونا ، اننا نتیجة قبول بعض المدول العربیة للمشروعات المذلة والاستسلام اصبحنا نسمع کل یوم عن

# الخصائص الحضارية في الاسلام

عمر بهاء الدين الاسيرى ) استاذ كلية الآداب حجامعة الرباط

بسم الله خير الاسماء في الارض وفي السماء ، وصلاة وسلاما على اما منا وزعيمنا وقائدنا محمد خاتم الرسل والانبياء وسلاما على ابن باديس في الشهداء والصالحين ، السابقين واللاحقين منذ آل ياسر حتى جمال الدين ، والبنا ، وقطب ، والابراهيمي ، واخوانهم الابراد ومدد الله المهين العزيز الجبار المتكبر ، لفتح والعاصفة ، وأبطال فلسطين والمجاهدين المؤمنين في دنيا العروبة والاسلام .

أيها الاخ الوزير الشاب الوثاب ، المؤمن الغيور الجسور ،

أبها السادة الاساتذة والعلماء الاجلاء،

أيها الحفل الكريم،

أحييكم بتحية الاسلام الطيبة الخالصة ، فسلام الله عليكم ورحمته وبركاته ٠

منذ خلق الله الانسان ، عاقلا ، عاملا ، مسؤولا ، وشرع له من العق ما يستقيم معه أمر الخليق ، جعل له نافذة من نيور لا يحور ، مفتوحة بينه ، وبينه سبحانه ، وبينه وبين العوالم كافة ، يتحلل بها من الاغلاق ، ويسمو وينطلق الى الآفاق ، حتى اذا سدها على نفسه ، أو تقاصر عن مشارفها انغلق فاختنق ، وتعطل معناه الانسانى ، تلك النافذة هى الحوار ، الحوار الهادف المشرئب ، تطلعا الى المعرف واستزادة من الخير ، الحوار بين الانسان والديان ، والحوار بين الانسان والديان ، والحوار بين الانسان والاقوام ، والحوار بين الانسان والانسان وقد كنت شديد الحرص لذلك ، أيها الاخوة الاحباب ، على أن أستجيب للدعوة الكريمة فاسعى اليكم ، وأسعد بلقائكم ، ليكون الحديث بيننا حوارا مفيدا ، وليكون لقاؤنا في اطار اللقاء الرابع للفكر الاسلامي ، تبادلا لوجهات مساخرة القاما في المنتق الرابع للقمر الاسلامي ، تبادلا لوجهات مساخرة القاما في المنتق الزابع للتعرف على الفكر الاسلامي المنعقد مستصافية في 17/8 جمادي الثانية 1390 هـ ـ 10/19 اوت 1970 م

النظر ، والتماسا بالرأى ، وتقليبا للفكر في المشاكل والاوضساع الانسانية والاسلامية التي نعيشها اليوم ، والتي لا بد لنا أن نتخسذ منها مواقف واضحة ، في الفهم والعلم والعمل ، وإن يكون لنا حيالها سلوك فردى وجماعي مدروس ممنهج ، والا ذهبت طاقتنا هدرا وجرفتنا عشوائية حياتنا ، فلبثنا عاطلين عن المضى الصاعد ، قوى مغلولة مبددة ، أحوج ما تكون دعوتنا وأمتنا وامننا وانسانيتنا الينا ، على انني تساءلت وانا متوجه الى جزائر المجد والبطولة، والى قسنطينة بالذات ، هذه البلدة العريم ، ما محلى من الاعراب بينكم ، أنتسم في ريعان الشباب ، وانا في قمة الكهولة ، أنتم في الاقبال على الحياة في النهل من موارد العلم ، في القدرة على مضاء العمل ، في الحيلة عسلى توفير الوسائل ، أنتم في كل هذا وسواه ، نحرك وممدودية ، وأنا تحرق ومحدودية ، وكان الجواب واضحا في نفسي ، مبدأ واحد ، وايمان واحد ، وهدف واحد ، وثمة سابقة معانات ومكابدة ، لهـــا حصيلة من تجارب، وعبرة من اخطاء، وبصيرة في تقدير العواقب، مما لا يملك المسلم حبسه على نعسه ، فضلا عن تطلب علم جديد من اساتذة أجلاء ، وجمع جديد من فتيان أشداء أرمم بهما كيساني ، وأزيد شعلة روحي التهابا ، بزيت مبارك حي اريحي لامنضي محساولا ما استطعت أن أبقى مستعيدا معيدا ، إلى أن ألعى وجه الله ، أمضى ولا أننمي ، والله بحفظتي ولا أيالي بآمالي وآلامي ، الارض أكبر من عمري، وأصغر من طموح نفسي ، وايماني واسلامي ، ومن توثب روحي في مشارفها الى الجهاد ، وهذا سر اقبسالي ٠

ينعقد هذا اللقاء \_ أيها الاخوة الاشقاء \_ للتعريف بالفسكر الاسلامى ، ولكن لا لمجرد المعرفة فيما أرى ، بل لتكون المعرفة طريقنا الاجتماعى فى الاعتناق ، ثم للسلوك والدعوة، ثم للعمل الصابر المثابر على اقامة الحياة وبناء الحضارة على أسس من الاسلام الحق ، بشكل حكيم سليم يؤمن لأمتنا فى اطار الانسانية سيادتها وسعادتها و وحقق رسالتها الهادية رحمة للعالمين .

وفى هذا الاطار سيكون الحديث بيننا هذا اليوم ، عن الخصائص الحضارية فى الاسلام ، وهو موضوع واسع شائق حى ، لم يتسسع الوقت لايفائه كل حقه ، ولذا فاننى آمل أن نتعاون معا فى الخروج من معالجة له بثمرة مفيدة أن شاه الله ، منى البيان المكف والايجاز

المركز ، ومنكم \_ ياشباب \_ فضل الاصغاء واكمال البحث ، بسأ لديكم من حسن فهم وعلم ، وقبل الخوض في البحث تنفيذ أمر كريم لأخ حميم ، طلب الى الاستاذ الصديق مالك بن ىبى اثر حديث ظهر اليوم بين رحط من أساتذة اللقاء أن ألفت نظركم تعقيبا على ما كسان قاله في محاضرة الصباح القيمة المجلية ، إلى أنه ثبت لديه أن كلمة الحضارة ولا شك مدلولها الخاص في الاصطلاح المعاصر ، وأن هذا المدلول ليتغير في حد ذاته بين باحث وآخر ، وحضارة وسواها ، فبالنسبة للحضارة الاسلامية مثلا ، ومن وجهة نظرى الخاصة ، أرى أنها كيان انساني عام ، له شخصيته الاعتبارية المعنوية ، فيه جانب التراث المجيد ، إلى جانب الحياة القائمة المتنامية إلى جانب الامل الممتد المشحون بالحوافز الايجابية البناءة ، بمستقبل دائم والارتقاء نحو الافضل ، لا لخير القوم الذين يتحقق على أيديهم فحسب ، بـل لخير الاسرة البشرية جمعاء ، ولوضعها في مقام الفعالية الهادية والجدارة الانسانية بخلافة الله في الارض ، وهكذا نكون للحضارة في التصور الاسلامي حياة مستمرة ، تصاحب حياة الانسانيسة ، ويمدها بهذا العمر الطويل نلاق كامل مع الفطرة الانسانية ، وقابلية للنماء المتكيف مع الزمن ، تكييف العطرة الإنسانية ، مع السرقي والتطلع نحو الامثل ، بحيث تحافظ الحضارة على شباب دائم يعايش شباب الحياة السوبة في كل عصر ومصر .

### وبعبد :

فاسمحوا لى يا فتيان اللقاء الاعزاء ، بأن أشرع معكم من بداية . بديهية واضحة نعرفونها جميعا ، وان نتدرج بعد ذلك الى تقديم بعض الزاد الذى بنفع كثيرا منا فى حواره مع نفسه ، وفى حواره مع أبناء أمنه الحيارى ، وفى حواره مع الاغيار الغافلين المكابرين، من مسلمات العفل الاولى ، ان لا خليقة بلا خالى ، وان الخالق أعظم من مخلوقاته، فلا بد أن تكون الصلة بينهما متناسبة مع تبعية المخلوق وأساسية المخالق وقد أدرك الانسان منذ وعى ذاته أنهومن حوله الحياة الطبيعية بكل أبعادها، ابداع قوةعليا، واردةهادية، علىأن التصورات والفلسفات بكل أبعادها، ابداع قوةعليا، واردةهادية، علىأن التصورات والفلسفات المتباينة تختلف فى التعبير عن هذه القوة ووصفها، وتسمية هذه الارادة وتقييمها ، كما يخلف الاعتقاد والسلوك ، لدى بنى البشر تبعال لذلك ، وانتصور الربانى للحباة الذى ننطلنى من قواعده ، يضيف

الخلق كله والحياة الطبيعية ومظاهرها ، الى الذات الالهية المبدعة ، التي يتنزه خلقها عن العبث والاعتباط والاسفاف ، وبالتالى فان أجزاء الحياة الطبيعية التي هذه هي صفاتها ، لا بد أن تكون لها قيمها الايجابية الخاصة بها والتي يتعايش معها الانسان بشكل أو بآخر ، تبعا لعصره وفكره وعقيدته ، وفلسفته الحضارية ، فحين تنطلسق المخلوقات وفق أرادة خالقها ، على النسق الذي رسمه لها ، يستقيم أمر الحياة ، وأمر مظاهرها ، والانسان بخاصة ، وهو محور الخليقة في الارض ، حين يسلك سبيله في الميش بتجاوب مع الفطرة واذعان من الناموس الالهي ، يكون قد استقام كما أمر ، وانطلق عن طاهة واسلام ، فالاسلام أذن بالنسبة للانسان ، أي أنسان ، هو اسلام نفسه للفطرة ، وتكييف سلوكه مع نواميس الحياة ، كما شرعها الله، خيرا لا شر فيه ، تكييغا يحقق الحكمة الربانية ، من خلق الانسان في هذه الارض ، يعمرها ويكون خليفة الله فيها .

وهكذا فإن قاعدة الاسلام الازلية الابدية الاولى ، مي الاعتقاد الايجابي ، بالخالق الاحد ، الله الحق ، الراسخ ، الذي لا يحور ولا يتحير ، لا في ذاته ، ولا في صفاته ، مهما تغير الزمان والمكسان ، واعجاز الاسلام الاكبر حو استعابه للكلية الانسانية المطلقة ، فهو يمثل البعد الصمد ، في نفس الانسان وحياته ، فردا وجنسا منسذ كان ، وأنى كان ، والى أن ينتهى ، وهذا البعد سيفقد قواه وفحواه ، اذا لم يستوعب سائر الابعاد الزمانية والمكانية ، التي يمتد اليها الوجود البشري ، أما التصورات والفلسفات التي لا تصدر عن هسذه الحقيقة الام الربانية ، أو التي نعهم الاله في ذاته أو في صفاته فهما آخر ، تبعا لزيغ اصحابها عن المحجة السوية ، والتي تكيف حياتها انطلاقا من ذلك ، فانها على اختلاف ما بينها في الزمان ، والمكسان والانسان ، جاهلية نصورا وفلسغة وسلوكا ، وبذلك فليست صغة الجاهلية قاصرة على الازمنة المتقدمة ، بل انها موجودة اليوم وغدا ، وبعد غد ، وقد تكون في صبيم حضارات سائدة لا بالسدة ، فهناك اذن ، اسلام من عهد آدم حتى يرث الله الارض ومن عليها ، وهو دين الله ، وهدى الانسانية ، وشريعة الانبياء والمرسلين ، تقابله جاهلية من عهد آدم حتى يرث الله الارض ومن عليها، وهي كل ما ليس اسلاماء

عبر التاريخ الطويل ، حتى يظهر الله الهدى ودين الحق ، على الدين كله • أنَ المتتبع لهذه المواجهة ، ليجد شريطها المسلسل الممتد في قصص الانبيا. وفي حياة الامم ، وفي تاريخ الملل والنحل ، وهي تأخذ حينا شكل الفتن ، والمعانفة المادية والحروب ، وتأخذ حينـــا آخر شكل الجدل الفلسفي والتحزب الفكري ، والاختلافات العقائدية، وينعكس أثر كل ذلك على حياة بني الانسان ، سعادة أو شقاء ، سموا أو تخلفاً ، ولم تكن الديانات السماوية ، ولا جاء الانبياء وبعث الرسل الا لهداية البشرية الى الاسلام ، وانقاذها من الجاهلية ، لتستسريح من لأواء المهاترات العارمة ، وقلق العراك الدائم • يقول السرتوماس (أرنولد) في كتابه «اللعوة الى الاسلام»: انالاسلام كانالدين السماوي الذي اختاره الله للجنس البشري كافة ، ثم أوحى به من جديد عسل لسان محمد خاتم النبيين ، كما أوحى به من قبل على لسان غيرممن الرسل ، وفي (لسان العرب) عند تفسير قوله تعالى : «يعكم بها النبيون الذين اسلموا» ، عن تعلب قال : كل نبى بعث بالاسالام ، غير أن الشرائع تختلف ، «أن الدين عند الله الاسمالم» ، وليس الدين في الاصطلاح القرآني ما نفهمه من كلمة أي الطقوس العبادية ، وانما هو الدستور العام ، أو الناموس ، فالاسلام هو دستور الله للحياة ، وشريعة أنبيائه ورسله ، لهداية البشريـة جمعاء ، كل في حدود زمانه ، ومكانه وانسانيته ، فلما بعث محمسه (ص) خاتما للانبياء والمرسلين ، مصدقا لما بين يديه ومهيمنا عليه ، أصبح الاسلام علما على دينه العالمي الممتد ، المستوعب الذي لا دين بعده ، وهذا هو اعجاز الاسلام الاكبر كما أسلفنا ، انه يمثل البعد الازلى ، في كيان الانسان الخليفة ، ومدارج سعيه في الحياة ، وان الباحث الانساني الممحص ليجد أن المواجهة اليوم بين الجاهليسة والاسلام ، قد اخذت شكلا أعمق وأشمل ، وأظهر وأخطر ، لأن انسان الحضارة انبادية المعاصرة ، وقد اشتط به غروره ، وسلحته كشوفه العليمة ، ومنجزاته الصناعية ، وطاقاته التقنية ، بما سلحته مسن معطيات باهرة ، غلا واستعلى ، ونصب نفسه في دعواه ، كمصسدر للقدرة الخلاقة ، وأخذ يستعيد عن الديانة السماوية الالهية ، بديانات ارضية مادية ، لها فلسفتها وتصوراتها الخاصة ، وتعايشها حضارتها التي أخذت تفرض وجودها منذ توقف المد الاسسلامي ، وما زالت

↲

سائدة حتى هذا الزمان ، وان هذه المواجهة لتكتسب اليوم معسنى المعركة والتحدي ، ومن أخطر ما فيها ، أنها بعد أن كانت تستهدف غزو العقل الانساني ، بتكوين قناعات جديدة وعقائديات فلسفية ، الى جانب ما فيها من استعمار واستثمار ، أخذت في مراحلها الاخيسرة تتناول الحياة كلها ، وتريد أن تزلزل وتقتلع الجذور ، باخلاقيسة أموائية ، هي في الحقيقة لا أخلاقية ، تقيم روابط المجتمع ، وموازين الخير والشر ، على أساس من اللذات ، والشهوات الحيوانية ، ومن المصالح الارضية المادية ، وقد جعلت منها سهولة المواصلات ، ووسائلها المبذولة في الاعلام والتثقيف،وازدياد التشابك الاجتماعي بين أبناء الارض ، جعلت منها غزوا جماعيا أشبه بالسيل المنقض ، والطوفان الجارف الذي يوشك أن يجتاح كل شيء ، وأصابت الامة الاسلامية منها داهية دهماء ، في السياسة والاقتصاد ، والاجتماع والاخلاق ، وقد لا نبالغ اذا قلنا ، انه لم يكد ينجو من بلائها أحد ، بشكل او بآخر ، بنفسه او باسرته ، وا نوباءها لآخذ بالانتشـــار أكثر فأكثر ، إلى أجل من حياة البشرية يتحدد طوله أو فصره ، تبعا للمواقف الجادة ، القوية المخططة المستمرة ، التي يقفها المصلحون المجاهدون ، تساعدهم الاحداث العالمية بقصد ، أو دون قصد من جهة ،وء لي الانهيارات التي تصيب الانسانية،والضياع ألذي سيتفاقم في أجيال هذه الحضارة الجاهلية ، والتداعي الذي سيلحق بناءها ، من ذات أبالها من جهة أخرى ٠

هنا \_ أيها الاخوة الشباب \_ هنا ينتصب الاسلام من جديد ليثبت وجوده العملاق ، في تدارك أمته وانبعاثها ، وفي انقاذ الانسانيسة ، جمعاه ، من فك جاهلية النالوث الهدام ، الصهيونية ، والصليبية ، والاستعمار ، بكل اجمعته والوانه ، وهنا أيضا ، تبرز حتمية مبادرة أبناء الامة الاسلامية الى البحث عن الاسلام وجدارته ، وحضارته ، واغذهم أنفسهم بهديه وسلوكه ، أخذا يمد خطاهم بالمخي والسداد، ويعطيهم اليوم من تجارب الامس ، منهاج الغد المشرق المجيد ، دول وأيام ، هي الدنيا ، فلا بد أن تتداول الايام تاريخنا سيعيد سسيرة مجده الاولى ، وللاسلام طحن ألهاه وقدر سيمضى في البرية أمره ، طوى الكتاب وجفت الاقلام .

آن بين الاسلام والحضارة التي أقامتها أمته من التفاعل والتلاز مالا یوجد بین ای دین وحضارة آخری عایشت ظهوره وانتشاره فقد أثر الاسلام في الحضارة الاسلامية تأثيرا عميقا يجعل نسبتهسا اليه ، انبئاقا صادقا من الواقع الحي ، فئمة حضارة اسلامية حقـــا ، وليست هناك حضارة كنفوشية او بوذية ، او يهودية او مسيحية ، أو سوى ذلك ، مع أن تلك الاديان ، قد قامت بالفعل ، واعتنقها الملايين ، وعايشتها حضارات ، فما مر السر الذي يجعل في الاسلام دون سواه من عقائد الامم ، طاقة من البث الحضاري ، بحيث نجده حقا روح الحضارة الاسلامية ومدد حياتها،وحافز انتشارها وازدهارها (أرنولد) في كتابه «اللعني، أزولد شفانجلر أن التركيب الداخل لايسة يدعى الفيلسوف الالماس البسمضارات الاخرى ، وقد فاته الانتباء الى حضارة هو ذات التركيب للعكما ، ها عن سواها ، ان جميع الحضارات خاصة في الحضارة الاسلامية تميزد تفسكن الحضارة الاسلامية تنفرد قد تتشابه في أبعاد الطول والعرض ، ولا تم عن الاسلام المطلبق ، يبعد ثالث هو العمق الذي ينشأ من انبثاقه المد المدارد المدارد المعلبة ..... في امتداداته الإنسانية من قبل ومن بعد ، وعن ار الربانية وحيا وهديا ، انتا لنجد في الحقيقة خصائص ذات شـــأن تفرد بها الاسلام كدين ، وتميز عن سائر الاديان ، والمعتقـــدات وبفعل هذه الخصائص ، تميزت الحضارة التي نسبت اليه عن بقية الحضارات ، وسنتلبث في وقفات قصيرة عند أهم هذه الخصائص ، لنخلص من ذلك الى استجلاء الملامح الكبرى للحضارة الاسلامية ، ولو ترسلنا في الحديث عن كل خاصة ، لكان موضوع كل خاصة ، موضوع محاضرة مستقلة ، ولجاء بحثنا عن ذلك كتابا •

اولا: جاه الاسلام يهندس الانسانية من جديد ، فقد كان منيذ يومه الاول انقلابا عاما ، ولا أقول ثورة ، بل بالاحرى ، بناه انسانيا كاملا شاملا ، استوعب الحياة من كل جوانبها ، فى المعتقـــدات والعبادات ، والمعاملات ، وسياسة الحكم ، ولم يتناول كل ذلك ، تناولا سطحيا أو جزئيا ، جامل فيه وداور ، ورقع ورنق ، وانما كان انطلاقه كما قلنا بنيانا كاملا ، واصلاحا جذريا يتناول لباب العقائد والاوضاع فى حياة الناس الاولى والآخرة ، أفرادا وجماعات ، شعوبا وقبائل ، حكومات ودولا ، مبتدئا بالكائن البشرى ، وهو جنين ، فرضيع ، فطفل ، مرتقيا الى الشخص فى ذاته ، فاسرته فمجتمعه ،

منطلقا الى أوضاع الامة ، فالامم والدول ، فالانسانية جمعاء · وقد توفر الاسلام لذلك على طاقة فذة ، روحية وعلمية ، واشتمل على قوة من الدفع الدينى ، متلاقية مع الفترة الانسانية الاصلية ، نهضت الشجرة الطيبة ، أصلها ثابت وفرعها في السماء ، على قواعد أساسية راسخة من ركنسين :

اولا: حتمية العمل ،

ثانيا : منهجية السعى فيه ، لان مرادا عزيزا جسيسا ، كمراده، لا يتحقق بمجرد الامل والدعوة والدعاء، كما لا يستقيم أمره بالاعتباط والعفوية والارتجال والتسويف ، وهكذا كانت عقيدة الاسلام المنبثقة من الله وتوحيده ، المسلمة له كل شيء ، المبنية على صفاته الالهيسة الايجابية ، واشعاعاتها الحافزة في هداية الحياة الانسانية ، كانت عقيدة الاسلام هذه ، مقرونة دائما بالعمل والحث عليه ، ومهدية في عملها بمنهجية تطبيقية مسددة ، هي السنة النبوية ، قولا وعسلا ، وقرارا · يقول ميخائيل نعيمة : «اما معجزة العرب الكبرى فسمى القرآن ، وهي وحدها التي تستطيع أن تجعل من العرب قوة ، أيـن منها قوة الاساطيل البحرية والجوية ، والقنابل الجهنمية ، واين منها قوة المال والرجال ، فالاساطيل للصدع ، والرجال للموت ، والمال للزوال ، اما معجزة القرآن فللبقا. ، ذلك انها اقامت للمسرب ولغير العرب ، هدفا من حياتهم وكانوا بغير هدف ، واختطت لهم طريقا الى الهدف وكانوا بغير طريق ، وبرهنت لهم بحياة النبي وصحبه ، ان الهدف مستطاع بلوغه عسل مسن سار في الطريق ولولا لم يترجم النبي (ص) وصحبه القرآن الى افعال ، لما كانت المعجزة معجزة ، اجل ، أن معجزة العرب هي القرآن ، الا أنها أصبحت اليوم وكأنها عندهم ليست بمعجزة ، بكثرة ما الفتها الشفاء والآذان والعيسون ، واغلقت امامها القلوب بعد ان حكم العرب دنياهم في دينهم فهم اليوم يؤمنون بالراديو ، والدبابة ، والطائرة ، ثم بالفلس ، يبتاع كل هذه يؤمنون بها كما لو كانت المغاتيس الى الراحة ، والهناء ، والسلام ، والحرية والكرامة الانسانية، • انتهى كلام ميخائيل نعيمة •

كانيا: الاسسلام

الا : الاسلام يهندس الانسانية من جديد •

كانيا:الاسلام ينبثق منالفطرة ويلبيها،لقد اقام الحياة على اساس

من خلافة الانسان لله في الارض، فكل ما تقتضيه هذه الخلافة ، من سلطة في الوجود ، وعلى سائر المخلوقات ، أمنه الله له ، وقد وطد الاسلام بذلك الاساس الصحيع الاول للانطلاق الحضاري ، مسن الحياة الانسانية الكريمة الجديرة القديرة ، وهذه هي الفطرة الستي فطر الله الكون عليها ، وقد قصد الله بالإنسان جنســـه عمــوما ، النساه شقائق الرجال ، لا فضل لعربي على أعجمي ، ولا لأبيض على أسود ، ولا لغني على فقير ، الا بالتقوى ، ومن هذا المنطلسيق مضى الاسلام يقيم حضارته على أساس الابداع الانساني المسؤول المترتب من جهة أولى ، على ما في الانسان من روح الله ، حيث تكون المئسل الايمانية العليا النابعة من عقيدته الربانية ، والمترتب من جهة ثانية على ما في الانسانية من ترابية تجمل مدارج سعى الانسان على هذه الارض الترابية وذلك في امتزاج منسجم مبدع ، بين عناصر التكوين البشري جبيعا ، يبيز الإنسان كجنس عن سائر المخلوقات الحية ، كما يميزه كفرد عن سائر أفراد بني الانسان ، بحيث تكون لكل كائن انساني بذاتمه شخصيته الخماسة ، التي يختلف بهما عن سواه ، فالإنسان الجزء ليس نسخة مكررة من طبعة الانسان الاصل ، ولا هو فرد في قطيم ، ولكنه خلقة سوية فعالة منفعلة ، مكلفة مسؤولة ، في أسرة الإنسان العامة كجنس ، ومتميزة على سائر المخلوقات الحيسة بتفوق مستمر ، خلافا لراي داروين الذي يقول بمبدأ : والبقاء هو المقياس الوحيد للنجاح التطوري، ، وقد شرح كريسي موريسون في كتابه «العلم يدعو الى الايمان، كيف بلغ العلم التقدم درجة تكسفى لان يوقن بأن الله قد منع الانسان قبسا من نوره ، وكيف أنسسه بجعله خليفة في الارض ارتفع من مرتبة الغريزة الحيوانية الىمستوى من التفكير يدرك عظمة الكون في اشتباكاته ، ويشعر بجلال الله نافذًا في خلقه ، ويؤكد موريسون ، أن الحضارة دون ايمان لا بسد أن تنتهي الى الافسلاس ، ينقلب النظمام فوضي ، وتهسدر الضوابط والزواجيء ويسود الشسر العالم •

ان الاسلام وقد تلاقى مع الفطرة البشرية فى هذين الركسين الهامين ، ليتلاقى بعد ذلك تلقائيا ، مع كل جوانب الفطرة الاخرى من غرائز وحاجات ، ويلبيها أحكم تلبية وأسماها ، لان الجدارة القديرة، تتنافى مع الحرمان ، والروحانية البشرية تتنزه عن الاسفاف والتردى

₹

ومن هنا لم ينقص رفض الاسلام الرهبانية ، شيئا من سمو معتنقيه ، لان ايجابيته تنزه الله عن أن يخلق شيئا ويأمر بخنقه وازهاقه ، وانما يرسم له المسالك المشروعة الني تلبيها نلبية سليمة كريمة ، وهكذا يشعر الانسان في ظل الاسلام بانفتاحه الحضارى على الكون، وتعايشه معه ، في كل مرافق حياته الخاصة والعامة .

من طرائف ما قرآت على ذكر الرهبانية ، أن جماعة من رهبان النصارى ، ألفوا أن يربوا أبناء ديورهم ، ورهبانهم على الانقطاع والانعزال التام ، عن الحياة بحيث ينشأ الانسان منذ ولادته حستى شبابه ، حتى شيخوخنه ، دون أن ينطلق في الحياة ودون أن يسرى امرأة ، وقد حدث لراهب شاب ، أن دعته ضرورة إلى أن يخرج للقا، رئيس الدير والاساقفة ، وفي طريقه رأى صدفة امرأة فتعجب،وسأل رئيس الاساقفة ما هذا المخلوق الذي لم أره في حياتي ؟ قال له :

ثالثا: الاسلام دعوة ونبشير ، وهذا من مستلزمات عالميته لان طبيعة الرسالة تسنتبع التبشير بها ، وكلما استطاع الاسسلام بحضارته وعفيدنه وامته ، أن يتبنى تحت لوائه عددا أكبر ، يكون قد مارس ذاته بمدى أوسع وهو فى ذلك مناقض نماما لواقع اليهودية الى تريد السبطرة على العالم ، لا بنشر رسالتها فيه واكثار عسدد معننقيها ، بل بتدمير العالم ، وافساده ، والتسلط عليه ، بزعم أن اليهود شعب الله المخمار ٠

وحين يننشر الاسلام دعوة ، بنتشر لغنه التي لا تصبح العبادة ، ولا يفهم الغرآن الا بها ، فتنتشر ثفافته ويسود طابعه الحضاري عقيدة ونطاما ، وفلسفة ، ومنهجا اجتماعيا ، في الحياة العامة والحاصة ، بشكل يصبح فيه الاسلام رباطا ، انسانيا عاما ، بين أبناه الحضارة الاسلامية على تباعد الازمنة والامكنة ، مما لم يأت لاي دين آب ، بالنسبة لأي حضارة أخرى .

وابعا: الاسلام مواجهة وبساطة ويسر ، انطلاقا من الجدارة والكرامة الانسانيتين ، وقد قررهما الاسلام في أصوله الهامة ، كما مر بنا ، تد ير العقيدة الاسلامية الانسان في حقوقه ، وواجباته ، وتكليفه ومسؤوليته ، وجه بريه ، أمام الله تعالى ، دون وسياطة

الكنسية ، فالانسان الفرد فى الاسلام مسؤول عن الاسلام جميعا فى حدود قدرته ومؤيد من الله سبحانه ، حسب نواميسه ، يمده بالنصر ما دام يتبع سبيله ، ولا فرق فى ذلك بين انسان وانسان ، من حيث انتماؤه الى اسرة أو طبقة ، أو عنصر ، أو جنس ، أو لون ٠

فالاسلام يقرر لكل من أفراده ساحته الوظيفية ، ومسؤولية قطاعه الخاص «كلكم راع وكل راع مسؤول عن رعيته» كما يبين له ركنتيه في أمته ، ومسؤوليته في قطاعه العام «أنت على ثغرة مسن ثغرات الاسلام فحافر أن يؤتين من قبلك» ، فينشأ المسلم مستشعرا ركننيه في أمته ، واعيا لتبعاته فيها ، ولكن الاسلام لا يكلف نفيسا الا وسعها وما آتاما ، وانسانه في نكليفه لا يؤدى مهمته فحسب ،بل يمارس نقوى ، ويحفق لنفسه كرامة ، وبغير العمل لا يسلم له مقامه أيا كان ، «يابني هاشم لا يأتيني الناس يوم القيامة باعمالهم وتأتوني بانسابكم ، فاللى نفس محمد بيده أني لا أغنى عنكم من الله شيئا» ثم أن المسلم في الاسلام غير مهدور الجهد ، وائق من النصر ما سار في طريقه «أن تنصروا الله ينصركم • ولينصرن الله من ينصره • في طريقه «أن تنصروا الله ينصركم • ولينصرن الله من ينصره •

وآفاق المسلم في فهم النصر بعيدة ، تستوعب القضية اسنيمابا حضاريا ، في الزمان والمكان ، والإنسان ، فهو يبدل جهده لننتصر قضيته حيث كانت ، اليوم أو غدا ، أو بعد غد ، هنا أوفى أية بقعة من الارض ، لان العالم كله ساحة دعوته ، وسواء عليه جنى بنفسه حصيلة جهده ، أو جناها سواه من أبناء أسرته الإيمانية والإنسانية ، فعمله الموصول بالله ، ربح مؤكد كله ، لا خسارة فيه أبدا ، وهو لذلك مندفع فيه ولو أدى الامر الى بذل روحه ، لان بذل الروح في سبيل الله هو الربح الاكبر ، والشهادة ليست موتا ، بل هي مرتبة عليا في الحياة ، أسمى من الحياة الدنيا ، ولذلك يتنافس عليها المسلمون المؤمنون حقا ، ويسألون الله لانفسهم ولمحبيهم نوالها ومنازلها ، وعقيدة المسلم سهلة واضحة لا تعقيد فيها ، ولا ابهام ، ولا تعمية ، وأجلاها ، والدين يسر والإسلام يجب ما قبله ، فهو ولادة جديدة لمن والجرام ، والدين يسر والإسلام يجب ما قبله ، فهو ولادة جديدة لمن يدخل في دين الله ، تملا روح صاحبها طمانينة ، وقد حفظه للحضارة والقرآن الذي تولى الله حفظه ، هو دعا، العقيدة ، وقد حفظه للحضارة

الاسلامیة علی اختلاف زمانها ومکانها ، وانسانها ، صفاء ینبوعها ووحدة مصدرها ، وانسجامها فی مختلف منطلقاتها ، بشکل لا نظیر له فی ایة حضارة آخری .

واسمحوا لى كما قلت لكم ، اذا كثفت واختصرت حتى نستوعب الموضوع في حدود الوقت المحدد ،

خامسا: الاسلام رحابة حضارية ، والتماس للحكمة ، وأخل بالاجتهاد ، لم ينغلق الاسلام على نفسه ، ولا قطع أمنه وحضارته عن سابق الدنيا ولاحقها ، وهو مم أنه جاء بانقلاب عام ، وشاد بنيانا انسانيا كاملا ، على مندسة جديدة للحياة ، فقد ظل في سيسره الحضاري الطويل ، منطلقا من قواعد الحق والعقل والضمير ، متوخيا للحكمة والعلم والفهم ، تقوم دعوته على التفتح الفكرى البصير ، سواء في ذاتها أو في استشرافها الحضاري ، وهكذا حافظ الاسلام لحضارته على أصالتها وشخصيتها المنطلقة من سلم خاص ، في نفس الوقت الذي امتص فيه لها ، كل ما وجده صالحا سائغا من عطاء الحضارات الاخرى القديمة والقائمة على عهده ، يتمثله ويتفاعل معه ، ويخصب فيه وينجب ويولد ويجتهد ويتطلع ويبدع ويستزيد ، لقد أبرز عقيدة التوحيد على أصالتها ، رسخ لها جذورها وانطلق بها من قاعدة وحيه ومهد دعوته ، الى المشارق والمفارب ، فأنار بهديها العقول ، وشحد بحوافزها الافكار والعزائم ، واحترم الرأى وأثاب على الاجتهاد ، وبادى بان الحكمة ضالة المؤمن أينما وجدها التقطها ، وهكذا فأن الاسلام الى جانب ما ولد وجدد ، قد استقطب واستوعب الوان الحضارة في مختلف البيئات والبلاد التي سادها ، وهضمها وأجراها في مسألك حضارته ، مصبغا عليها طابعه الاسلامي العام ، الشامل •

سادسا: الاسلام شمول ، وقصد وتوفيق ، (وابتغ فيما آتاك الله الدار الآخرة ولا تنس نصيبك من الدنيا واحسن كما احسن الله اليك «اعمل لدنياك كانك تعيش ابدا واعمل لآخرتك كانك تمسوت غدا ، دمج الاسلام الحياة في برزخيها على أنها حياة الكل لها آخرة وأولى ، وليس على أنها عمر محدود ، ثم فناه ممدود ، أمم ثم عدم ، فجاه الاسلام اذاك حيا ملائل للحياة ، ثانيا : يرتقى بالانسان عن محد جسمه وحدود عمره في الارض ، والدنيا مطية الآخرة ، والمقيدة

تشمل الحياة الكل ، وتمد البناء الحضاري في سائر مجالاته المادية العمرانية ، والإيمانية الروحية والعقلية الثقافية ، والانسانيسة الاجتماعية والاخلاقية ، وساعد جمع الاسلام للحياة بجناحيها ، على جذب أمم الحضارات المادية ، وأمم الحضارات الروحية الى صعيده على السواء ، لان كل منها وجد في الاسلام وحضارته سببا يصله بمالوفه الحضارى ، ثم تلبية لما كانت تستشعره ذاته الانسانية في اعماق فطرتها من حرمان ، ونقص ، المادي للروح ، والروحيي للمادة ، وكل ذلك باعتبار لا يطغى فيه جانب على جانب ، ولا يعطل نشاط وظيفة حضارية ، نشاط وضيفة حضارية أخرى ، فالقصد أساس ، والاعتمال مقياس ، والتوفيق بين كل التطلبات والحاجات والحقول ، والواجبات توفيق الهي ، وضع موازينه القسط الخلاق العكيم العليم الذي صنع الكون فهو خبير به ، وأطلقه لسيره حسب نواميسه ، فهو قدير عليه (صبغة الله الذي أعطى كل شيء خلقه السم هدى ، وكان ذلك من اهم ما نفع به الاسلام حضارته من عبقريات استيعاب ، حفظت لها حياة دائمة التفتح للنمو ، والتجدد من جهة وطابعا اصيلا مميزا من جهة آخرى ٠

سابعا: الاسلام توسط ووصل وتوفيق (وكذلك جعلناكم امة وسعا)، وسطا في كل شيء بين الناس في مخالطتهم، لا كبريا، ولا غلواء، ولا حزازة، فالمسلم آلف مألوف، ولا خير في من لا يألف ولا يؤلف، وسطا في الارض، لا تبتعد بكم مناطقها المترامية عن صبيم الحياة، وفي الجو، والمناخ، لا تقعد بكم قساوة الطبيعة عن الحركة والنشاط، ووسطا في العقيدة لا تشرد بكم الروحيات في تجريدها ولا تجمد بكم الماديات في سطحيتها، وفي التاريخ بعد أن تطورت الانسانية في مسيرتها الطويلة، وتكاملت بتجارب أقوامها وتفاني أنبيائها، ورسل أمها، وليس في آخر عمر الارض حيث يتقاصر مدى الانطلاق الحضاري، فضلا عما في التوسط من معنى المراقة والناي عن أي تطرف مشيم، وهكذا بني الاسلام مسؤولية أمته، ورسالة حضارته انطلاقا من هذا الاعتدال والجدارة فقال (لتكونوا شهدا. على الناس) ولم يجعلها مسؤولية قهر واكراه، بل وجه فيها الى النقد الذاتي: (وكفي بنفسك اليوم عليك حسيبا)، (بل الانسان على نفسه بعيرة)، «حاسبوا انفسكم قبل أن تعاسبوا» كسا لسم على نفسه بعيرة)، «حاسبوا انفسكم قبل أن تعاسبوا» كسا لسم على نفسه بعيرة الما المناسات المناس الما المسؤولية على النقد الذاتي الإسلام عليك حسيبا)، (بل الانسان على نفسه بعيرة)، «حاسبوا انفسكم قبل أن تعاسبوا» كسا لسم على نفسه بعيرة الما الما الما الما الما المناس الما المنان المنان

يجعلها مسؤولية مسيبة لا رقابة عليها أصلا ، بل نصب عليها قيما عزيما رحيما (ويكون الرسول عليكم شهيدا) ، شهيدا بنفسه في حياته وباحكام شريعته وسنته بعد انتقاله الى الرفيق الاعلى ، لقد جعسل توسط الاسلام هذا حضارته ، هفتوحة الابواب ، للتعامل والتفاعل البشريين باوسع نطاق ، وساعد على ذلك نظام الاسلام الاقتصادى الذي يعتمد على التجارة الى أبعد مدى ، والتجارة ترابط وتعاط ، وببادل واتصال دائم ، بين أفراد وطبقات المجتمعات من جهة ، وبين الدول ولاقطار والمواهب والانتاجات من جهة أخرى ، وهى من أكبر وسائل التبادل الفكرى والاستشراف الحضارى ، وقد كان بها تنويه في القرآن ، وأثر في حياة الرسول عليه السلام ، وعمل كبير في نشر الدين الجديد في الآفاق ، ولا سيما اذا أخذنا بعين الاعتبار ، روح الاسلام الانسانية ، البعيدة عن طفيان المادة بشرعه القرض الحسن ورفضه الباقي والتعامل الربوي ، مما كان من أكبر وسائل الوصل بين الاسلام والناس ، واصباغ طابعه الغضاري المشترط على الحضارة الاسلامية .

ثامنا وأخيرا: الاسلام مشباركة وقيم ، واخلاق انسانية عامة ، نُفهر ليس فرديا اعنزاليا ، ولا اعتباطى السلوك ، ونيست قيمه وأخلاقه لابنائه فحسب ، بل هي للانسانية جماه ، وما يعايشها من كل ذي حياة ، يصدر الاسلام عن قيمه الاصلية ، متوفرا على الضوابط المادية والمعنوية من جهة وعلى التضامنية البناءة من جهة أخرى ، بشكل يحقق لهذه القيم حياة ايجابيبة ، فعالة ممنوية في وجود الافراد والجماعات ، ولما كانت الحضارة أي حضارة لا بد لها من نسق عام تجرى عليه حياة الناس في فللها ، وانما تتفاوت الحضارات بعضها عن بعض ، فيما ينفاوت به تبعا لاختلاف هذا البسق في حفارة عنه في أخرى ، وكانت جدارة النسن تختلف باختلاف القيم والاحلاق الانسانية التي ينبت عنها ، وبسمة مداه الحيوى ، فكلما كان النسق صادر عن الفطرة الانسانية ، ملبيا لحاجاتها وكل ما كان مداه الحيوى متنامي المرونة بشكل ، يستطيع معه استيعاب أبنا، الحضارة كلها ، جاذبا الى أسرتها متمثلا لها أكبر عدد من بني الانسان استيعابا منسجما يجعل منهم كيانا حضاريا قاصدا ، متسما بنفس السمات في موازنة لا تحول معها قوة شخصية أفراده ، في نشاطاتهم ، دون

ترابطهم جماعيا ، متماسكين كالبنيان يشد بعضه بعضا ، كلمسا تحققت في الحضارة هذه الجدارة في النسق ، والسعة الجازمة المرينة في المدى الحيوى بمقدار أكثر ، كانت الحضارة أكبر ، وأجدى وأخلد وأثمر ، وخصائص الاسلام في الواقع قد تفاعلت مع أفراده ومجتمعاته تفاعلا ميز حضارته بظهور نسقها العام ، بشكل بارز على ملامح الحياة الاسلامية ، شخصية وعامة ، لقد أقام الاسلام نظامه انطلاقا من الاصل الاصيل ، خلافة الانسان لله في الارض ، وما تقتضيه من الكرامة المخولة ، والجدارة المسؤولة ، كما مر بنا ، فكان من ابرز القيسم التي وطدما اعتبار الشانبة الذاتية للانسان السوى اعتمادا على مبدا مسؤولية الفرد ، في نطاق الاختيار المركب في أساس خلقت ، (ونفس وما سواها فالهمها فجورها وتقواها قد افلح من زكاها وقد خاب من دساها) ، وجنبا الى جنب مع اعتبار ذاتية الفرد الانساني عامة والمسلم خاصة ، يوطد الاسلام نظامه على أساس الشمولية الانسانية فكثبرا ما بخاطب العرآن الناس كافة ، ولا عجب فهم سواسية كاسنان المشط ، وقد بعث رسوله رحمة للعالمين ثم يؤكد الاخاء بشكسل أخص بين المؤمنين : «انها المؤمنون اخوة» ، «لافرق بيسن عسربي وعجمى ، وابيض وأسود ، وأنثى ، وذكر وغنى وفقيس مثلهم في توادهم وتراحمهم كمثل الجسد الواحد اذا اشتكي منه عضو تداعي له سائر الجسد بالسهر والحمى» يسعى بهمتهم ادناهم ، الامر الذي يشعر ابن الحضارة الاسلامية وهو في أوج ممارسته لذاتيته الحرة في نطاق النظام العام أنه جزء من كل ، عمله مشدود الازر بعمل سواه ، وقدرته المحدودة ممدودة بقوة أمته ، لا تهضمه ولا تسلمه ، فهو عزيز الجانب أبدا ، في المساوات المطلقة ، لا يتفاوت الناس معها الا بالنقوى والعمل ، وقد كان لذلك مردودان حضاريان هامان ، أحدهما اقامة الحياة في ظبل العدل والإنصاف على أساس من الطمأنينة التي هي ركن الازدهار الحضاري ، وقد شجع ذلك الناس من مختلف الاديان والاجناس على الدخول في الاسلام أفواجاً ، مستشعرين منذ بداية هذا الدخول حيازة كامل وضع المسلم ، من حقوق وواجبات واعتبار ، بصرف النظر عن كل ما فرط منهم من قبل ، وثانيهما اثارة روح التنافس في الخير ، علما ، وعملا ، وتقوى ، للتحقيق بمراكب الامتياز والكرامة ،مما حمله الله في تطلعات الانسان السوى منذ نفخ فيه من روحه ، الامر الذي يبد الحضارة دائما بعطاه خصيب ونما، مستمر ، ولم يكتف الاسلام باقامة العدل ، ولم يقصره على العسلمين ، بل جعله الحد الادني للتعايش الانساني ، يشمل حتى الاعدا، والمشركين (ولا يجرمنكم شئان قوم على الا تعدلوا ، اعدلوا هو اقرب للتقوى) ، وفي الحديث : «اجعل بينك وبين صديقك الرضا وبينك وبين عدوك العدل » لان العدل ككل الاخلاق الايجابية جدارة أصيلة لازمة في ممارسة بصرف النظر عن الجهة التي ينصب عليها ، وقد حض الاسلام بعد ذلك فوق العدل على الخدم ، الربا كما مر بنا والرحمة والعفو ، والايثار ففي الاسرة : (وجعل بينكم مودة ورحمة) وفي المجتمع : (جنة عرضها السماوات والارض أعلت للكاضمين الفيض والعافين عن الناس) ، ومن هذه الاسس في الفضل والعدل نشأ في الاسلام الضمان الجماعي و توزعت تطبيقه الدولة الحاكمة وأفراد الجماعة الاسلامية ، كل في نطاق قدرته واختصاصه ، حتى يسمو الانسان الامثل الى مرتبة تفضيل الآخر بن على نفسه ولو كان محتاجا (ويؤثرون على انفسهم ولو كان بهم خصاصة) •

أيها الاخوة والأخوات الاحباب :

من معين هذه الخصائص الحضارية في الاسلام ، هندسة جديدة للكون ، وانبثاقا من الفطرة وتلبية لها ، وانطلاقا في آفاق الدعسوة والتبشير ، ومواجهة للحياة في بساطة ويسر ، والتماسا للحكسة وأخذا بالاجتهاد في رحابة حضارية مستوعبة ، وتمسكا بالاعتدال مع شمول وتوفيق ، وتوسطا في كل شيء ، ووصلا وتوثيقا للسروابط الانسانية ، واقامة للحياة على أسس من القيم والاخلاق السامية ، لمشاركة يمارس فيها الفرد ذاته ، في نطاق الجماعة وتحقق الجماعة مصالحها مراعية كل فرد من معين هذه الخصائص نفع الاسلام حضارته لنظام جامع مانع ، رحبا ، ، ، كم لله في الارض بمستوى لانجده ولا قريبا منه في أية حضارة أخرى من الحضارات الإنسانية الشباب :

هذه الحضارة الاسلامية كون كامل مستس الزمان ، معدود المكان سوى الانسان ، والحديث المستوفى عن هذا الاسم خصيب منسر ، ولا يتسم الوقت لاكثر مما كان منه الآن ، ومن أبرز ملامحها تعددا لا

شرحا ، الملاحة الانسانية ، وعبقرية الاستيعاب ، ومرونة التكيف الالتقائى ، وقوة الارتباط والانضباط ، وحسبى فى مرونة التكيف الالتقائى وردا على ما قيل عن الفقه الاسلامى فى نقاش الامس ، أن أورد فقرة قصيرة من مؤتسر الفقه الاسلامى الذى كان عقد فى جامعة السربون فى باريس ، استجابة لتوجيه المؤتسر الدولى للقانون المقادن ، وضم أصاطين علما، التشريع والقانون فى العالم •

لقد استخلص بجلاء أن مبادى التشريع الاسلامي لها قيمة حقوقية تشريعية ، وأن تعدد المدارس والمذاهب الفقهية ضمن هذا النظام الحقوقي الضخم ، ينطوى على ثروة من المبادى الحقوقية والفنية المرموقة ، والتي تتيع لهذا التشريع الاسلامي أن يلبى جميسع ضرورات التكيف التي تطلبها الحياة العصرية .

# أيها الحفل الكريم:

هذه الحضارة الاسلامية صنعها الله ، وحفظ لها ينابيعها أصيلة مافية ، وخصها بلغة مرنة تنفرد بين لغات البشر بالاستقسرار والاستمرار ، مع التجديد والتوليد ، ونفحها من الاسلام بخصائص ليس في سواها ، انها حضارة ربانية وهذا ما يمدها بقدرة البقاء ، صاعدة في الظروف الملائمة للتالق الحضاري ، وصامدة في الاحوال التي تقهر على الانكماش والتوقف و وذلك في تسرقب جو مناسب يساعدها على التالق والصعود من جديد ، لقد مرت بنا عهود وويلات فمزقت خلالها وحدة الامة الاسلامية ، وتوقف مداها الحضاري ، وسطا عليها الاستعمار بمختلف اشكاله ، وخيل للجهلاء الغافليسن أنها نهاية الاسلام ، وظهور الجاهلية عليه ، ولكن الله يأبي الا أن

فبالاسلام وروحه قامت حروب التحرير ، وقهر الاستعمار وكفهقر بالاسلام قامت حرب الجزائر المجاهدة ، وفي سبيل الله مات الشهدا، المليون ، وبنصر الله كان النصر فكان ردا لاعتبار الامة العربيسة الاسلامية في هذا العصر ، وما زال الجهاد مستمرا مع رواسب الاستعمار الكثيرة ، وقد كان من أخطر ما أصاب الاسلام خلال معارك التحرير الحضارى الطويلة هذا الدا، المريع في شخصية كثير من أبنائه وزيغهم عن أصالتهم ، وان هذا الخطر ليزداد اليوم شدة وضراوة

كما بينا في بداية هذه المحاضرة ، بحيث ابتعد التفكير والسلوك في حياة جيل المسلمين عن العقيدة الاسلامية ومثلها العليا ، وكثيرا ما كان ذلك بزعم أو بوهم المدنية والرقى حتى صار العدد الكبير من أبنائها أعزم من خطر أعدائها ، لقد غاب عن أجيالنا المضللة أن أو الرأسمالي مثلهم الاعلى وأما الاسلام فمسكوت عنه على الاقل وقد يقدر كتراث قديم هذا اذا لم يتصد له ولدعاته بالبغى والعدوان، ومن أهم أسباب ذلك تسلط الجاهلية العدوة على مناهج التعليم ووسائل الاعلام في بلادنا ، فنشأت بذلك أجيال تجهل وتجحد أصالتنسا وجدارتنا حتى أصبح الخطر الذي يواجه الحضارة الاسلامية من بعد أبنائنا يرون في الحضارة المادبه المعاصرة باحد جناحيها الشيوعي حضارتنا الاسلامية حضارة صراط مستقيم أقصر خط بين نقطتين بدايته اسلام وروح ، مسيرته سلام وحاضره وحافزه صدق مطلق وقمته حق يقين لانها كما قلنا ربانية ، فهي تنبئق من كينونة الهية وأما الحضارة المادية الصناعية المعاصرة التي تعتمد على الانسان وكشوفه العلمية والتقنية فانها تخضع للضروف البشرية وملابساتها غير المستقرة وتتقلب في بينونتها بين الامة الاله ، والعنصر الالسه والعلم الآله ، والعقل الآله ، والحزب الآله ، والانتاج الآله ، الى آخــر ما هنالك من الآلهة الآفلين تصير اليهم واحدا بعد آخر كي تتوزعهم في أوطاننا وأجنحتها المختلفة وتبقى على كل حال حضارة أرضية تنبثق من صيرورة بشرية ، وواضع في الميزان أن العقيدة التي تنطلق من الكينونة الالهية تثمر في الحياة سعيا ووعيا فيهما من الاستقرار ما يهب الانسان هذه العقيدة سكينة الاعمار ويجعسل حضارته ايجابية متنامية ملبية لكل جوانب الغطرة مسعدة للبشرية وهكذا كانت بالفعل وشهادة التاريخ والحضارة الاسلامية وحياة الانسانية في ضلالها وأن العقيدة التي تقوم على أسس الصيرورة البشرية تثمر في الحياة سعيا ووعيا فيهما من التهاتر والتضارب ما يجعل انسان هذه العقيدة يعيش في قلق ونصب وتوتر أعصاب في ضل حضارة الطين الطاغية التي تسخر الانسان وتسخر منه تعلى له البنيان لتهدمه فوق راسه وتكتشف بعقله وعلمه وبحثه اسسرد الطبيعة وقواها لتدمره بها ، تبالغ في تجنيده للكسب والحسرب حتى لتكاد تجعل منه آلة وتسرف في تحسريره وحريته تحرير عقوق وحرية فسوق حتى تكاد تجعل منه حيوانا فيعيش شقيا حاثرا متمردا قلقا كما نشاهده بام العين في الاجيال المعاصرة وليدة هذه الحضارة الصناعية المادية ، وكما يعيش كثير من أبنائنا في ظل سيطرتها ونقوشها المبسوط على الارض بمعسكريها الشيوعي الملحد والرأسمالي المدعى الايمان زورا سواء بسواء ، تعيش هذه الحضارة الضارة الضالة في انسياق وعجز أو غفلة وافتتان غير منتبهين الى انهيسار المعنى الانساني فيها بحيث تزداد الجرائم وتنحط الاخلاق وتنحل الروابط الانسانية ويتفاقر القلق والمرض والانهيار العصبي ، وادمان المخدرات وينتحر مثلا فراسريكا وحدها حسب احصاماتها الرسمية أربعون الف نسمة سنويا أبها الحضارة التي لا تلائم الإنسان كانسان كما يقول اليكسيس كاريل ، وان توقعه ليتحقق «ان المجموعات والامم التي بلغت فيها الحضارة الصناعية أعظم نمو وتقدم هي الآخذة في الضعف والتي ستكون عودتها الى الهمجية والوحشية أسرع من سواها، ، واننا قوم تعسا. لاننا ننحط أخلاقيا، ويعطى كاريل حكمة في كتابه «الانسان ذلك المجهول»: لا بد من قلب الحضارة الصناعية الحاضرة وظهور فكرة أخرى للتقدم البشرى •

يا شباب هذا اللقاء المبارك ، وشباب الاسلام في كل مكان :

قد آفلس العلم عن اسعاد عالمه هـا نحن رغم اعطا. العلم في رهـق

حضارة الطيس تستوفى نهايتها تريق زاكية الانسان في رهــــق

عاشت وعشنا بها القرنين في كبد حرب الفنا. وسلم الهم والارق

نطوى مراحلها النكسداء في قلق وقهد نخس بالخمس والشبق

السمت منقلب و لامس مقدسرب والعقسل في برق والعسم في نصب والعقسل في برق وما تفيسد ١١٥ ترفهنسا بهما سوى منا يفيسه الميت من حبسق

لا رأسمال ولا دعوى التشــارك في الارزاق تسعــد والارواح في غلـــق

یا ابن الهدی یا فتی القرآن دعه من الاوهام جلجل امر الله ان الق

انت السوريث لما اتنه من اكسل انت الطهور على ادرانها انبشسق

ونقها واغضها خيرا ومرحمسة

أسعد بها الكون انت النور فانبثق

مكبلسون ولا تنفى غسدا نبسا

يا نجم مرق ظلام الليل واعتنىق

لسنا نبال وللقسرآن في دمنا

جلوى من العزم فاطو شقـة اللحــق وطالب الحق لا يخشى غوائله فى الله كـــم طالب للحق فيه لقــــي

هى الطريق طريسق الله واحدة وأشقيساء غرور العقل في الطسرق

غدا سيشرق بالاسالام طالعنا دغم الصعاب وتجلوا غرة الفلسق والنصسر بالصبر والايمان معقده

والمجد بالعرم والاعداد والعسدق

# أيها الحفل الكريم:

ونكبة فلسطين أليست ضربة الهية مسدودة لنتوب الى رشدنا ونعود الحالله ، ولو نحت وطأة المصائب والنوائب فنحمل الامانة بعزم ونؤدى رسالتنا المقدسة بيضاء ، أليست نكبة فلسطين بداية تحول حضارى خطير ينقذنا وبنفذ الانسانية بنا ، من فنك الثالوث الهدام الصهيانية والصليبية والشيوعية ارماصا لتحقيق أمر الله رهو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله) نكبة فلسطين ولا سيما في مراحلها الاخيرة المريرة ، أما متكت زيوفا وشرعت سيوفا واعدت للجانبين حتوفا ولكن شتسان شتسان

فشرع الخنوع الى الاستسلام فى جهنم خالدين فيها أبدا ، وشهدا، الزحف المقدس فى سبيل الله مع اخوانهم من شهداء الجزائر البررة وشهداه الاسلام فى كل زمان ومكان أحياء عند ربهم يرزقون •

انسيغ الحياة في رهج الزيب

ونلوى عن المخاطر عنقا

وكانا قد أزمن البطل فينا

فندونا لا نعرف الحق حقا

الشمارات للخداع متافات

وزور نرقی بھا شر مرقی

ويساق الشعب المكلل بالاغلال

في مسوكب التحسرر سموقا

موهبوا النكبة الضروس عليبه

خنقوا ثورة الجساهيس خنقا

أيها الصم عن دواهي حزيران

بكمتسم فلا تطيقسون النطسق

قد كفانا يا أشقيا، حواكم

أن نسام الهسوان فيكسم ونشقى

سيرى الكون من تمردنا الجبار

ما يسحق الطواغيت سحقسا

ان للفتح موعدا راسخ العزم

وسعيا الى الفهداه وسبقا

بيعة في الجهاد شقت من القدس

الى الخلد دربها الوعر شقسا

يطول الطريق لكن نصر الله آت

وعبروة اللببة وتقسي

# أيها الحفل الكريم:

عدرا لمنابر الفكر من شطحات الشعر وعدرا مرة أخرى اذا كنت استشهدت وسأستشهد بأقوال باحثين أجانب ، فما هى والله عقدة نقص ولكنى أريد أن أجعل بين يدى شبابنا لمؤمن نماذج من آراه

ألاغيار الى جانب ما يتوفرون عليه أصلا من أبحاث علماء الاسلام لتكون حججا لهم وبراهين في مجالات الدعوة والحوار ولا سيما في أوساط أنصار الحضارة الغربية وأبنا. الثقافة الاجنبية من شبابنا وما عددهم بقليل ، عسى أن يهز ذلك أونار فلوبهم ويجلوا غبار عقولهم ويردهم الى علميتهم وأصالتهم ردا جوانيا ، واسمحوا لى وقد استعرت هذه الاصطلاحات من السيد الوزبر والدكبور عنمان أمين ، أن أتبنى الى جانب ذلك ، الصبيحة المؤمنة والمطالب الواعية الهادئة الني جاءب فى محاضرة الاستاذ الجليل الحبيب بلخوجة وأن أشيد بهذا اللقاء الهادف المبارك وأشكر العاملين له والداعين له شكر المستعد المستزيد سعيدا بمشاركتي فيه ، ضارعا إلى الله أن ينولي الاسلام ورجاله بالتأييد والتسديد لنكون على مستوى أعدائنا وأعبائنا يسل على مستوى رسالتنا الخالدة الرائدة المقدسة خير امة اخرجت للناس رحمة للعلمين ، يقول فيليب حتى : أن الشرق الاسمالمي اليوم في مطلع دور جدید فی حیاته العلمیة کما انه فی فجر طور نسمیه دور الابداع والابتكار ضمن اطار الميراث الخالد من القيم الدينية والادبية ولنا أن نتكهن بأن أبناء الثقافة الاسلامية على اختلاف بيئاتههم سيكونون بقسطهم في خدمة المدنية الانسانية بما يجعلهم خلفساء جديرين بالميراث الذي تركه لهم أسلافهم) • ويقول الدكنور غوستاف غرومبون الاستاذ بجامعة فينا ثم في جامعة شيكاغو اليس من المؤسف أن الشعور الثقافي الاسلامي لم يزل بعد متخلفا عن النحرر السياسي الاسلامي ، وأن نصيب العالم الاسلامي الجديد في ميدان البحث العلمي الانساني لم يرتفع بعد الى مستوى مناسب أن البحث التاريخي عن الطرق العلمية الغربية قد قبل نظريا ولكن المسافة لاتزال واسعة بين تبنى المنهج وبين التعديل المناسب في القيم والخطط التقليدية ، ولا يعنى هذا طبعا التخلى عن الاصالة وانما مي الخطط والاساليب، فغوربون نفسه يقول: ان حركة داخلية \_ اسمعوا ياشباب لحركة احياء دين في بيئة ثقافية نكون عاملا منشطا فعالا في اعادة تنظيم نموذج الحياة كله لتلك الجماعة ،أكبر أثر من الاتصال بمدنيات أخرى مهما كانت الاقدمية الحقيقية أو المتخيلة للنفاف المؤثرة ، ومهما كان الحرص على التكييف بها ، ويقول ، ان الحفائي والاوامر التي جاء بها الوحي والتي تمثلت فيحياة الرسول ومي تنطيم

الجماعة الاسلامية الاولى لا تحتاج الى أكر من جلاء الاصداء التى علقت بها خلال التاريخ لتصبح صالحة للاستعمال • في أيامنا الحاضرة غرومبون هو الذي يقول: ومادة الوحى لا تنفذ ولكن النقص في فهم الانسان اياها ، غير أن حاجات العصر الحاضر سنغنج عيون المؤمنين للحل الناجع الذي احنواه نص القرآن وبينه عمل الرسول •

أيها الاخوة والاخوات الاحباب :

لابه أن توجه الجهود كل الجهود في ماثر مرافق الحياة لاقامة معنى الاسلام من جديد على أصالته الصرمدية التي تجعل منه عالم حقائق وفضائل ايجابية فعالة لا يتغير جوهرها وان تغيرت صدورها في الزمان والمكان والانسان ، هذا البجديد المستمر لحقيقة الاستلام الثابنة التي يجب أن يكون لفاؤنا المبارك خطوة جديدة صادقة ثابتة ماضية فيه ، هو المذى سيحرك الحضارة الاسلامية وينقذ فلسطين ويحقق وحدة أمنا مرة أخرى وينفذها وينفذ بها الانسانية بنواميس الله وحوله وقونه :

الهون الهون في دربي وفي حدفي

اظل امضى غيسر مضطرب

ما كنت من نفسى على حذر

او کنت مسن رب علی ریب

ما في المنايا ما احاذره

الله مل القصد والاربة بسم الله الرحمن الرحيم «ثم جعلناك على شريعة من الامر فاتبعها ، ولا تتبع أهواء الذين لا يعلمون انهم لن يغنوا عنك من الله شيئا وان الظالمين بعضهم أولياء بعض والله ولى المتقين ، هذا بصائر للناس وهدى ورحمة لقوم يؤمنون صدق الله العظيم •

والسلام عليكم ورحمة الله تعالى وبركاته

# منشـــورات وزارة التعليم الأصلى والشؤون الدينيــة مسلو كتساب ( بالفرنسية ) في 3 اجسزاه

-----

الاضتئاللا

# عدّد خياص بالبقرن الخيامس عشر العبشرى



السنة 8 و 9 أو العجة 1399 هـ محرم ـ صفر ـ يع الاول ـ 1400 هـ نوفمبر ـ ديسمبر 1979 م · جانسفي ـ فيفسري



# الاصت

مجلسة ثقافية شهسرية تمسدر عبن : أَنَّمُ وزارة الشؤون الدينية . و اسسهسا مولود قاسم نایت بلقاشم فی معرم 1391 هـ ــ مارس 1971 م

- هذه المجلة مسرحر ، وليس كل ما ينشب فيها معبرا بالفسرورة عن أرائهـــا . وباب المنساقشة والرد فيها مفتوح للجميع
- المقالات التي ترد الى المجلسة لا تسسرد الى أصحابها ، نشرت أو لم تنسسر ٠

# قيمة الاشتراك السنوى:

في الجزائس : 20 د . ج

في الخارج: ما يعادلها

الاشتسراك للطلبسة ! 18 دسارا

# التحسريس:

12 ، نهج على بومنجل ــ الجزائــ ا

تليفون : 74 -- 88 -- 64

# المراسلات الخاصة ب:

إساحة ابن باديس \_ الجزائر العاصمة الاشتسراكات

62 - 67 - 14 : tuite \

( الحساب الجارى : وه وه وو

التسوزيسيع ) ممندوق البريد : <sub>93</sub>

الثمن 2 دينار

# بن الله الرَّمْ الرّ



# فهرس العسدد

| ٤.      | لافتتاحم |
|---------|----------|
| الحالده | المعجسرة |

اله حلى والعلمان في الاستسلام عند المعتسرلة وتعص المفكر بن المناحرين

اردعار الحصاره ۱۱هکر الاسلامین فی الغیسرت الاسلامی ودورعما فی بهصة اوروا و بقطبها مجهدات المسامن فی علم الحفرافیا

ر مه عسر فران حافله من بارانج الاسلام في أفرانقيا والتطورات الحديدة

مدلات مسلمة في الداري الهجرية الفي الهجرية الفي الإسلامي أصوله وحصائصه السحديد والمجددون في الاسلام يحو منهج اسلامي افضل

من قواعد النماء لمنهج العمل في القرن الخامس عشر الاسلام والمهضة الحديثة

المالم الاسلامي بين مواحهة المحدى والحلق الحضاري على يصدح المالد الاسلامي كمنة دوليه بالله في القرق الحامس عسر المحامس عصر المحامس عسر المحامس عسر المحامس على المحامس عسر المحامس على ال

الاحلاق والمطم الاسلامية اسس عفيدية وأفاق عن الى عره المسلمين من سمل "

الاستلام عامل وتنسى الأنباب السحصية الحزائرات. أمام معاولات الانعمام خلال القرن 19

مجاب من الرابع الهجرة المتولة ، ولمدة من حياة حدر الل الحطاب المرابع الماد ال

حمه لراس السنة الهجرية

| 2  | بوعلام باقي        |
|----|--------------------|
| 13 | محمد الصالح الصديق |
| 31 | احمد حماني         |
|    |                    |

د • أبو عمران الشبخ

| 113 | بعيي بوعزيز      | د٠ |
|-----|------------------|----|
| 145 | عبد القادر حلىمي |    |

102

| 181 | د عبد القادر زبادية      |
|-----|--------------------------|
| 194 | د. آحمد بن نعما <b>ن</b> |
| 202 | صالح بن قربة             |
| 165 | نبد الرحمن الجيلالي      |
| 271 | د عبد الرزاق قسوم        |
| 279 | انسور الجنسدي            |
| 282 | عبدود علواش              |
| 291 | عبد اللطيف عبسادة        |
|     | ·                        |
| 200 |                          |

| 298 | اسماعيل العربي     |
|-----|--------------------|
| 307 | د٠ احمد عبروة      |
| 324 | محمد الهادى العسني |
| 330 | د، صاری الجیلالی   |

| 338 | عبلي مرحبوم  |
|-----|--------------|
| 357 | احمد بن ذباب |



# الافتاحة



السيد بوعلا مربّاقي

# وداع العرن الرابع عشرواستعبال لغرن الخاسعشر

بسليله الرحمال تحسيم

وصلى لله على سيدنا محد خانم النبين وعلى آله وصحبه ومن والاهم باحسان إلى بوم الدبن،

مانحن نودع قرنامضی، ونستقبل آخر أتى: فوداعاً - أيها الغرن الرابع عشر - بمامضی فيك من احداث وعبر، وحلو و مر،

وأهلا وسهلابك أبها القرن الخامس عشر فقد أشرقت علينا أيامك بالأمل الباسم المبشر بالمستبل العظيم نسأل الله أن يجعل أيامك وشهورك وأعوامك ظروفا للعمل الصلل ، والرقي والازد هار في أمة الاسلام وللسلام والوئام بين جميع أبناء الانام .

القرون والعقود في حياة الأمع والسعوب انعا أه من بند السنوات والشهور في حياة الافراد ولقد أق على أمد الاسلام وشعب الجرائر من أركانها-أربعة عشر قرنا من قاريخ حافل ، وما تزال فتية ، قوية متطلعة . تعلل من الطاقات الروحية والمادية ، ومر المبادي السامية ما يجعلها تنظر الى المستقبل بتغاؤل كبير . وأمل عظيم ، لتقوم بدور بنا و في حضارة الانسان وأمنه ورخانه .

وأثناء القرون الماضية من تاريخها الطويل مرت عليها أيام عز ورخاء ويسر، وأيام هوان وبؤس وعسر وشقاء فلم تبمل أيام النعمة ، ولم تيأس أسام المحنة . بل ثبتت مؤمنة صابرة رصينة في كلنا الحالتين وقوفا عند قول رب العالمين: "لِكَيْلا تَأْسُوا على مَافاتَ مَ ولا تقرحوا بما اتاكم". وقد وجدت غاية الله تحقّ بها كلما توجهت اليه ، واعتصمت بحبله ، عاية الله تحقّ بها كلما توجهت اليه ، واعتصمت بحبله ،

لقداخنارت أمذا لاسلام- بإجماع الصحابة أبسام عمرين الخطاب في السنة 17هـ جمرة النبي (ص) مزمكة الحالمدينة مبدأ لتاريخها، ورويعن عمر، رضي اللدعنه، عبارة ستخلل خالدة خلود مواقفه، حيث قال " المجرة فرفت ببوللي والباطل فأرخوابها "انهاكلمذ صدق وادراك عين لايفولها الآمثله. لأن الججة بالفعل كانت للاسلام أعظم انتسار، وللكغر والعدوان أكبرا ندحار، وبفضلها نشأت الأمة الاسلامية. وماجاء الاسلام الابإيمان عميني، ونص عيم للعقيلة عرين ، واستعامذ في السلوك ، وعمل مناكم لحبر الدنسيا وسعادة الآخرة، ونعاون بين الناس على البر والتغوى، وكف عن الانتم والعدوان، واحسان كامل، يعرالناس، وعدك مطلق شامل بينهم كلهمر، فلافضل لعربي على العجمي ولا لأبيض على السود الابالنعوي. فغضى الاسكرم بنعالبمد الخالدة السمحاء على الطبقية ، ورَفِّع شأن المرأة ، وجعل أمرر الناس شوري بينهم.

وكان الاسلام حربا أن يجد فبولاو تفهما مر بني الانسان في كل زمان ومكان . ولكن العشوف شنشنة طوائف من البشر منذ كانوا على ظم الأرض لقد بعث الله بمكة في الأميتين رسولامنهم بيت لو عليهم ايات الله ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والمكمة، ويخرجهم من الظلمات الحل النور . غيران المترفين من قومه كبر عليهم ماكان يدعو إلىه، فأعلنوا الكغر والعصيان، وبادروا بالانم والعدوان، ولمريكتغوا بالكغر لانفسهم بلنجاوزوا بدالي غيرهم وصدوا الناسعن الايمان، وعذَّبُوا مَنْ قَبِل الاسلام، فسن قتيل وجريج، ومن سجين وسليب، ومن عار وجانع ومفتون، لمريكد ينجو أحد من أذ اهم، وبلغوا الى الرسوك وذويه اذ وقغوا دونه ولمريسلموه اليهم ليغتلوه . واستم عدوانهم يستشري مدة ثلاث عشرة سنة . حتى اذ استيقن المجرمون أن نورالله لايطفئونه

بافواههم وأن الإيمان سطع نوره بيترب اجتمع كبراؤهم بدار الندوة ورددوا الرأي في واحمة من المكر الكتاريقترفوند وإما أن يسجنوه سجنا أبديا حتى المون وإما أن يخرجوه من مصة مشردًا وإما أن يقتلوه فاجمعوا على قتله بكيفية شيطانية وإما أن يعدر دمد وبادروا بحصار بيته "وإذ يمكر بك الذين كغزوا ليتبنوك اويقتلوك أو يخرجون ويمكر الله خيرا لماكرين "فأعي جريمة عظمى لوتم مكرهم ؟

لقد خرج الرسول إلى المجرة بإذ ن رب الله الله منه والنجأ الله الله المصرعة والنجأ مع صاحبه أبي بكر الصديق - إلى الغار بجبل سنور جنوبي مكذ ، واشتد الطلب و بلغ الاعداء الى فعم الغار بحيث لو طأطأوا رؤوسهم الأبصروه ، وخفق فلب الصديق أن يصاب رسول الله صلى الله عليه وسلم

بأذى، وكان قلب الرسول في اطمئنان الى ربه ونميره "إلاَّ تَنْمُهُرُوهُ فَقَدْ نصرهُ الله اذْ أُخْرِجِهُ الذين كغرُوا ثَابَى الشَيْن! ذَهُما في الغاراذ يقول لصاحبه لا تخزن إن الله معنا، فأنزل الله سكينته عليه وأيده بجنود له تروها، وجعل كلمة الذين كغرُوا الشغلى، وكلمة الله تربر حكيم ومن بنصره الله فلا عالب له. ووصل الى المدينة بأمان وسلام في يوم الاشين 12 من ربيع الأول، فوجد جند الله مدجين بالسلاح مستعدين لدفع العدوان بالعدوان.

لقدكانت المجرة ذصرًا عظيما للاسلام: بنجاة الرسول عليه الصلاة والسلام، وببناء الدولة الاسلام الأولى، وانخاذ المدينة عاصمة لها يجب على كلمسلم أن يهاجر اليها للجمع فيها تاركا أرضه وأهله وماله إن حال شيء من ذلك بينه وبين المجرة . وبإنناء جيش فوي كماية الدعوة ، وتنغيذ الأحكام، وسيادة النظام

وضمان الامن، والدفاع عن الأمة . وبيناء المسعد ليكون معبدا وبيتا للديذكر فيداسمه ويسبح لدفيه بالغدو والآسال، ولبكون مدرسة جامعة للغقه في الدين، ونعلم العلم المملل ، وفهم الحياة ، وليكون مجلى أمذ تختم فبدوند برشؤونها وتتشاور ف أمورها من الحوف والأمن. فالعجرة حققت وجود أمذ الاسلام ودولته الأولى، وبيّن رسوك الله صلى الله عليه وسلم كيف يكون التعايش بين الجماعات المتخالفة من المنساكنين مخدين في الدين أو مختلفين. آخى بين المسلمين من الانصار والمهاجرين، وعقد لليهود بالمدينة عقودا ينالون بهاحرية عقيد نهم وندينهم، والأمن في أموالهم وأنفسهم وأهليهم، علىٰ أن لا يعينوا عدوًا على المسلمين، لقد طبَّن مالععلماكان قد أنزل عليه" لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِي دِينٌ وماأنوك عليد من بعد" لا إحْرَاهَ فِي الدِّبن "

ولكن البهود خانوا وغدروا، فنالوا جزاء الغادرين الخائنين .

لهذا انخذ المسلمون سنذ المجرة ، من أوك المحرم مبدأ لناريخهم،

ومنذالسنذالأولئ منالجرة نوالت علىالسلمين الدروس والعبر بعنايذ من ربهم الذي وعدهم النصر المبين مااعتصموا بحبله المتين، وماساروا على سنذ الله في الخلق أجمعين ، وإنّ الحياة دفاع ومغالبة وجهاد، ولو لادفاغ الله النّاس بعضهم ببغض لغسنت الأرْضُ ولَكِنَّ الله ذُ و فَمْهِل عَلَىٰ الْعالمين ". وان الله لايغير مابغوم حتى يغيروا مابانغسهم، واندف جعل العاقبة للمتغبن السهابرين، وقد اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهع ليكونوا ابدًا مجاهدين الجهاد الأصغرفي ميادين الغتال، والجهاد الأكبر في ميادين الحياة ، يدفعون بغوة وعزم كيد الأعداء وشهوات النفس الأمارة بالسوء

إن السنوات العشر بعد الهجرة كونت من المسلمين أمذ قوية متينة متماسكة لاتعه. ومأكانت وفاة رسوالله الاعينة زادتها صلابة وفوة ، واستطاعت ان تقهر المرتدين ، وتحدفته المنعرفين انمرأس ستجهوريذ الخلغاء الراشدين جمهورية منالية لمريعرف البشرعلى مختلف الأزمان أفوم والاأعدل ولاأرحم منحكامها. وفي زمنها انتشرالاسلام واتسعت حدود دولتد، وسلغ وطننافي بلاد المغرب: حمله اليد أجدادنا من الصُّعابة والتابعين، وتعبّله منهم أجداد نامن الأحرار الامازيغ، وانصهم الغريقان في بوتقة الاسلام، وألف الله بين فلوبهم " لَوْ أَنْفَقْتَ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا مَا أَلَقْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِئَ ٱللَّهُ أَلَّفَ بَسْنَهُمْ. ".

إِنَّ تَارِيخِ الْاسْلامِ تَارِيخِنَا، وأَبِحَادِ أَمْنَهُ أَجِادِنَا. وَعَزِنَهُ عَزِنَنَا. " وَلِلْهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ اللَّالَةُ وَاللَّهُ وَال

وبفيهل الاسلام تماسكت أمتنا، واحتفظت يشخصيها العوية واستطاعت أن تخرج من المحنة سالمة قوية.وهاهي دولتنا قائمة، ورايتنا مرفوعة، وأمتنا سامدة ، رغمان قربنا وثلث قرن من فاريخها كان ظلما و خلاما و عوامل فتنة و انحلاك. أيها الشعب الجزائوي المسلم، لقدكان جزء من الغرن الثالث عشر، ومعظم الغرن الرابع عشرمن العجرة أبامر بلاء وجهاد وعسر وظلم وظلام في تاريخنا، لكننا لمرنياس من رحمد الله، ومااليأس من طبيعة المؤمن، في المرنا وتبتنا ومهبرنا حتى جاء نا نصر الله. فالحمدله والشكر.

وقد ودعنا القرن الرابع عشر، واستقبلنا القرن الخامس عشر فعلينا أن مختق في هذا الغرن ما تصبو اليد أمتنا، بمتابعة الجهاد في كل الميادين، وان ميادين الجهاد في داخل البلاد كثيرة، ومن أعظم ميادين الجهاد في داخل البلاد كثيرة، ومن أعظم

اعدائنا الجهل والتخلف، والغساد، والانحلال، والانحلال، والانخراف، والأنانية، والكسل.

وهي في الخارج ذود عن الكبان، ونصرة للمستنهعين في كلمكان حتى لا يحرموا حقه مرفي الحياة الذيكتبه الله لهم يوم أن خلق الأرض ومن عليها فاستخلفهم فيها مثل ما استخلف غيرَهم ورحم الله عمر بن الخطاب صاحب العولة المشهورة "مني استعبد تما لناسل وقد ولد نهم امها تهم أحرارًا".

وغن لانويد لأحد شرًا، وانما نويد لشعبنا وأمتنا الاسلاميذ الأمن والرخاء والحرية والرقي والازدهار. ومن الله نستمد العون والنمهر.

وهنيئًا لأمذ الاسلام عامذ وللمسلمين الجزائر خاصة بالغرب الخامس عشر م

و (استلام عليهم ورحمن الله وبركانه





# المعجرة الخالدة

الاستاذ محد المباغ العبديق

# تمهيــد:

عندما طلبت منى مجلة (الأصالة ) الغراء ـ مشكورة ـ أن اكتب عن القران الكريم بمناسبة حلول القرن الخامس عسر الهجرى قبلت الطلب مبتهجا ورايت انها فرصة ثمينة للمساهمة في هذه المناسبة العلوية ، والسائحة المباركة ، الـتى تهـل على المسلمين وهم في حاجة اكيدة منحة الى هذا الكتاب العظيم الذي أحدث اكبسر انقلاب عرفته البنسرية في مختلف عصورها ، ليسحدوا به عزائمهم ، وعقولههم ويقوموا اخلاقهم وسلوكهم ، ويوحدو! صفوفهم وكلمهم ، وبجمعوا هي ظله كـل ما فيهم من عناصر القوة استعدادا لنجهاد : دكبر من اجل حياد افضل نجتمع فيها عزة الاسلام وعزة الاوطان .

ولكنى عبدسا فكرت في الموصيوع تصافلت امام عطبته ، وشعرب برهسة الموقف وقلت في دفسي المسادا عسى أن القول عن هذا الكتاب الذي وصل الأرص بالسماء ، ورفعها اليها ، وانار صلبتها، وهجر فيها الحياة ، وايقط الشعليور العالمي ، ويهمل بالمشرية التي المستوى اللانو بها بعد أن كانت في الدرك الاسمام من الانجفاط ،

ولذرى عددما تصديب للموصيوع وامسكت بالدلم تشجعت وجمعت قواي و ولكن بداخلتي العرور واعترابي ما يعتري الاسدن في بعض الدرات وقلسب في مسى وبسب قد عشب على هذا الكتاب درا بعرمة الاطفار وكتبت فيه كثيب وما ران اكتب ، فلتكن كلمتي عسبر القران حامعة وافية تنيق بالمناسبة و ولكن سيرعان ما أفقت الى نفسى ، وانفلت من غروری ، وتبینت خطسای . وتخيلت طيرا صعيرا ، يحوم عسسلى شاطىء المحر ، يتسامى ويتدانى ، ويسرح ببطره في عرص البحر وطوله، وأحيانا يركر بصره في أعماقه ، وهنو هی کل ذلك برید آن بتعرف علی هــــذا المحلوق العجيب بكن ما عليه من الافلاك والسفل العطيمة ، وبكل ما هيه مسلل الحيوان ، والنبات والرهر ، والنزلق، وان يدرك ما يعكسه من روعة الجمسان الطبيعي ، وما ينطق به من حكمة المندع، وعطمة الحالق ٠٠٠ ويسي الطيسسر المسكين أنه بجانب البحر صعيف عاجر ، ان رأى شيئا حفيت عنه اشبياء ، وان علم أمرا غابت عنه أمور ، وأن أدرك سرا دقت عنه اسرار ، فأنا الطير ٠٠ والقران البحسر ١٠ ان أما حساولت أن أهى بما يستحق هدا الموضسوع ، وان أقدم عنه دراسة جامعة ٠٠

ولكن ان تعذر ذلك فلا اقل مل أن اقدم محاولة دراسية لبعص جهوانب القران وموضوعاته عان وفقت فذلك غايتي ، وان تجافاني التوفيق فعرائي ان لمي اجر من اجتهد وأخطأ ٠

## القران الكريم:

القرأن هو كتاب المسلمين الاكبر . ودستور البشرية الاعظم ، ووحى السماء

محمد صلى الله عليه وسلم ، فكـان عظم معجزة لاعظم نبي ٠

واقل ما يوصف به هذا الكتاب انسه المعلم النصوح ، والمربى المخلص والمعيار الصحيح ، والحجة القاطعة والبرهان الساطع ، والذبراس الهادي ٠ يتبت العقول المصطربة، ويداوى القلوب المريضة ، ويروى النفوس المتعطشة ويذدى الجوانح الصادية ، ويهسدى الانسانية الضالة ، ويحيى الضمائر ويجلو صدأ الارواح ، ويرين مسا ران على الافددة ، بالبراهين الواصحـــة والايات البينة ، ويحقق لمن اهتدى بهديه وسار على صوئه سعادة الدبيا وسنعادة الآخرة

( وليس في وسع القلم أو اللسسان مهما كانت مقدرته البيانية أن يحيسط بشان القرآن ووصع ما احتواه مسن الدقادق والحقادق والاسرار ، اذ هـو كتاب الدهر كله ، وما الفرد في جيــــ الا ذرة في فضاء ، وما الجبر في رمن الالبنة في بناء ، وما الزمن أو الدهر الا مقدمة محدودة لعالم البقاء ، فكيف الاحاطة به وعقول البشر جميعا تلتقي عايه فتجد نفسها مع الكون جميعه ومع الدهر كله ) .

فلنترك وصف القرآن اذن ليصفه دن انزله ، ووصفه أبين وأفصح ، وأدر راوضح ، وأصدق وأقوم ، قال اللب تعالى . " كتاب أحكمت أياته ثم فصلت الذى ذزن به الروح الامين على سيدنا من لمن حكيم خبير " وقال . " هذا بلاغ

للذاس ولينذروا به وليعلموا انما هسو الله واحد وليذكر أولوا الالباب وقال المتاب مبين يهدى به الله من اتبع رضوانه سبل السلام ويخرجهم من الظلمات الى النسور باذنه ويهديها الى صدراط مامتقيم وفال المتقين وقال المتاب افزاناه وموعظه للمتقين وقال الكتاب افزاناه اليك مبارك ليدبروا اياته وليتذكر اولوا الالباب وقال النها القران يهدى المتقي هي اقوم ويبتس المؤمنين الديسن يعملون الصالحات ان لهم أجرا كبيرا الوقال الفاله والهزل.

اما من نرن عليه القران فقد وصفه مابلسع وصف ، وصوره اصدق تصوير، احرح الترمذي في سننه عن علي بسس الى طالب كرم الله وجهه قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقون

(اما انها تكون فتنة . قلت . همسا المخرح منها يا رسون الله ، قال . كتاب الله تعالى ، هيه نبأ ما قبلكم ، وخبسر ما بعدكم ، وحكم ما بينكم ، هو الفصل ليس بالهزل ، من تركه من حبار قصمه الله تعالى ، ومن ابتعى الهدى في غيره أضله الله تعالى ، وهن حبل الله المتين، وهو الذكر الحكيم ، وهسو الصراط المستقدم ، وهو الذي لا تزيغ به الاهواء ، ولا تلتس به الالسنة ، ولا تشبع مسه العلماء ، ولا يخلق على كثرة السرد ، ولا تدقصى عجائبه ، وهو الذي لم تنته ولا تدعيا يهدى الى الرشد فآمنا به اللهراء ، وهو الذي الم تنته المجال الدسمعة حتى قالوا ، انا سمعنا قرانا عجبا يهدى الى الرشد فآمنا به »

من قال به صدق ، ومن عمل به أجلس ، ومل حكم به عدل ، ومل دعا اليه ، هدي الى صراط مستقيم ) •

هالقران اذن حافن بالرمن كله ، ماضيه وما حوى ، ومستقبله بما سيحدث هده مما يخطر على دسان ومنا لا يخسطر . وحاصره دما يعج ويحيش س مشاكس محتلفة ، وقصايا متنوعة ، يقف منها حميعها مودف الطبيب النصوح ، والحكم العدن ، والعائد الامين ، والموحة الرشيد، عيمالح الرعن ، ودحن المشكل ، ويصع الحدود . ويرفع معالم الهدى ، ويثيسر دواهع الرحمة ، ونوارع الوئام والاخود والتصامن ،

#### اسمىسة :

اسمه القران ، وللقراء في اداء هذه الكلمة طريقان تحقيق الهمرة فيها ، واهمالها منها ، همدهم من يعراها ( الفران ) بالهمزة ، ومنهم من يقراها ( القران ) فهذا اللفظ اذا همز وهو وقنص الاكتر ماحود من قرا بمعنى تللا ، وتنص بعض المعاجم العربية عسلى ان القران مهموزا ماخود من ( قسرا ) بمعنى جمع لانه يضم السور ، بعضها الى بعض ، وقد ذهب الى هذا الراي كثير من المفسرين ، وهو فون يرصبح لانقد وبالتالى للبطلان ،

وذلك لان القران سمي قرأنا لأول مرة عن سبورة ( المرما ) عن قوله تعسالي ، أن علينا جمعه وقرآنه » وهي السورة الثالثة بحسب النرون فلم يكن قد حمع فزل ، وقان صلى الله عليه وسلمم السور حينئذ

> والرأى المنطقى المحتار الذى نرياح الديه هو انه ماخوذ من قرأ بمعنى تلا ، فيكون القرآن هو كتاب الله تعـــالى المتاو ٠٠ وعلى هذا قون الشاعر العربي فى مرثية عثمان :

ضحو باشمط عنوان السجود به يقطع الليل تسبيصا وقرآنا

واذا لم يهمز هذا اللفظ فهو من (قرن) بمعنى ضم لضمه السهور والآيات والحروف بعضها الى بعض ، وقيل من الفرائن لان الآيات يصدق بعضها بعضا، ويشابهه ، وقد نسب الى الفراء •

والراى المختبار أن الليفظ مهموز ويحذف همزه للتخفيف

ويعبر عن القران أيضا باسماء أخرى ك ( الفرقان ) و ( الكتاب ) و (الذكر) وقد تبلغ اسماء القرآن نيفا وتسعين اسما ، ولعُلماء القرآن ورجان اللغسة فى معانى هذه الاسماء واشتقاقه\_\_\_ا وتصرفها أبحاث وتأليف

وهذد الاسماء في الغالب ليست الا صفات للتنزيل كالهدى ، والشفاء ، والرحمة ، والموعظة ، والحكمية ، والبركة ٠٠

#### نزولسه:

جاء التعبير بمادة ( نزول القرآن ) وما تصرف منها في الكتاب والسنسة قال تعالى : « وبالحق انزلناه وبالحسق ما نزل به جبريل من رب العالمين هل هو

ر أن هذا القرآن انزن على سبعة أحرف )

وشرف الله القرآنبان جعل له ثلاتة تنر لات

التنسر الاون الى اللسوح المحفوط ويدن عليه قوله تعالى " بل هو قرآن مجيد في لوح محفوظ » وكان ذلك جملة لا مفرقا ، لانه الظاهر من اللفظ عند الاطلاق ، ولا صارف عنه ، ولان اسرار التنجيم لا يعقل تحققها في هذا التنزل ٠

التنزل الثاني الى بيت العرزة في السماء الدنيا ، ويدن على ذلك قوله تعالى ( في سورة الدخان ) « انسسا انزلناه في ليلة مباركة » وفي سيورة القدر « انسا أنزلنساه في ليسلسة القدر وفى سورة البقرة « شهر رمضان الذى انزل فيه القرآن » ·

التنزل الثالث الى العسالم الارضى بواسطة امين الوحى جبريل عليسه السلام ، ينزن به على قلب محمد صلى الله عليه وسلم ، ودليله قوله تعالى « نزل به الروح الامين على قلبك لتكون من المنذرين بلسان عربي مبين » (١) ·

وكيفية أخذ جبرين للقرآن من الله تعالى قضية تناولها كتاب ومفكسرون بالبحث ، ولكن الذي ينبغي التسليم به انها من قضايا الغيب التي لا يعلمها الا الله ، وكن ما قيل من الآراء يعوزه الدليل عن المعموم ، على ان السندى يهمنا اكثر في موضوع التنزيل هـــو القرآن للفظه ومعداد ؟ أو هو بمعدداه دون لعظه ؟

الذي لا مجال للشك هيه هو أن ما نزل به حدرين على محمد صلى الله عليسته وسلم هو القرال بلفظه ومعناه .

الما المعنى فامر لم يرتق اليه شك عاقر مند نزن القرآن ، واما اللفك فقد رغم بعض المتقولين المسفيك ان اللفظ لجبرين وان الله كان يوحى اليه المعنى فقط ، ومنهم من ذهب الى أن جبرين كان ينزن بسعانى القرآن عسكى الرسون وهو يفرعها في قالب عربي ، والقولان باطلان ، بن هما سخيفكان لا نقول نهما عاقل منصف ، لانهميا بعارضان صريب الكتياب والسب

محدرين نرل بالقران لفطا ومعسدى لا دحر له ولا لمحسد في لفط من الفاظه، ومذا كان معجرا ، وانما جبرين أوحاد الى محمد ، ومحمد وعاد وحفظه ، تم بينه وهسرد ، وطبقه ونفذه ، وهي القران الكريم نصوص كثيرة على ذلك منها ، واذا لم تاتهم بأيه قالوا لو اجتبيتها ، في انما انبع ما يوحي الي مسن ربي ، وانك لمتلقي القران من لدن حكيم عليم، واذا تتلي عليهم اياتنا بينات قال الذين ، واذا تتلي عليهم اياتنا بينات قال الذين بدله ، قل ما يكون لي ان ابدله من تلقاء بعله ، قل ما يكون لي ان ابدله من تلقاء نفسي أن اتبع الا ما يوحي الي اني اخاف ان عصيت ربي عذاب يوم عظيم، ،

وبرر القران الكريم سحما ( مقرقا ) في المناسبات التي تتطلب دلك ، واستعرق ه ا البرون مده تبتدي، بمبعثه صبيلي المه عليه وسلم وتبيهي بقرب ابتقاله الى الرفيق الأعلى ، وتقدر هذه المبدد بيضعة وعشرين عاما .

ودلين التنجيم قوله تعالى فى سورة الاسراء « وقرانا فرقناه لتقراد على الناس على مكث ونزلناه تنزيلا» وقوله ف سورة الفرقان «وقال الذين كفروا لولانزل عليه القرآن جملسة واحسدة ، كذلك ، لنتبت به فؤادك ، ورتلناه ترتيسلا ، ولا يأتونك بمثل الا جنناك بالحق واحسن تفسيرا » •

ولدرول القران منحما حكم واسترا يمكن احمالها فنما يلى

1) تنبيت النبى صاى الله علبسه وسلم وتقودة قلبه ، لان هى تجديد الوحي وتكرار درون الامين من قبل الله تعالى على ببيه سرورا يملا قلب الرسسون ، وبهجة تشرح صدرد ، وانسا يعمسره بالطاليب والاس ، وهى كل نوبة من دوبات التنزيل المنحم معجزة حديسدة تقرع ادان المشركين ، وتتحداهم ، وتحمل هى كل كلمة ، وهى كل معنى سرا دقيفا، وحكمة بليعة ، وحجة واعجارا ، ولا ريب ان المعجرة تقوي عرمه ، وتشد ازره ، وتضاعف صبره ، باعتبارها مؤيدة له، ومشجعة ، وحاذلة لخصومه ومخرية ،

وقد يكون لكشف حال المنافقين ، ورفع الستار عن وجوههم الحقيقية ، ليأخذ الرسول منهم حذره ويعاملهم حسب وضعهم الحقيقى ، وحتى يتوب عن يشاء منهم أن يتوب .

وتجد هدا هي مثل قوله تعالى من سوره البقره " ومن الناس من يقول امنا بالله وباليوم الأخر وما هم بمؤمنين، يخادعون الله والذين أمنوا وما يخادعون الا انفسهم وما يشعرون " (الأيات)

وهذه الأيات وهي ثلاثة عسره اية فضحت المنافقين ، وهتكت استارهم ، وكشفت الرسول سرائرهم ، كما فضحتهم أيات كثيرة من سورة التوبة وسلسور أخرى من القرآن ·

ونستشف كن هذا من قوله تعالى فى سورة الفرقان . « ولا يأتسونك بمثل الا جنناك بالحق وأحسن تفسيرا » •

4) الدص والنقرير بال هدا الفران كلام حالى ولا يمكل الله يكون لمحمد او محلوق احر المحلوق المحلوق المحلوق احر المحلوق المحلوق احر المحلوق المحلوق احر المحلوق المحلوق احر المحلوق المحلوق احر المحلوق المحلوق احر المحلوق المحلوق احر المحلوق المحلوق احر المحلوق ا

وهذا نلاحط في عمره من الدهسسة والاعجاب سمة الاعجار الالهي في هذا التصديف والتنطيم، وهذا الثناسسين والتسلسن ، وهذه الملاءمة الكاملسية النامة بين الايات والاحوان ، والدواعي والاحكسام .

ويتصخم سمة الربوبية ، وتبرر أكبر عدما نلاحظ أن مدة التنزيب تجاورت المعترين سنة ، وأن دواعى التنزيب . محالفة متنوعة ٠

وبديهى ان الانفصال الرمسانى والاختلاف بين تلك الدواعى، يستلرمان عادة التفكك والانحلال ، ولكن ذلك فى كلام المخلوق ١٠٠٠ اما فى كلام المخالق فلا تحد الا الترابط والانسجام ، والوحدة والانتطام ، والترنيب والاتساق نسبحال من قال . « ولو كان من عند في غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيرا » وقال « قل انزله الذي يعلم السر فى السماوات والارض انه كان غفسورا وحيما » ،

# الوحى وكيفيته وانواعه:

ان الحديث عن القرآن الكربسم يتقاضانا التعرض للوحي ولو بكلمسة قصيرة ، فكن ما يذكر عن القرآن من قريب أو بعيد ، لا يقبله ولا يسلم بسه الا من أمن بالوحي وصدق بالاتصالات الزوحية بالملا الاعلى ٠٠ وهو موصوع هام وحظير خاصت غماره عقون عباقرد ومعكرين من سخناد المداهب والاديان ٠٠

واذا كان اعلام الفكر الذين يؤمنون بالسرع يببنون الوحي ويرومه ممكست الوقوع فان العفلية العصرية المتلات بالالحاد والاباحة ، والمرتكسة هي حماد المادة ، تستبعد الوحي وتعتبره دوعا س الوهم والخرافة ، او ظاهرة مسسن ظواهر الهوس ، وتنظر الى من بومسن به مضرة احتقار وازدراء .

واذا كان هذا الموصوع يتطلب بحتا خاصا وتالميفا منفردا هلا أقل \_ ونحسن نكتب عن القرآن بمناسبة مضي أربعة

عسر قرما على هجرة من نرل عليه ـ أن نلم به ولو المامة خاطفة ·

ولنقف أولا عند السوحي من حيست مدلوله ·

اذا تتبعنا القرآن الكريم وجدنا لفظ الوحى يرد مفيدا لمعان كثيرة منها ( الالهام الفطرى ) يقول الله تعالى ا « وأوحى ربك الى النحل أن اتخذى من الجبال بيوتا ومن الشجر ومما يعرشون» اى الهمها وعلمها تنظيم شئونها على ذلك الوجه العجيب ، والصنعة الدقيقة، التى تحير العقول وتشهد بقدرة الخالق سبحانه وتعالى ومن معانيها (الايماء والاشارة ) يقول الله تعالى في شــان زكرياء عليه السلام « فخرج على قومه من المحراب فاوحى اليهم أن سبحــوا بكرة وعشيا » اي أشار اليهم · ومنها ( الالهام ) الذي يقع في النفس وهــو اخفى من الايمناء يقنون الله تعالمي « واوحينا الى أم موسى أن ارضعيه فاذا حفت عليه فالقيه في اليم ولا تخافي ولا تحزني إنّا رادوه النك وجاعلوه من المرسملين ، اي الهمناها · ومنهـــا الوسوسة وهي ذلك يقون الله تعالى « وان النبياطين ليوحون الى اوليانهم ليجادلوكم وان اطعتموهم انكم لمثركون» اي ليوسوسون اليهم ٠

ويرد الوحي في القرآن بمعنى الموحى به وهو القرآن الكريم الذي نزن على محمد صلى الله عليه عليه وسلم كقوله تعالى « أن هو إلا وحي يوحي » (2) .

ويجىء الوحي بمعنى الكتابة والرسالة والكلام الخفى والمكتوب والامر والصوت كما ذكر اللغويون ، وهذا هـو المعنى العام للوحي ، أما معناه الخاص فهو اعلام الله تعالى لنبيه كـل ما أراد اطلاعه عليه من الوان الهداية والمعرفة وهو المراد في قوله تعالى . « اثا اوحينا اليك كما أوحينا الى نوح والنبيئين من بعده » •

وعرفه الامام محمد عبده بقوله ·
( ان الوحي عرفان يجده الشخص من نفسه مع اليقين بانه من قبل اللسمه بواسطة أو بغير واسطة ، والاول بصوت يتمثل لسمعه أو بغير صوت ، ويفرق بينه وبين الالهام ، بأن الالهام وجدان تستقيه النفس وتناسق ما يطلب على غير شعور منها من أين أتى ، وهو أشبسه بوجدان الجوع والعطش والحسسزن والسرور (3) ·

وهذا التعريف يشمس انواع الوحى الثلاثة التى أوردها القرآن الكريسم فى هذه الآية « وما كان لبسر أن يكلمه الله الا وحيا أو من وراء حجساب أو يرسل رسولا فيوحى باذنه ما يساء أنه على حكيم » •

والآية الكريمة تقرر حسورا ثلاثسة للسحوحي

الاولى أن يكون الاتصال بين الله ورسوله وحيا ، أي النفاء المعنى هى القلب ، وهو المعبر عنه بالنفث في الروح بحيث لا يعرف دلالة ما أوحي به الا الرسول وحده ، وفي الحديث أن الرسول

صلى الله عليه وسلم قال (ان روح المقدس ، نفث فى روحى، ان نفسا لن تموت حتى تستكمل رزقها ، عاتقوا الله واجملوا فى الطلب ) .

التاذية ال يكول الاتصال بين اللسه ورسوله بالكلام من وراء حجاب ، اي ان يسمع الموحى اليه كلام الله من عير الليزاد ، حيث لا يمكن ان تقع الرؤيسة للبحار المحدود الذي لا يتعامل الا مسع ما هو محدود ، والله تعالى منزد عسل النجمت والحد ، والله تعالى منزد عسل النجمت والحد ، ولذا كال هول اللسه لموسى عندما هال ، ولذ الله فسوف ترانى المجلل ، فإن اسمغر مكانه فسوف ترانى، فلما تجلى ربه للجبل جعله دكّا وخسر فلما تجلى ربه للجبل جعله دكّا وخسر موسى صعقا ، فلما افاق ، قال سبحانك موسى صعقا ، فلما افاق ، قال سبحانك موسى صعقا ، فلما افاق ، قال سبحانك

ومتل هذا الدوع من الوحي ما ودع المرسول ليلة الاسراء والمعراح ولموسى لما سمع الدداء مس وراء السجسرذ وسجله النرال هي ذوله وله قال الأهله المكثوا اني ءانست نارا لعلي آتيكم منها بخبر او جذوة من النار لعلكم تصطلون، علما اناها نودني من تساطىء الواد الايمن في البقعة المباركة من السجرذ ان يا موسى اني انا الله رب العالمين "

الصورة التالغة ال يكول الاتصال بواسطة ملك مل عالم الروح يرسله الله اللي ذبيه حاملا اياته وكلماته ، فيتلقاها منه الذبي وقد روي ان الرسول صلى الله عليه وسلم سئل يوما ، كيف يأتيك

الوحي ؟ فقال : (أحيانا ياتيني مئسل صلصلة الحرس ، وهو اشد علي فيعصم على وقد وعيت عده ، ما قال ، وأحيانا يتمتل لمي الملك رجلا فيكلسمني فاعي ما يقول ) قالت عائشة رضي الله عنها الوليد رايته ينزل عليه الوحي في اليوم المدد البرد فيفصم عنه وال جبيسه المنصد عرقا ) .

وهناك طريق احر للوحي عيرهذه الطرق التلاثة وهو ما يراه النبي في مناسه قال رؤيا الاسياء حق ، ومن هذا القبيل ما راه ابراهيم عليه السلام في منامه بشأل ذبح ولده ، وحكاه القرآن الكريم في قوله ، فلما بلغ معه السعي قال يابني اني ارى في المنام اني اذبحك فانظر ماذا ترى ؟ قال يا أبت افعلل ما تؤمر ستجدني ان شاء الله ملل الصابرين » •

وهى صحيح البخارى عن عادشكة رصي الله عنها الله قالت (اول ما بدىء رسول الله من الوحي الرويا الصالحة هى الذوم فكال لا يرى رؤيا الا جاءب متر فلق الصبح ) •

الوحي من الناحيتين : العلميسه والعقليسة :

دلك هو الوحي وكيفيته وأنواعه المادحي سن المناحيتين العلميسة والعمليه فنوجر القول عنه فيما يلى

ان الذين ينكرون الوحي لا يؤمنون الا بالعق على الطريقة التي يستسيعونها وبالعام الدي تواضعوا عليه في

اصطلاحهم الحديث وهو جملة المعارف التى انتجها دستور البحث الجديد في الوحود وكائناته من جعن الشك أساسا للبحث والاستناد الى القاطع السددى يريده الحس دون سواه ، فهم يضعون الشك مقدمة لكل شيء ويعتمدونسه اساسا للبحث ثمم لا يعترفون الا بالحساسيات ، ومن ثم كانوا سجناء المادة لا وجود في نظرهم لمسا وراء جدرانها ، والالهيات والنبوات والوحى وكل ما يدور في هذه الافلاك بعد عندهم من الوهم لا يبوىء من يؤمن به الا في مصاف الخرافيين المتجمدين (4) وظلوا هى سجنهم هذا حتى باغتهم بحقائت ناصعة عندما ظهرت ايسة الارواح في امريكا سنة 1846 وسرت منها الى اوروبا كلها واثنت الناس بدليل محسوس وجود عالم روحانى آهل بالمقول الكببرة والافكار الثاقبة ، فتغير رايهم في المسائل الروحانية ، وحييت مسالة الوحي بعد ان كانت في عداد الاضاليل القديمة ، واعاد العلماء البحث فيها على قاعدة العلم التجريبي المقررة على اسلسوب التقليد الديني ، فوصلوا الى نتائسج وان كانت غير ما قرره علماء الاسلام، الا انها خطوة كبيرة في هذا السبيل (5)

ولقد تغير بهذا النظر الجديد موقف العلماء مما وراء المادة ولم يبق الاضحايا العناد والغطرسة ، وضحايا لكفر والححود ، وصرعى المذاهسب المتطرفة في العالم يلجون في الغواية .

ويتنهفون جريا وراء السراب يحسبونه مساء ٠

ولا يتسع المقام لعرض ادلة السوحى الداسة والععلية مع الملاحظة والتعليل، لان ذاك بتطلب مؤلفا خاصا ولكن حسبنا أن نعرصها مجردة ، فعلى من يريسد النوسع والاستفاصة أن يراجعها في مطادها أ

#### ادلة الوحى العلمية:

ان هذه الادلة تقرب العقل من الوحى وتجعله يؤمل بامكان وقوعه ، واستساغة العقل للوحى خطوة ابجابية اولمي سي الموضوع ، فالدليسس الاون التدريسسم المغناطيسي وهو من المقررات العلمبة الثابتة كشفه الدكتور الالماني الشهيسي ( مسمير ) في الغرن الثامن عشر وبذل هو واتباعه جهودا كبيرة طوال قسرن كامن من الرمن ، في سبيل اثباته وارساء قواعدد ، وذجموا في ذلك نجاما باهرا، واعترف العلماء به علميا ، وقد أثبتوا به حتائق تدعو الى الدهشة والاعجاب وممن نبغوا في هذا العلم واشتهروا بتجارب فيما وراء المادة (جون لوك) و ( جالاد ستون ) و ( بارکس ) و ( هود دسن ) و ( کامیس فلامریون ) و (ساردون) و (فرولبي) و (رولنر) و عيرهم كتير ٠

#### الدليل العلمي الثاني:

الاختراعات الحديثة ١٠ ان العلم الحديث استطاع أن يخترح عجانب لم

تكل تحطر على بال الاقددين . فلسو بعت احدهم اليوم وراها لاستسد به الذهول وحسب انه في الحليم لا في اليقطة . فالطبارة والسيارة والقطار والتلعيراف والتيليفون والمكروفون والمراديو ، والحاكى ، والتليفزيون ، والراكب الفضائية المختلفة ، والعفول الالكترونية ٠٠ كل ذلك مخترع حديث وسواسطسة هسند هالمخترع حديث العجيبة امكن للانسان ان يقرب المسافات النائية ويعيش في مختلف ارجاء الدنيا وهو جالس في بيته ببن اولاده ، ويكشف عوالم وحقائق وهسو في مختبره ٠٠

فهل يعقل بعد حدوث هذه المخترعات المادبة المدهشة وتحفدقا لما لم بكليل يعلم به احدادا ان يعجر الآله الحدو حالم السماوات والارص على الله دوحي الى بعض عباده مما شاء دواسطة أو بعير واسطة عمالي الله على ذلك علوا كديارا

#### الدليل الثالث العلمي:

اشرطة التسجيل والاستطوانيات ، انها جامدة جاهلة ، ولكن العلم الحديث استطاع أن يملاها اصواتا وأنعاما وأغانى وكلاما ، على كيفية تجعنها تنطق بها بدقة واتفان ٠٠٠ وقد كان مما لا يخطر على العقن أن يحتفظ بصوت شخص مده بعد موته ، وأصبح الآن بهذا المختسرع امرا ميسورا بن بديهيا ، فقد يسمع المرا ميسورا بن بديهيا ، فقد يسمع الدي واراه التراب قبل ولادته بعشرات السنين ، كما كان

مما لا يخطر على بال أحد أل تبقى صورة المرء بعد موته بسدين تتكلم وتقوم بأدوار كما لو كال حيا ، واصبح الأن بمخترع التليفريون ) أمرا عاديا بديهيا ،

ابعد هذا يستبعد على الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله هذه المخترعات كلها – ان يملا بعض نفوس بشرية صافية من خواص عباده بكلام مقدس على وجه يجعل ذلك الكلام منتقشا على قلب رسوله يحكيه بدقة واتقان ؟

تلك بعض الادلة العلمية ولا نسرى ضرورة لايراد الادلة الاخرى لان المقام سيتمدد بها ويتسع ، ولان همنا أيضا الايجار والاكتفاء بما يضىء جوانسب الموصوع لا التفصى والاستقراء (٥) ،

اما الوحي من الناحية العقليسة فحسبنا مما طفحت به الكتب من الابحاث والاقوال عن هذا الموضوع ان نلاحط ان الوحي الذي ثبت امكان وقوعه قد وقع بالفعل ، واخبر به الصادق المعصوم محمد صلى الله عليه وسلم ، وكسل ما اخبر به الصادق المعصوم حق ثابت لا يتطرق اليه شك .

واي امرىء له مسكة من العقل يشك فى ان هذا الكتاب أوحي الى محمد من الله عندما يعلم انه نشأ أميا لا يقسرا ولا يكتب ، ثم أتى قومه وهم أتمسة الفصاحة ، وفرسان البلاغة ، بكتساب معجز ، كل آية منه حجة قاطعة ، وبرهان ساطع ؟

يضاف الى ذلك ان هذا الذى أوحي اليه هذا الكتاب جمعت فى نفسه كسل خلال الخير التى يستحيل أن يتصلور العاقل معها ادعاء أو كذبا أو مبالعة من الصدو والامادة والحلم والصبسر والمروءد والعدل والنزاهة والتواضع والتنجاعة والحياء والجود والرحمة متى كان له من كل هذه الصفات قوة تخر أمامها الجبابرة ، ونور ساطلع مدق نبوته ،

أما من يؤمن بان للعالم خالقا مدبرا، وصانعا حكيما وفاعالا مختارا ، فلا مناص له من الايمان بأن القرآن كلامه اوحي به الى حاتم انبيانه ، ليهديهام به الى اقوم طريق ، ويكون به اقسوى وافضل مجتمع عرفه التاريخ في مختلف عصدوره .

والمنصفون من ذوى العقول الحدرة من مختلف المذاهب واللازعات يعترفون بمعجزة القرآن الخالدة · ويعجبني في هذا المقام قول الفيلسوف الدكتور شبلي شميسل :

دع من (محمد) في صدى قرأنه ما قدد نحساه للحمدة العايبات انى ، وان اك قدد كفرت بدينه همل اكفرن بمحكم الآيات ومواعظ لمدو آنهم عملوا بها ما قيدوا العمدران بالعمدات من دونه الابطال في كسل الورى من غائب أو حاضر أو أتى (7)

## أول القرآن واخره نزولا:

اصح الاقوال وارجمها أن أول آية ذرلت من القرآن على النبي صلى الله عليه وسلم وهو يتعبد في غار حسراء دمكة قوله تعالى « ا**قرأ باسم ربسك** الذي خلق ، خلق الإنسان من علىق ، اقرأ وربك الاكرم الذي علم بالقلم ، علم الانسان ما لم يعلم » من سورة العلق، وعل عائشة ام المومنيس ـ فيما رواه البخارى وعيره ـ انها قالت ( أون ما بدىء به رسوں الله صلى الله عليه وسلم من الوحي الزؤيا الصالحية عى النوم ، فكان لا يرى رؤيا الا جاءت من علق الصبح ) تم حبب اليه الخلاء وكان يحلو بغار حراء فيتحنث فيسسه ( وهو التعبد ) الليالمي ذوات العدد قبن أن ينرع الى اهله ويتزود لذلك تم يرجع الى حديجة فيترود لمثلها ، حتى جاءه الحق وهو في غار حراء فجاءه الملك فقال : اقرأ ، قال : ما أنا بقارىء قال : فأخذنى فغطني حتى بلغ منى الجهد ، ثم أرسلني فقال اقرآ ، قلت ما أنا بةارىء ، فاخذنى فغطنى الثانية حـتى بلغ منى الجهد ، تم ارسلنى ، فقال . افرا ، فقلت ما انا بقارىء ، فأخذنى هعطنى التّالثة.ثم أرسلنى فقال: « اقرأ باسم ربك ٠٠٠ الأيات ) ٠

والعبرة الضخمة ، والدرس العظيم الذى تأخذه البشرية من هذه الكلمــة الذى بدىء بها الوحي ان المادة الاولى من الدستور الاسلامى تأمر بالقراءة

القراءة - الكتابة - العلم وفي ذلك عبرة وأية عبرة لأولى الابصار . .

والقول الفصل انه لا سبيل الى الفطع باحر اية نرلت من القران وال كان النفس تستريح الى ان احر القراز نرولا فوله تعالى من سوره المانده ، اليوم اكملت لكم دينكم واتممت عليكم تعمتى ورضيت لكم الاسلام دينا ، ن

## اسباب نزوله:

القران الكريم قسمان قسم انزله الله تعالى غير مرتبط بسبب من الاسباب، بن هو لمحض هداية البشرية الى الحق وارشادها الى خير الدنيا ، وسعساده الأخرة ، وهذا القسم كثير يدركه المتتبع للقران بالتلاوة والدراسة - وقسم سرن مرتبطا بسبب من الاسباب .

وأسباب النزول هو مانسميه اليوم التنزيل ووقفوا المنفي اللعة العصرية بما حول النص من علمها (IO) ·

ملابسات ومناسبات وظروف مختلفة بالنص الادبى الذي ندرسه

وسبب النزور اذن هو ما نرلت الآية او الآيات منحدثة عنه أو مبينة لحكمه أيام وقوعه ، أي أن الآية أو الآيات أذما تنزل لمناسبة من وأفعات حياة الاسلام والمسلمين .

ولمعرفة اسباب النرون اهمية كبيدرة في فهم القران ، وقد قدر القدماء هذه الاهمية . فكان منهم مان فالسان منهم مان فلالمنان المنهم مان فلالمنان المنان المنانية المانية المانية المانية المانية المانية المانية المنانية المانية ا

والطريق الى معرفة اسباب النيزول هو النقل الصحيح لا غير ، ( ولا يحسل العول في اسبسات نيرول الكتاب الا بالرواية والسماع ممل شاهدوا التذريل ووقفوا على الاسبساب وبحتسوا عسس عللها (9) فقد روى الواحدى بسنسده عن ابن عباس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ( اتسقوا الحديث الا ما علمتم ، فانه من كذب على متعمدا فليتبوا مقعده من البار ، ومن كذب على القرال من غير علم فليتبوا مقعده مسن النزول الا بالرواية والسماع ممن شاهدوا التذريل ووقفوا على الاسباب وبحثوا على علمهما (10) .

#### زوله على سبعة أحرف:

كتيرا ما سئلت عن هذا الموصيوع صة من طرف الطلعة الوعاة المعنيي ران ، وهو موصوع خطير شائل ، حرالت فيه اقلام الفرسان مين المتعلمة الاسلامية من مختليف عالمالم ، ومن المحققين الكبار مي بالموصوع وافردد بالتأليف قديميا ، يثا ، نذكر منهم العلامة أبا شامية محققي القرن السيابع الهجيري ، بلاسة الشيخ محمد بخيت من محققي ن الرابع عشر الهجري ،

ليس لى من الشحاعة والسلاح السمح لى بالنرور الى ميدان هولاء المسلحون داقوى سلاح ، والمتعرفون هذا الكفاح ، فحسسى أن اعرض هنا القوان المحققين ما يسلط على عدوع ولو بصيصا من نور

روى البحارى ومسلم ان عمر بــر
طاب رضى الله عنه يقول (سمعت
ام بن حكيم، بعرا سورة الفرقان
حياة الرسول صلى الله عليه وسلم
تمعت لقراءته فاذا هو يقراها على
ف كثيرة لم يقرننيها رسول الله صلى
عليه وسلم فكدت اساوره في الصلاة
ظرته حتى سلم، ثم لببته بردائي،
بردائي، فقلت من اقرأك هـــده
وره تقال القرانيها رسول الله (ص)
له كنبت فوالله ان رسول الله (ص)
ني هذه السورة التي سمعتك تقرأها،
للقت اقوده الي رسول الله (ص)

فقلت یا رسول الله انی سمعت هـــذا يقرا بسورة العرقان على حروف لمسلم تدرابيها ، وانت اقرانيي سيورة الهرهان صال رسول الله (ص) ارسله يا عمر اعرا يا هسام ، فقرا هذه القراءة الني سمعته يقراها ٠ فان رسول الله (ص، هكدا ، ذرلت تم قال رسبول الله رص) ال هذا القرال انزل على سبعة احرف ) . والاحرف حمع حرف وهو يطلبق في اللغة على معان كنيره ذكرها صساحب الناموس ، والحرف اذن من قبين المشترك اللفطى ( والمشترك اللفظي يسراد سسه احد معاذبه التي تعديها الفرائن وتناسب المقام ، وانسب المعامى ما التي ذكرها اللغويون ـ بالمقام هذا الوجيه فيكون المراد بقوله صلى الله عليه وسلم (اذن القران على سبعة احرف ) على سبعة اوجه ودو مظهر من مظاهر رحمة الله تعالى ودخفيه على عباده ، وتيسيسره الكنابه خنى كافة الشعوب الاسلامية مس کن جین وقعین ۰

والوجوه السبعة على ماذكر الاسام ابو الوائح ) وهي كما يسلى .

الكلام لا يحرج عن سنعة أحرف في الاختلاف

- احتلاف الاسماء من إفراد ، وتتذية ،
   وحمع ، وتذكير ، وتانيث .
- 2) اختلاف تصریف الاهعال من ماض ومضارع وأمر <sup>۱</sup>
  - ناختلاف وجوه الاعراب

- 4) الاختلاف بالنقص والزيادة ٠
- 5) الاختلاف بالتقديم والتاخير
  - 6) الاختلاف بالابدال •

7) احتلاف اللعات (يريد اللهحات) كالفتح والامالة ، والتفخيم ، والترقيق، والاطهار والادغام ، الى عير ذلك ، وقد متى العاماء لهذه السدعة حسب ترتيبها دالامتلة التالية

فللاول بقوله تعالى « والذين هم لاماناتهم وعهدهم راعسون » فرىء ( لاماناتهم ) ( وأمانتهم ) بالجمسع والافراد ·

وللثانى بقوله تعالى « فقالوا ربنا باعد بين اسفارنا ، قدىء (ربندا ) بالذعب على انه منادى ، وقرىء (ربنا بعد ) بالرفع على انه مبتدا وبتشديد عين بعد على انه ماض مضعف العيس والحملة الفعلية حبر ·

وللثالث بترك تعالى « ولا يضار كاتب ولا شهيد » قرىء بفتح الراء على ان لا ناهية والفعل مجزوم وانما فتحت الراء للادغام ، وقرىء بالضم على ان ( لا ) دافية فالفعل مرفوع ·

والرابع بقوله تعالى . « وما خلق الذكر والانثى » قرىء هكذا بريسادة ( ما خلق ) وقرىء بنقصها ( والذكر والانثى ) •

وللخامس بقوله تعالى : « وجساءت سكرة الموت بالحق » قرىء هكذا وقرىء ( وجاءت سكرة الحق بالموت )

وللسادس بقوله تعالى « وانظر الى العظام كيف ننشرها » قرىء ( ننشزها بالزاي ) و ( ننشرها ) بالراء ·

وللسابع بقوله تعالى « وهل اقساك حديث موسى » تقرأ بالفتح والامالية ( عى أتى \_ ولفظ \_ موسى ) (11) .

وتلك هي الوجود السبعة التي نسزن عليها القران · وللمحققين كلام طويس في الموضوع (كما قدمنا) ، وما ذكرناه عنهم هو الخلاصة المختارة ·

# كتَّاب الـوحى:

اتخذ الرسون صلى الله عليه وسلم كتابا يسجلون ما ينرن من القرآن وهم فضلاء الصحابة اشهرهم الخلفساء الاربعة (ابو بكر، وعمر، وعثمان، وعلي) فكانوا يحفظونه في الصدور كما يحفظونه في السطور، ولم يكن الورق معروفا في عهدهم فكانوا يكتبونه على ما اتفق لهم من الجلود، وجريد النخل، وصفيح الحجارة، وعريض العظام،

#### القرآن مكى ومدنى:

لعلماء القران في معنى المكي والمدنى كلام طويل ، وأهم ما يجدر بنا ذكره هو ان المكي ما نزل قبل الهجرة النبوية الى المدينة ولو نزل بغير مكة ، والمسدني ما نرل بعد الهجرة وان نزل بمكة ، وهو ما ذهب اليه المحققون من العلماء ، وهو أضبط في التقسيم ، وأحصر ، بحيث لا يرد عليه اعتراض ولا ترتقى اليسه شيهة ،

ويبتدىء الدور المكى من (17) رمصان سنة 41 من ميلاد الرسون صلى اللسه عليه وسلم الى سنة 54 من ميسسلاده ايضا وأما الدور المدنى فينتهى بوفاة الرسبول ، ونسبة المدنى الى المكى كسببة <u>11</u> نسبة كلية · · والطريق الى معرفة المكى والمدنى من القران فمسرده الى السماع عن الصحابة والتابعين . اذ لم يرد عن الرسول صلى الله عليه وسالم بيان لملمكي والمدنى ، لان المسلمين لم يكونوا في عهده بحاجة الى هـذا البيان ، حيث كانوا يعيشون بأنفسهم الوحى والتنريل ، ويعينون مكانـــه وزمانه ٠ قال عبد الله بن مسعود رضي الله عنه : ( والله الذي لا اله غيره ، ما نزلت سورة من كتاب الله الا وأنا اعلم أبن نزلت ، ولا نزلت أية من كتاب الله الا واذا اعلم فيما نزلت " ولمو أعلم أن أحدا اعلم منى بكتاب الله تبلغه الابس اركبت اليه) ٠

ولكن هذا لا يمنع من معرفة المكسى والمدى ببعض الضوابط والعسلامات ، فقد قالوا ـ مثلا \_

ان كل سورة فيها لفظ (كلا) أو فيها سحده فهي مكية ، وكل سورة فيها فصدص الانبياء والامم السابقة فهي مكية سوى البقرة فيها قصة أدم وابليس فهي مكية سوى البقرة أيضا ،

وقالوا فى معرفة المدنى كل سبورة فيها اذن فيها الحدود والفرائض ، أو فيها اذن بالجهاد . وبيان لاحكاه ، فهي مدنية ،

وهي بعص الصوابط والعلامات الكثيرة التي يهتدى بها الى المكى والمدنى ، ومن اراد استيفاء القول فيها فعليه بمظانها في ابحاث القران ، وهي كثيرة .

#### جمعه وتدوینه:

حمع القران في الصدور ، وانتقش في القلوب الواعية عدما كان يدسون منحما ، فقد كان الذبي صلى الله عليه وسلم يأمر الصحابة بوضع كل اية في موضعها ، فيقول لهم مثلا (ضعوها قدل اية كذا ، او بعد أية كذا ، حتى تتسلم السورة ) ويعرضها على جبريل عليه السلام فيعارضه بها ، ثم يعرضها الرسول بعد ذلك على اصحابه ، وكسان جبرين يعارضه بالقرآن في كل عام مرة حتى عام الوداع فعارضه به مرتين .

ويتصح من هذا ان ترتيب الأيسات هي سورها كان بتوجيه من الرسون عن جبرين عن ربه ·

وانتقل الرسول الى الرفيق الاعلى والقران لم يجمع فى مصحف واحد ، وان كان كتّاب الوحي قد دوبوه مفرقا فى الرقاع والالواح والعظام ، كما تقدم انفا .

وكان جماعة س الصحابة قد حفظوه على طهر ذلب في عهد النبي · وقد دظم بعض العلماء اسماء عشرة منهم فقال

لقد حفظ القرآن في عهد أحمد علي ، وعثمان ، وزيد بن ثابت

أبي ، أبو ريد ، معاذ ، وحالد تميم، أبو الدرداء، وأبن لصامت

وفى حلافة الصديق بعد وفاة الرسول (ص) وقعب حروب آهي الردة التي منها غروه اليمامة ، وكال أكتر المحاربيان فيها من الصحابة ومن حفظة القسران فقتى في هذه الغروة كثير من الحفطة ، وحيف على القران من الصياع ، فأشار عمر بن الحطاب على آبى بكر الصديق بحمع القران في مصحف ختسسة ان بذهب بذهاب الحفظة ، فتوذف في باديء الامر ، فلم يرن به عمر حنى اقتبع بسداد الراي وصواب الفكر فدعا زيد يس ذاب ، لابه كال الرم الصحابة لمسلس الرسول ومن احفظهم للفران ، فكلعبه بجمعه ، عجسم كس الصبيعة ، في مصحف والكدم عير مرتب السنسور . واحتفظ أبو دكي بتلك الجدحف الي أن ثوفي ، فانتقلب الى عمر بن الخطباب تم جمعها عدد بدته حفصة ٠٠٠

وفى عهد عتمال رحسي الله عده ادتشر المسلمول فى الافاق ، واحتلط العرب بالعجم ، وكثر قراء الفرال فى محتلف الاقاليم الدى فتحها المسلمول ، واحتلف لهجاتهم حتى صار بعصهم يحطىء الاحفى قراءته ، او يقول قراءتى حدر ميل قراءتك ، فاشار حذيفة بن اليمان على عثمان بتدارك الامر ، فوقف عثمان عدد مشورته ، وامر باستحضار الصحف ، ووكل الى ريد بن ثابت وجماعة ممسن اشتهروا بالحفظ والصبط والدقسة

فحمعود ، ونسخوا منه صورة رتبسوا سورها على الذي نقراه الآن ،وكتبسوا س هذه الصورة حمس نسح ، است ني عتمان واحدة بالمدينة ، وبعث باربعسه الى مكة ، والكوفة ، والبصرة ، والشام، وهذا هو المشهور ، خلافا لمن راى الها اربعية ،

ومما نقدم عرضه ـ من طروف التذرير، وعداية الصحابة بالقران حفظا ، وفهما وكتابة . \_ تتحلى لما أصالة الفرار وصحة اصوصه ، تلك الميرد التى أنفرد بها هذا الكتاب دون غيرد من الكتب السماوية الأحرى ، وهي ميزة سجلها كبير من الكناب العربسيين باعجاب ، حيب فالوا ( أن لاصالة بص القسران مكادة مدورده بين كتب الوحي لا ينارعه فيها العهد القديم ولا الحديد ) (12) .

# القرآن آيات وسور:

نطلق الآية في اللعة ودراد بها عدد معان

( العبرد ) قال الله تعالى ، ان في قلك لآية ٠٠٠ ،، ٠

د الامر العديب ) قال الله تعالى « وجعلنا ابن مريم وأمه آية » •

( البرمان والدليل ) غال الله تعالى « ومن اياته خلق السماوات والارض » •

( الجماعة ) ومنه قول الشاعر خرجنا من النقيبين لا حي مثلنا بأياتنيا برحى اللقياح المطاهلا

اي خرجنا ( بحماعتنا ) سموق سوق الموق وصعارها ·

والاية من القراب حماعة من الحروب والعصير ، الخ ، مكنفة بتراتيب حاصة وصور مستقله واما ان تسمى بالمعنى البشر فاعجرته ، والمناسبة بين المعنى والمعانى اللغوية المنكبورد اياتها ، من سوره واضحة ، فالآية الفرادية معجره وعلامة والنحل ، والكهف ، على صدق من جاء بها ، وعبرة لن اراء ومحسد ، الخ ، العجيبة ( سموها واعجارها واترها والما أن تسمى وحلاوتها ) ، وفيها ايصا معنى الجماعة أوادن اياتها كسورة وما قدمنا ـ لانها مولفة من الحروف ، وعافر ، وفصلت ،

اما السورة فلاهن اللغة والتفسيسر كلام طوين في اصلها واشتقاقها ومعناها. وبعصهم ترك همرها. وبعصهم ترك همرها. ويرجح انها من أصن سامي ، اشتسرك فيها العرب وغيرهم (13) · وقيل انها من أصل (صورت ) السرياني تسربت الى العرب الحجسازيين عن طريسق السريانيين (14) اللاجئين الى الحجاز، ولا تزان الى اليوم عندهم تدل عسلى الوحي المنزل المجهور به · وقد افاض العلمساء في هسند المباحث حستى المستشرقون (15) ·

وفى لمسان العرب . السورة هي كل منزلة من البناء ، ومنه سور القران

الكريم لانها مدزلة مقطوعة بعد منزلية مقطوعة عن الاخرى ·

ولكن سورة من القدران اسم خاص بها ، فهي اما ان تسمى بأون كلمة فيها مثل سورد طه ، ويس ، والصافات ، و صن ، والفجر ، والضحى ، والشمس. واللين ، والتين ، والقارعة ، والعاديات. والعصدر ، الغ •

واما ان تسمى باسم شىء أو لفسط له دكر وارد فى اثناء السورة بعد أوان اياتها ، مد سوره ، البقرة ، والنساء ، والنحل ، والكهف ، ومريم ، وابراهبم ، ومحسد ، الخ ،

واما أن تسمى بلفظ له منطوق في اواس اياتها كسورة الاسراء ، والانفال، وعافر ، وفصلت ، وفاطر ، النخ ٠٠٠

واما ان تسمى بمعنى خاص ملحوط فيها من عير ان يكون له ملفوط مذكور في اياتها ، من سورة الفاتحة ، سميت بذلك لانها أور الكتاب وفاتحته ، وسورة الاخلاص لانها في جملتها داعية السي الاخلاص لله وحده لا شريك له ـ وليس في القرآن غير هاتين السورتين شيء أخر من السور بمعنى ملحوظ لا بلفط ملفــوظ ٠

واما أن تسمى باسماء مواضيعها كسورة الطلاق، والتحريم، ونحو ذلك · · اما معانى فواتح السور القرانية ففد فين فيها كلام طوين ، وما يزال المجسار واسعا امام المفكرين والباحثين من جميع وقد قام الدكتور رشاد بتسجيل نتانج ابحامه على مكتبة الكونجرس الامريكي تحب رقم ( 27386 ) ، وكان من اهمم اعراضه في هذه المحاولة الفذة أن يطلع العالم الغربي على نتائج ابحانه الستى اكدب معجره الفران الكريم .

ولعد سن الدكتور رشاد بعد الدهانه من هذه التجربة عما اذا كان قد وجد؛ نفسيرا لمفواتح السور فقان

(العمليات الحسابية التي قام بها العفى الالكتروني خلال ثلاث سنوات قد الثبتت ان القرآن الكريم قد وضع للناس طبقا لحساب غاية في الدقة والتعقيد ، بحيث يستحيل ان يكون من صنع البشر · كما ثبت ان كسل حسرف من الحروف الابجدية في كلماته قد تم اختيار زمانه طبقا لعسدد من القواعد الحسابيسة المتداخلة · وان القرآن كتاب احكمت اياته شم فصلت من لدن حكيسم خبير ) · (20)

ودلت عملیة الاحصاء الالیکترونیـــة ان استهلال (سورة بحروف معینة یقابله دائما تفوق حسابی لمعدل توارد وتکرا

النص والمذاهب ولاهمية الموصسوع نلاحظ أن من العلماء من رأى أن بعيض لفواتح رمز لاستماء الله تعالى ، ومنهم ـن قال انها للدلالة على أن القرآن مؤلف مرادا الحروف (الم) (حم) (يس) ر ن و و ص ) الدي عرفها العرب ، ومع ذلك هدد عجروا عن الاتيان باقصر سمورة سنه ٠ وبهذا الراى أخذ المبرد وتبعه كتير س العلماء (10) ، كما أحذ به العسراء يصا (١٦) وقال الكلبي الها قسم . ريرى ابن قتيبة مى ذلك أن يكون اللـــه قسم بالحروف المقطعة كلها ، واقتصىر على دئو بعصها من دكر جميعها ، وهدر بريد جمبع الحروف المقطعه كما يعول الفاس تعلمت ا ، ب ، ت ، وهسو لا يريد تعلم هذه الحروع الاربعة فقسط ون غيرها ٠ وتقول ( فسرات الحمد ) وتريد العاتحة (١٨) · وتناول ابن ابي الاصبع فواتح السور بالتحليل والتفسير راتى بالعجب العجاب ، حيث بحثها بعق الفلكي الرياضي ، فبين عددها ، واقسامها ، وأصولها من الحروف . رينتهي (الدكتور حفني محمد شرف ) مى تعليق له على راي هذا النابغــة · ان بعص الفواتح بسورها وحروفها والعدد الذي يحصها مشيره الى الصانع والمصنوعات من جميع أحوال الدنيا والأخره وعوالمها وكل موجود فيهمسا الأن وما وجد من قديم الزمان وما يوجد بعد هناء الاكوان (19) • وتوصيح ذلك كله لا يسعه المقام ٠

هذه الحروف في نفس السورة) فحرف ( الصاد ) مثلا متفوق حسابيا في سورة ( ص ) وحرف ( القاف ) متفوق حسابيا في سورة ( ق ) وحرف ( النون ) متفوق حسابيا في سورة ( القلم ) وهي ( ن والقلم وما يسطرون ) •

ويطول بنا المقال اذا نحن تتبعنا السور المبدوءة بحرف والمبدوءة باكثر من حرف (الم) (المر) (يس) (حم) الخ في فيكفي ان نلاحظ ان العقال الإلكتروني اثبت ان الاحرف في هاده الفاتحة (كهيعص) التي بدأت بها سورة مريم تتفوق فيها الاحرف (ك م ي ي مريم تقوق فيها الاحرف (ك م ي ي مريم القرآن المختلفة والمرف في عيرها في سور القرآن المختلفة والمدود القرآن المختلفة والمدود المدود المؤلفة والمدود المدود المؤلفة والمدود المدود المد

#### عناية المسلمين بالقرآن:

لم يعرف التاريخ في مختلف عصوره المة في العالم عنيت بكتاب سمساوي او ارضي كالامة الاسلامية ، ولا سبما في العهود الاولى ، ولم يعرف التاريخ في مختلف عصوره كتابا سماويسا او ارضيا احيط بسياج من الرعاية والتقديس بمثل ما احيط به القرآن الكريم .

فقد كانت تنزل الآية أو الآيات فيحفظها النبى ثم يتلوها عند نزولها على المحيطين به ، ثم يأمر عشارة بتدوينها ، فلما جمع القرآن وارسلت منه مصاحف الى مكة والكوفة والبصرة والشام (21) أقبل المسلمون في ظما وتلهف على تلك المصاحف ينسخون عنها مصاحفهم ، وقد كتب عبد العزيز بسن

مروان ( آمير مصر ) مصحفا بالمغ في ضبطه ، وأعلن ان من وجد فيه خطا كان له فرس وثلاثون دينارا ، فوجد فيه احد القراء كلمة ( نجعة ) مكان (بعجة) عبال الجائرة (22) .

اما تعلق السلف بالقران وشسده حرصهم على حفظه وتلاوته واستظهاره واستماعه ، فشيء يكاد لا يرتقى البه الخيال ، قال الامام الشافعي رصي الله عنه ( رأيت سفيان بن عيينة فائما على باب كتاب فقلت له ما تصنع هنا ، قال ، أحب أن أسمع كلام ربى من فم هذا الغالم ) ،

وبلغ تعلق المسلمين بالقرآن وعنايتهم به فى مختلف العصور أقصى الحدود ، فلم يكتفوا بحفظه وفهمه والكشف عما فيه من علوم ومعارف وأسرار ، وأحصاء كلماته وحروفه ، بل أحصوا أيضسا المرار التى ورد فيها كل حرف من أحرف الهجاء ، ونحن نورد ذلك فيما يسلى ، ليعتبر أبناؤنا وبناتنا الذين لا يعرفون حتى عدد سور القرآن الكريم وأجزاءه

| 73440  | الكلمات |
|--------|---------|
| 722332 | العروف  |
| 40792  | الإلفات |
| 1140   | الباءات |
| 1299   | التاءات |
| 1391   | الثاءات |
| 3293   | الجيمات |
| 1179   | العاءات |
| 2419   | الغاءات |

| الترجمات قد لا تتفق ، فيحدث بذلــك     | 4399   | الدالات                                  |
|----------------------------------------|--------|------------------------------------------|
| للمسلمين ما حدث لبنى اسرائيل مــن      | 4840   | الذالات                                  |
| اختلاف نسخ التوراة السامرية            | 10903  | الراءات                                  |
| والعبرانية والسريانية واليونانية ،     | 9583   | الزايات                                  |
| بالاضافة الى ان معانى القرآن الكريم    | 4591   | السينات                                  |
| كثيرة عميقة ، فيتعذر على المترجم أن    | 25133  | الشينات                                  |
| يحيط بها حتى يترجمها ترجمة دقيقــة     | 1284   | الصادات                                  |
| وافية تتسم بسمة القرآن ، وتحمــل       | 1200   | الضادات                                  |
| طابعه في اعجازه اللفظي والمعنوي ،      | 840    | الطاءات                                  |
| وتعوص في اعماقه ، لتصور دقائقه         | 9320   | الظاءات                                  |
| واسراره وقد قالموا                     | 1020   | العينات                                  |
| ان أشهر وأدق تزجمة للقران في           | 7499   | الغينات                                  |
| اللغة الفرنسية ترجمت فيها هذه الآية    | 2500   | الغاءات                                  |
| « أحل لكم ليلة الصيام الرفث الى نسانكم | 5230   | القافات                                  |
| هن لباس لكم وانتم لباس لهن » فكانت     | 22000  | الكافات                                  |
| الترجمة هكذا . ( هن بنطلونات لكسم      | 14591  | اللامات                                  |
| وانتم بنطلونات لهن ) وكيف يمكن ان      | 205610 | الميمات                                  |
| نترجم هذه الكنايات الدقيقة بشــرح      | 2036   | النونات                                  |
|                                        | 10800  | w. 4 . 4 . 4 . 4 . 4 . 4 . 4 . 4 . 4 . 4 |

13700

700

502

ترجمة القرآن:

الواوات

الهاءات

الياءات

اشتد الجدل ، وكثر النقاش بين اهل العلم قديما وحديثا حول ترجمة القرآن الى اللغات الاحنبية ، فذهب جمع منهم الى التحريم محتجين بأن ذلك بدعسة يترتب عليها ضرر كبير ، اذ ان ذلك يؤدى الى ترك المسلمين لله من غيلسر العرب تعلم اللغة العربية ، ويقتصرون في تعلم القرآن على الترجمة ، وهلذا في تعلم الى الاختلاف فيه ، لان

وذهب أخرون الى جواز ترجمسة القرآن ، بل دعوا الى ذلك فى حسث وترغيب ، فمنهم الامام أبو حنيفة الذى يقون بترجمة القرآن وبصحة الصلاة بالترجمة ، وعلى هذا الدرب سار كافة الحنفية ، ومنهم الامام الشاطبى الذى استدن فى الموافقات على جواز الترجمة بالقياس على ما أجمعت عليه الامة من تفسير، للعامة ، ومنهم الامام البخارى

ويسط ، تودى فيه الكلمة الواحدة بجمى

طويلة (24) وامثان هذه الكنايات وجه

من وجود اعجاز القرآن لملغات العالم

الذى استدل فى صحيحه على جسوار ترجمة القرآن الى لغات الاعاجم بالقياس على ما كان من ترجسة التوراة الى العربية بحضرة الرسول صلى الله عليه وسلم · (25)

هذا موقف القدماء من ترجمة القرآن، فما هو موقف العلماء المعاصرين منها ٢٠

لقد ثارت مناقشات حادة منذ ما يقرب من نصف قرن بين علماء الازهر ، واحتدمت بينهم معركة جدلية عنيفة كالسلاح فيها العقل والقلم واللسان ، وانتهت بأن قررت مشيخة الازهر ترجمة تفسير القرآن ، وتالفت لجنة من كبار العلماء ورجال من وزارة المعارف المصرية لوضع تفسير عربى دقيق ، ووصعت دستورا تسير عليه لتحقيق هذا العمل الضخم الجليل ، وبعثث به هذا العمل الضخم الجليل ، وبعثث به في أرجاء العالم الاسلمية في أرجاء العالم الاستور (27) ، وقد نشرت مجلة الازهر هذا الدستور وقواعده في عددها ( 648 ـ 649 ) ،

والراي الصحيح الذي يركن اليه النفس العقل ويستسغيه ، وترتاح اليه النفس وتطمئن اليه ، وتقتضيه الدعوة الاسلامية بطبعها العالمي ، هو جواز ترجمسة القرآن بلوجوبها الضروري الاكيد . لما يترتب على ذلك من فائدة تختسفي بجانبها المضرة ولكن بشروط لابد من توفرها في المترجم ، وهذه اهمها :

- أن يكون على دراية تامة، ومعرفة مستبحرة باللغة العربية واللغة الستى يترجم اليها •

- أن يكون عليما بدقائق العربيـــة وأسرارها من نحو وصرف واشتقاق وبلاغــة ·

- وان يكون واسع الافق باسباب الدزور مع تمكنه من اللغاة الاجنبياة من حيث أحوالها وقواعدها وأساليبها والفاظها وادابها ، حتى تتهيأ للامكاذيات الترجمة المنشودة ،

بن هناك من رجال العلم في العصر الحاضر من افتى بجواز ترجمة القران الكريم مطلقا ولو كانب الترجمة مقتصرة على بيان أصن المعنى المدلول عليب بالصراحة ، أو بالظاهر للجملية المترجمة ، ولو خلت من بيان الدفائن والمعانى التي لا يتفطن لها الا مهرة العلماء .

ومس ارتاوا هذا الراي العالم المغربي الاستاذ محمد بن الحسن الحجوي ، من علماء العصر الحديث ويقول بالخصوص .

(ان ترجمته من الامور المرغسوب فيها، وانها من هروض الكفاية التى يجب على الامة القيام بها، فاذا قسام بها البعض سقط عن الباقين القيام بها. ولم يكن عليهم حرج، وان لم يقم بهسا احد أثم الكل) (30)

وبالرغم من الصعوبات الكثيسرة المتنوعة التى تواجه من يتصدى لترجمة القرآن ويمارسها ، فقد ترجم الى عدة لغات شرقية وغربية تجاوزت أربعيسن ترجمسة ٠٠

وفد دحل القران الكريم الى أوروبا عن طريق الاندلس (استبانيا) وأون ترجمة له هي التي ترجمها العلامسة ( روبرت كنت ) الى اللغة اللاتينيسة ( لمة العلم والادب انذاك في أوروبــا سنة 1143 ) واستعان على ترجمتــه بعالمين عربيين هما بطرس الطليطلي ، وسمعان المالطي ، ولكن الكنيسة ورجان الحكم لم يسمحوا للقراء باقتنائسه ومداولته الامصحوبا بالردود عليه ١ (31) واصدر (هنكلمان) ترجمة سنة 1594 ، ثم جاءت على الاثر سنة 1598 طبعـــة ( مراتشی ) مصحوبة بالردود ، وبعد هذا أخذ القرآن في الظهور مترجما الى اللغات الاوروبية الحديثة ( انجليزية ، وفرنسية ، والمانية ، وايطاليسة ، وهولندية ، وروسية ، حستى لا تخلسو الآن لمفة من ترجمة أو ترجمات للقرآن (32)

ومن اقدم هذه الترجمات ترجمسة (سالى) الى الانجايزية سنسة 1734، ثم ترجمها القاديانية والاحمدية اللاهورية في القرن العشرين باللغة الانجليزية ·

ومن التراجم الحديثة للقرآن ترجمة ايطالية لبوللى (ميلانو 1929 وأخسرى باللغة التشيكية ) ١٠ رنكيل 1934 وثالثة

باللغة الانجليزية ( مولاي شير عسلى بباكستان 1955 ) .

وينبعى بعد هذا العرض الوجيـــز لتراجم القرآن الا ننسى ان نلاحـــظ ملاحظتين

الاولى \_ ان ترجمة القرآن في بداية الامر لم تكن الا لملرد والتمكن من الطعن فيه ، فان أعداء الاسلام الكثيرين جندوا وما يزالون يجندون عقولهم واقلامهـم لحاربة الاسلام والطعن في دستوره وامامي الآن عشرات من الكتب والابحاث والدراسات التي تفيض سما وحقدا على القرآن ، كتبها أمثال ( ادوارد فرمان ) و ( ارثر جيفري) و ( ارنولد توينبي ) ·

الثانية ـ ان بعض التراجم ـ المذكورة وغير المذكورة ـ بعيدة عن الــروح العلمية التى يجب أن يتسم بها الباحث وخادم الحقيقة ، فكانت مشوهــة بالتحريف والتزييف .

#### محتويات القرآن:

من تتبع القرآن الكريم بتأمل ووعي، وجده كتاب البشرية جمعاء في مختلف الامكنة والازمنة ، في حالها العاجل ، ومصيرها الآجل ، في حضارتها وبداوتها، في قصورها وخيامها ، ويحتوى من الآيات ما يفتح العيون ، ويقرع الآذان، ويهز المشاعر ، ويوقظ القلوب ، ويحيى الضمائر ، ويشرح الصدور ، ويهذب النفوس ، ويلقع العقول ، ويسرقي

المدارك ، ويجلو الصدا عن الارواح ، ويضمن العزة والكرامة ، ويقى مسن التردى والضياع · غير انه يمكن حصر محتوياته فى ثلاثة اصول اساسيسة ، تتفرع عليها سائر الاغراض والمقاصد الاخرى :

I) العقائد وما يتعلق بها من أصول الدين كالايمان بالله ، وملائكته ، وكتبه ، ورسله ، واليوم الآخر ، والجنسة ، والنار ، والحسراط ، والميزان ، والحشر ، والنشر ، والثواب ، والعقاب · وقد جاء ذلك كلسه في أسلسوب محكم وآبات مفصلات ·

2) الشرائع وكل ما يتعلق بافعسان الجوارح من الاوامر والنواهي ، وهما قسمان : العبادات والمعاملات ، فالاولى هي التي تتعلق بصلة العبد بربه ، وأما الثانية فهي التي تتعلق بصلة العباد والافراد بعضهم ببعض ، وكلا القسمين معروض في مختلف السور القرآنية ، وأيات بينات ،

(3) الفضائل الخلقيسة والأداب الاجتماعية، التي بها تسمو الارواح ، وتتهذب النفوس ، وتستقيم الطباع ، وتحسن الشمائل والخلال ، فتنتظلم المجتمعات البشرية ، ويسودها التفاهم، والمحبة ، والعدل ، والجمال ،

وقد فصل ذلك كله فى آيات بينات كانت منطلق علماء الاخلاق فى ابحاثهم وكتبهم واعمالهم ٠٠ كما كانت آيات العقائد والشرائع أرضية لكل اعمالهم

الفكرية ، وثمارهم العقلية ، التى تزخر بها المكتبات الغنية في مختلف النصاء العالما .

وقد أقر مؤتمر المستشرقين المنعقد بأكسفورد سنة 1347 ه النظم القرآنية وهي كما يلى · (33)

1) العقائد، 2) الغرائض الدينية ، 3) الاوامر والنواهي ، 4) الانسدار والتبشير ، 5) الجدل والتحدى ، 6) القصص ، 7) التشريع ، وهو اقساء أ) التشريع السياسي ، ب) التشريع الجنائي ، ج) التشريع الحدى ، 8) المواعظ والارشاد .

ومن تأملها وجدها ترجع الى الاصول الاساسية المذكورة ·

## قراءات القرآن:

القراءات جمع قراءة وهي الطريقة التى يتلى عليها القرآن وينطق بالفاظه، مخففة ، أو مشددة ممالة ، أو مشمومة، ممدودة ، أو مقصورة .

ولابد في القراءة مسن التلقي والسماع ٠٠

والقراءات على نوعين: I مقبولة ، وهي التى ثبتت بالاجماع والثواتـــز ووافقت رسم المصاحف العثمانيــة ، ومنها القراءات السبع الصحيحـة ــ، وهي قراءات (أبو عمرو بن سليمان) شيخ الرواة المعروف بحفص ، وحمزة، والكسائى ، وعاصم ، وابن عامر ، وابن كثير ، ونافـــع .

وقراءات هؤلاء السبعة هي المتفق عليها اجماعا ولكل منهم سنسد في روايته وطريق في الرواية عنه ، وكسل ذلك محفوظ مثبت في كتب هذا العلـــم ( فن القراءات ) ٠

وقد يضاف الى هذه القراءات ثلاث فتصبح عشرا وهي رواية أبى جعفر يزيد بن القعقاع المدنى ، ويعقوب بــن اسحاق الحضرمي ، وخلف بن هشام بن ثعلب ٠٠ وقراءة هؤلاء صحيحة متواترة اينسا (34) •

#### التفسير والمفسرون:

التفسير هو الايصاح والتبيين ومنه قوله تعالى · « ولا يأتونك بمنسل الا جئناك بالمق وأحسن تفسيرا ، ويطلق على الكتب التي تشرح كتبا اخسرى ( كشروح كتب ارسطو \_ مثلا \_ الستى ترجمت الى العربية ٠

الذى يوضح كتاب الله ، ويبين معانيه ، ويستخرج احكامه ، وحكمه ٠٠٠ والتاوين مرادف للتفسير في اشهرر معانيه اللغوية يقال ١٠ون الكلام تأويلا، وتأوله : تدبره وقدره وفسره ومنه قوله تعالى : « فاما الذين في قلويهم زيسغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنــة وابتغاء تاويله ، وما يعلم تاويله الا الله» ويرى الماتريدي ان التفسير مبايسن للتأويل : فالتفسير هو القطع بان مراد الله تعالى من الآية كذا ، والتأويـــل

ترجيح أحد المحتملات بدون قطع، والذي يبدو أن التفسير للالفاظ ، والتاويسس للمعانى البعيدة المستنبطة وهناك أقوال كتيرة في الموضوع يراجعها في مظانها من يريد التوسيع ٠ (36)

والتفسير على نوعين تفسير جاف عقيم هامشى لا يتجاوز شرح الالفاظ واعراب الجمل وبيان ما يحتويه نظهم القرآن من صور البلاغة واشارات فنية، وهذا النوع من التفسير لا يختلف كثيرا عن التطبيقات العربية ، ولا يشعر قارئها الا بما يشعر به قارىء كتب القواعد العربية

وتفسير تتموج فيه روح الحياة، وتتهلل عليه اشراقات الهداية ، وتببثق منه أنوار الحكمة والرشد والخير ٠٠٠ تفسير خصب مشرق يتجاوز هذه الحدود او يمر عليها كجسر الى الأفاق العليا . فيجعن هدفه الكشف عن تعاليم القران، ويراد بالتفسير عند الاطلاق العلم والغوص على استراره ومكنوناته. واستجلاء كنوزه ودفائنه ، على طريقة تفتح القلوب ، وتجتذب الارواح وتجلو البصائر ، وهذا النوع من التفسير هو الجدير بالاقتناء ثم بالعناية والاهتمام، والعالم به حقيق بكل تقدير ، لانسب استطاع بقدرته العلمية والبيانية ان يرفع الستار عن كنوز القرآن وذخائسرد، ويقدمها الى الافهام واضحة مجلوة ، فيها هدى ونور ، وفيها شفاء لما في الصدور ( فالقرآن الكريم حجة اللب البالغة على دينه الحق ، فلا بقـــاء

للاسلام الا بفهم القرآن فهما صحيحا ، ولا بقاء لفهمه الا بحسياة اللغسية العربية · (37)

والقرآن الكريم وان نزن بلغة العرب
الا انها تعلو عن مستوى العامة مسن
العرب ، ولذلك كان الناس في العهسد
الاون من الاسلام يسالون كبار الصحابة
عن تفسيره ، وشرح الغريب من الفاظه ·

فهذا الصحابي الجليل عبد الله بن عباس كان يسال عن الفاظ من القرآن ، فيفسرها للسائلين ، ويستشهد على تفسيرها بالشعر العربي ، فلقد قـان الامام السيوطى في كتابه ( الاتقان في علوم القرآن ) أنه ( بينما عبد الله بن عباس جالس بفناء الكعبة قد اكتنف الناس يسالونه عن تفسير الفران • فقال بافع بن الازرق لنجدة بن عويمر: قم بنا الى هذا الذي يجترىء على تفسير القرآن بما لا علم له به ، فقاما اليه ، هقالا انا نريد أن نسالك عن أشياء من كتاب الله فتفسرها لنا وتأتينا بمصادفة من كلام العرب ، فان الله تعالى انما أنزل القرآن بلسان عربي مبين فقال ابن عباس : سلاني عما بدا لكما • فقال نافع اخبرني عن قول الله تعالى: « عن اليمين وعن الشمال عزين ، قسال . ( العزون ) حلق الرفاق ٠ قال : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال : نعم ١٠ امــا سمعت عبيد بن الابرص وهو يقهول . فجساءوا يهرعسون اليسه حتى يكسونسوا حسول منبسره عزينا

قال : اخبرنى عن قوله تعالى : وابتغوا اليه الوسيلة ، قال : (الوسيلة ) الحاجة ، قان : وهل تعرف العرب ذلك قان : نعم ، اما سمعت عنترة وهـــو يقـول :

ان الرجسان لهم اليك وسيلية ان يأحسدوك تكحسلي وتخضيي

ويمضى نافع بن الازرق يسال وابن عباس يشرح ويفسر ويستشهد على ما يقون بأبيات من الشعر العربي في حوالي مانتي لفظة منن الفاظ القرآن الكريم ، (38)

وس هنا نتنين لنا أهمية الشمر العربي فى فهم الغريب من الفاظ القران ، كما يتبين لنا خطأ بعض المتشدقين مسن المعاصرين الذين ينعون علينا تمسكنسا بالشعر العربي القديم وروايته وحفظه ، ويرون في ذلسك اضاعسة للوقس في شيء قد مضى عهده ، وفاتهم أن الشعر العربى مفتاح مغاليق الالفاظ والاساليب الغريبة في كتاب الله وسنة رسولسب صلى الله عليه وسلم · وقد قال ابسو حاتم الرازى : ( ولولا ما بالناس مـن الحاجة الى معرفة لغة العرب والاستعانة بالشعر على العلم بغريب القران واحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلسم والصحابة والتابعين والائمة الماضين ، لبطل الشعر ، وانقرض ذكر الشعيراء، ولعفى الدهر على اثارهم ونسى الناس آيامهم • (39)

ويقول أبن عباس : ( الشعر ديوان العرب فاذا خفى علينا الحرف مسلن القرآن الذي أنزله الله بلغة العرب ،

رجعنا الى ديوانها عالتمسنا معرفة ذلك منسه · ( 40)

واشتهر بالتفسير عشرة من الصحابة الكرام ، الخلفاء الراشدون ، وابسن مسعود ، وابن عداس ، وأبي بن كعب، وربد بن تابن ، وابو موسى الاشعرى ، وعبد الله بن الربير ،

اما الخلفاء هاكتر من روى عنه منهم علي بن ابى طالب كرم اللحه وجهه والرواية عن التلانة قليلة جدا ، وكان السبب هي ذلك تقدم وهاتهم ، وورد تفسير عن طائفة من الصحابة منهم أنس وأبو هريرة وابن عمر وجابر وعمرو ابن العاص وأم المؤمنين عائشة رصبي الله عنهم أجمعين ، ولكنه قلين ، (41) وأكثر الصحابة تفسيرا للقرأن الكريم ابن عباس أيضا ، ولعن ذلك لتأخر الزمان به ، حتى امتد ظلان الاسلام ، واستبحر العمران ، واشتدت الحاجة الى الاخد عنه ، ولتفرغه أيضا للدعوة والتعليم والارشحاد .

ويعتبر ابن عباس ترجمان القسران الكريم ، ويشهد بذلك من نزل عليسه الوحي ، فعن مجاهد قال : ابن عباس . قال لمى رسول الله صلى الله عليه وسلم (معم ترجمان الفرآن أنت) واخرج البيهةى في الدلائل عن ابن مسعود رضي الله عنه قال : ( نعم ترجمان القرآن عبد الله بن عباس) وقد دعا له النبي (ص) بقوله : ( اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل) ثم جاء مفسرون كثيرن يتعاقبون على مسرح الحياة كل بطريقته ومنهاجه ،

وكن بكفاءته ومقدرته ، وكن قد ساهم بالجهد المستطاع في استخراج كنسور هذا الكتاب وذخائره ، لتوضع للانسانية اسسا وأصولا لحضارتها المجيدة الحقة ·

#### انسهر التفاسير:

ومن أشهر التفاسيسر في القديسم والحديث (تفسير ابن جرير الطبرى) 224 مـ 310 قال النووى في تهذيبه (كتاب ابن جرير في التفسير لم يصنف أحد مثله ·

وقال أبو حامد الاسفراييني شيست الشافعية « لو رحل أحد الى الصيان ليحصل تفسير ابن جرير لم يكن ذلك كثيرا عليه » •

تفسير الامام جلال الدين السيوطى ( المدر المنثور في التفسير بالماثور ) وقد ذكر في مقدمته انه لخصه من كتاب ( ترجمان القرآن ) وهو التفسير المسند الى الرسول صلى الله عليه وسلم .

تفسير ابن كثير ( وهو من اصحح التفاسير بالماثور ان لم يكن اصحها جميعا ) ·

تفسير بقى بن مخلصد الاندلسى القرطبى وهو من أعلام الثقافة الاسلامية المشاهير قال ابن حزم ( اقطع انه لسم يؤلف فى الاسلام مثل تفسيره، لا تفسير ابن جرير ولا غيره ) ولكن المؤسف انه لم يكتب له البقاء ولم يحظ بما حسظي به تفسير ابن جرير من البقاء والخلود ولم نعرفه الا على ضوء ما كتب عنه العلمساء •

تفسير ( الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل ) للامام العلامة جار اللهاء

محمود الزمخشرى · قال الامسام السيوطى فى (شواهد الابكار) بعدد ذكر قدماء المفسرين . ثم جاءت فرقة اصحاب نظر فى علوم البلاغة التى بها يدرك وجه الاعجاز وصاحب الكشاف هو سلطان هذه الطريقة ) ·

وقد جاء تفسيره آية في البيان العربي الاصياب ، ولذا نال الشهرة الواسعة، والصيت الذائع في مختلف انحاء العالم الاسلامي وقد ادرك الزمخشري هذه الحظوة الكبيرة الحتى حظي بها تفسيره فسجل ذلك في هذين البيتيان تحدثا بنعمة ربه وشكرا له على مننه ال التفاسياب في الدنيا بالا عدد وليس فيها لعماري مثل كشافي ان كنت تبغى الهدى فالزم قراءته فالجهل كالداء والكشافكالشافي (41)

تفسير (روح المعانى) المشهور بتفسير الالوسى لعمدة المحققين مفتى بغداد وامام أهل العراق العلامة شهاب الدين محمود الالوسى وهو من أعظم التفاسير الحديثة ان لم نقل أعظمها علما ، واجادة وبراعة ودقة وصحة ولا بدع فى ذلك ( وكم ترك الاول للآخر ) .

تفسير المنار . لفريد عصره وعلامة رمانه الامام المصلح السيد رشيد رضا ، وقد جرى فيه على الطريقة التي سلكها في التفسير حكيم الاسلام الامام محمد عبده ، وقد كانت دروسه في التفسيل فتحا جديدا في الدين حيث كان يلفست أنظار المسلميان الى هداية القاران ،

ويوقظ ضمائرهم ، ويثير عقولهم بصيحاته التى تدوى فى ارجاء الجامع الازهمر •

وقد كانت اغلى امنيات الاستاذ رشيد رضا ان يتمدد اجله حتى يكتمل تفسيره ويراه كالمصباح المنير يبدد الظللم ، وينير الطريق امام المدلجين ، ولكلم الشيخ اختفى ولم تتحقق له هذه الامنية فترك تفسيره ينتظر من اعلام الاسلام من يتقدم اليه بفكر ثاقب ، وعلم واسع، وهمة عالية ، وجد دائب ، فيتمه على النهج الذى سار عليه صاحبه .

ولكن يبدو ـ لحد الآن ـ الا احد يانس فى نفسه الشجاعة والكفاءة والقدرة على التضحية بالوقت والراحة والجهد، ولذلك سيبقى هذا التفسير ينتطر حتى يمن الله على المسلمين بمن يخلف الرشيد فى رشده وعلمه وجهاده ، وعزيمتــه ورغبته الشديدة فى خدمة المسلميــن ودستورهـم .

وصدق الكاتب الاسلامي الكبير محب الدين الخطيب في قوله من كلمة أبين بها المرحوم الاستاذ رشيب رصيا . (آفتنا نحن ـ المسلمين ـ في هذا العصر أن تموت أعمالنا بموت مؤسسيها . فالخطب الذي نزل بنا بوفاة السيب رشيد كنا نعرف أنه سيبزل وأن ليم نعام متى ينزل ، أما الحطب الذي لا يزول المه فهو أن يكون الميدان خاليا الآن ممن يعتمد عليه في نماء الاعمال التي أسسها المسيد ، ولا سيما اكمال التفسير الذي

اصدر منه هذا الراحل الكبير (12) جزءا وشــرع في جرّثــه (13) ، ومــا اظن ان مسلما خدم الاسلام في هــذا العصر مثل ما خدمه السيد رشيد بهذا التفسير العظيم • (43)

والحديث عن التفسير والمفسرين يطول ويتشعب ، ولا يسع الاسهاب والافاضة فيه الا سجلدات ضخام ، حسبك ـ قارئى الكريم ـ ان التفاسير تعد بالآلاف ، وكل تفسير له منهاجه ، وله خصائصه ، ومميزاته ، وكل هذا دليل واضح على عظمة هذا الكتاب المعجر واهميته عند المسلمين ، وادراكهم انه نزل لاصلح البشر ، وانقاذ الناس ، والكشف على حقائق الكون .

وكلما تقدم الرمن وازدهرت الحياة العلمية ، واتسعت المدارك العكريسة ، ونبغ المخترعون والمكتشفون ، واستقام العقل السليم على جادة الانصلات العقل السليم على جادة الانصلات وبدت افاق جديدة ، لم يتطلع اليها منطلع ، ومجالات فسيحة لم يجل فيها جائل ، وقمم شامخة لم يرن اليها ران، ولم يوجد على وجه الارض ولا يرجى ان يوجد كتاب حظي او يحظى بمثل ما حظي به القرآن من العناية والاهتمام والتقديس .

وهنا ملاحظة يجب الانتباه اليها وهي ان هناك تفاسير لا ينبغى ان يعول عليها ولا أن يركن اليها لما تحتويسه مسن الاسرائيليات التي ابتدعها واضعوها ،

فكلفوا كتاب الله تعالى من التاويلات وغريب الروايات وسخيف الاخبار ما أحرجه في بعض آياته عن الغرض الذي أنزل من أجله وجعله مثار الطع والنقد أمام أعداء الاسلام وخصومه وأما ذوو الطوايا النقية والعقصور النيرة والافئدة الذكية فانهم يعلمور أو يدركون أن القرآن أجل وأكرم من أز يكون وعاء لتلك الاباطيل السخيف للتي لا يقبلها العقل البصير

واذا اردت أن تعرف هذه السفاسف التي أضلت بسطاء المسلمين وكانت منار استهزاء وسخرية الاجانب ـ كمـــا قدمنا ـ فارجع الى ما ذكــره بعض المفسرين في شرح ( ارم ذات العماد ) ( وثمود الذين جابوا الصخر بالسواد وفرعون ذى الاوتاد ) والى ما ذكسروه في الزلازل والثبور الحامسل للارض وياجوج وما جوج ) وما عللوا ما يشعر به الانسان من سخونة مياه الآبار ، في الشتاء ، وبرودتها في الصيف حيـــث عللوا ذلك بأن ليالى الشتاء طويلة ، ولما كانت الشمس تغرب ، فتدخل في جوف الارض ، كان تأثيرها في الميساد التي في جوف الارض ، خلال الشتاء ، أشد من تأثيرها في أثناء الصيف!!

ومما يبعث على التحسر والاسى ان من المفسرين المشهورين من وقع في هذا الافك المبين وفي هذا الجهسل الفاضح · فقد جاء في الجزء الثاني عشر من تفسير الطبرى على قولسه

تمالى: « وقيل يا ارض ابلعى مساءك ويا سماء اقلعى وغيض الماء وقضي الامر واستوت على الجودي وقيل بعدا للقوم الظالمين « حديث موضوع في وصف سفينة نوح حيث قال عن ابسن جريج انه قال: كانت السفينة ، اعلاها للطير ، ووسطها للناس ، وفي اسفلها السباع ، وكان طولها في الجو ثلاثين ذراعا ، ودفعت من عين وردة يسوم الجمعة لعشر ليال مضين من رجسب وارسلت على الجودي يوم عاشوراء، ومرت بالبيت فطافت به سبعا ، وقسد رفعه الله من الفرق ثم جاءت اليمن ثم رجعت ...

وحاء في كثير من التفاسيس في شرح قوله تعالى : « له معقبات من بين يديه ومن خلفه يحفظونه من أمر الله " ذكر حديث روي عن كنانة العدوى قال دحل عثمان بن عفان على رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال . اخبسرني عن العبد كم معه من ملك ؟ قال . مك عن يمينك على حسناتك ، وهو أمين على الذي على الشمال ، وملكان من بين يدك ومن خلفك يقول الله تعالى - « له معقبات من بين يديه ومن خلفه يحفظونه من امر الله ، وملك قابض على ناصيتك فاذا تواضعت لله رفعك ، واذا تجبسرت على الله قصمك ، وملكان على شفتيك ليس يحفظان عليك الا الصلاة على محمد صلى الله عليه وسلم ، وملك على فيك لا يدع الحية تدخل اليه ، وملكان على

يمينك · فهؤلاء عشرة املاك على كل أدمى ، وابليس بالنهار وولده بالليل · هذا نص الحديث كما روي · · وواضع انه افتراء وبهتان على من نزل عليه الوحي . بالاضافة الى انه سخيف العباره ، يتبرأ منه سياق الآية الكريمة، وكن من له معرفة بطبيعة القرآن ، وذوق بجو بيانه يشفق من أن يشوه جهو الخفاء والرهبة والتعقب الذي يشيعه السياق وتوحيه هذه الجملة ( لهمقبات ) ·

والحفظة التي تتعقب كيل انسان ، وتحفظ كل شاردة ، وكل واردة ، وكل خاطرة ، وكل خالجة ، والتي هي مين امر الله لا يتعرض لها السياق بوصف ولا تعريف ولا اشارة ، فلا نتعرض لها نحن بتساؤلات غيير مجدية ، ما هي نحن بتساؤلات غيير مجدية ، ما هي وما صفاتها ؟ وكم عددها ؟ وكيف تتعقب؟ وأين تكون ؟ ولا نشود ذلك الجو المثير وأين تكون ؟ ولا نشود ذلك الجو المثير بالمتحليلات والتاويلات والتفصييلات فضلا عن تلك السخافات الى تحطمن قيمة القران ، وتذهب بجلاله وروحه ، (44)

ومن هذه السخافات ما قاله بعضهم في شرح قوله تعالى « تنزل الملائكة والروح فيها » حيث فسر الروح بانه ملك لمو التقم السموات السبع ، والارضين السبع ، كانت له لقمة واحدة، أو هو ملك راسه نحت العرش ، ورجلاه في آخر الارض السابعة ، ولسه الفراس كن راس اعظم من الدنيا ، وفي كل

وحه الف فم ، الى أخر هذه الاباطيسي والخرعبلات التي يفسر بها كلام الله ·

قل لى بربك الا يكون كل هذا مشارا لسخرية حصوم الاسلام ، وداعبا الى القول بال هذا الديل خراهى يؤدى الى حياد الركود والحصود والضعف وشاعلا على المقيام بجوهر الدين الصحيح الذى من احله حاء ، وباعثا على عدم التانر بروعة الاسلام والاخلاص في التقيد باحكامه ؟

ذكر الاستاذ المرحوم الشيخ عبد العزيز جاويش انه رأى ترجمة للقرآن بالانجليربة اتى واصعها بما سطر أولئك الجهلة المعالمون ، تم أعقب ذلك بمساشاء من الانتقاد والتشهير بدين ذلسك الكتاب (45)

وهذا كله مما يفسر لنا شيسوع استحقاف بعض الناس بالاسلام لانهم لم يفهموا جوهره وروحه وانما فهموه كما يصفه هؤلاء المتنطعون وكسسا يصورونه .

ولن ينتفع المسلمون بالقرآن الا اذا ههموه ههما صحيحا ولن يفهموه كذلك حنى يقرآوه كما نزل بعيدا عن الخرافات والاوهام ، التى تشدهم الى الوراء ، وتنشر الصعف والارتخاء في أجسامهم، وتبعد بهم عن الحادة المثلى التى يهدى اليها القران ٠٠

# أسلوب القرآن الكريم:

اذا عدنا الى المعاجم العربية وجدنا هذا اللفظ ( الاسلوب ) يطلق في لغة العرب على معان مختلفة ، منها الفن والوجه والمذهب والطريق بين الاشجار والشموخ بالانف وطريقة المتكلم في كلامه ، وهذا الاخير همو الانسب

واسلوب القرآن هو الطريقة البيتي امتاز بها في تأليف كلامه ٠٠

وواضع ان الاسلوب غير المفردات والتراكيب التي يتألف منها الكلام ٠٠٠ واساليب المتكلمين في عرض كلامهم تتعدد بتعدد اشخاصهم وقد تتعدد في الشحص الواحد بتعدد الموضوعات التي يطرقها والفنون التي يتناولها ٠

وبالرغم من أن المفردات التي يوظفها الحميع واحدة ، والتراكيب في جملتها واحدة ، والقواعد المرعية في صحوع الجمن واحدة ، فإن الاساليب تختلف من متكلم الى أخر ، ومن ثم كان للقران الكريم أسلوبه الخاص الذي انفرد به عن سائر الاساليب .

فهو من حيث الحروف والمفسردات والحمل والقواعد جار على النهسسح العربى المالوف ، ولكنه من حيست أسلوبه الفذ ومذهبه الكلامي خارج عن المعهود ، ومباين للمالوف (فما هو سعر ولا هو سبجع ، متكلف ملتزم ، ولا ازدواج متعمد دائم ، ولا نثر مرسسان الحديث ، ولا خطابة طعانسة

متفيهقة ، وانما هو نهج بديع من الكلام العذب المحكم البالغ الروعة في ادائه الشريف غاية الشريف في معانيه ومقاصده ، (46)

وقد سمع أعرابى رجلا مسلما يقرأ قوله تعالى : « فلما استياسوا منسه خلصوا نجيا ) فقال : اشهد ان مخلوقا لا يقدر على مثل هذا الكلام •

وسمع عمر بن الحطاب آیات مسن سورة (طه) فاهتزت مشسساعرد ، وارتعدت فرائصه ، وتحول من ذلسك الرجل الجاهل الكافر الغليظ الذي جاء ليقتبل منقبذ البشرية ، وسيد الخليق محمدا صلى الله عليه وسلم ويقتبرف اكبر الجرائم في حياة الانسانية - تحون الي عمر المسلم الصادق ، والمؤمسين القوي ، والعبقرى العظيم الذي اصبح يدير وحده احدى عشرة دولة من دون يدير وحده احدى عشرة دولة من دون اليوم ، وكان القاضى فيها والامام ووزير المالية ووزيبر الداخلية والمحتسب ، وكان الي يحمن الدقيق على ظهرد ويطبسخ نلك يحمن الدقيق على ظهرد ويطبسخ للمرأة الفقيرة ويطعم اولادها ...

وقال الاصمعى سمعت : بنتا مـن الاعراب خماسية او سداسية \_ أي بنت خمس سنوات او ست \_ تقول استغفر اللـه لذنب كلــه

قتلت انسسانا بغير حليه مشل غسزال ناعيم في دليه وانتصاف الليال وليم اصله

فقلت لها: قاتلك الله ، ما افصحك فقالت . ويحك ، ايعد هذا فصاحة ؟ مع قرله تعالى : « وأوحينا الى ام موسى أن ارضعيه فاذا خفت عليه فالقيه في اليم ولا تخافي ولا تحسرني انا رادوه اليك وجاعلوه من المرسلين ، فجمع في أية واحدة بين خبريسن ، وامريسن ، وبشارتين ، وبشارتين . (47)

وبذلك الاسلوب الفذ اعجز القران العرب وهم امراء البيان ، واربساب الفصاحة ، واقعمهم وهم اساطيسسن البلاغة وفرسان النظم والنثر .

# خصائص اسلوب القرآن

والخصائص التى امتاز بها اسلوب القرآن كتيرة يمكن أن نلخص أهمها في الأمور التالية :

ا) مسحة القرآن اللفظية ، فانها جذابة اخاذة تتجلى فى الاتساق والانتلاف على طريقة عجيبة لا يمكن ان يرتقى اليها كلام بسر مهما توفر له من عواماللاداع .

2) ارصاؤه العام ، ومعنى ذلك انه اذا تلي على العامة شعروا بجلاله ، وأحسوا بعظمته ، وذاقوا حسلاوته ، وانصاعوا بعقولهم على قدر استعدادهم، وكذلك الخاصة اذا قراوه أو قرىء عليهم انقطعوا اليه بقلوبهم وعقولهم يستروحون في ظلاله ، ويستشعرون روح الطمأنينة والثقة في حماه ، فتشيع في صدورهم أنوار الإيمان والانس بالله تعالى .

يخاطب العقل والثلب معا، ويجمع الحق والجمال معا ، وهي غاية صعبة المرتقى، عزيزة المنال • فارهف اذنيك \_ قارئي الكريم ـ واستمع اليه وهو يســوق الاستدلال العقلى على البعث كيف يهر القلوب ، ويمتع العاطفة معا • قال الله نعالى نه ومن آياته انك ترى الارض خاشعه فاذا أنزلنا عليها الماء اهتزت وربت ، ان الذي أحياها لمحيى الموتى انه على كل شيىء قدير ، و وسان في سورة (ق) «افلم ينظروا الى السماء فوقهم كيف بنيناها وزيناها ومالها من فروج والارض مددناها والقينا فيهسا رواسى وانبتنا فيها من زوج بهيسج . تبصرة وذكري لكل عبد منيب ، وتزلنا من السماء ماء مباركا فأنبتنا به جنات وحب الحصيد والنخل باسقات لها طلع نضيد رزقا للعباد ، واحيينا به بلدة مبنا كذلك الخروج » أرايت كيف حمع بيس مخاطبة العقل والقلب معا ، وبيسسن الاستدلال المنطقى والامتاع العاطفي ح

4) حودة السدك ، فالقران الكريسم بلع أقصى الدرحات ، وأبعد العايسات في ترابط كلماته ، وتماسك جملسه ، وتعانق أياته ، مع طول نفسه ، وتنوع مقاصده ، هاذا فتحت المصحف دون آل يكون لك قصد او عرض باية معينسسة فقرأت ما وقعت عليه عيناك وتأملته ، وجدته وحدة متماسكة الاجزاء ، متألفة الاعضاء ، متأخية الاوصال ، فحل من

3) ارضاؤه العقل والعاطفة، فالقرآن قال . « ولقد ضربنا للناس في هسدًا اطب العقل والثلب معل ، ويجمع الحق القرآن من كل مثل لعلهم يتذكرون ، جمال معا ، وهي غاية صعبة المرتقى. قرأنا عربيا غير ذى عوج لعلهم يتقون» •

5) البراعة فى تصوير القول وثروته فى أفانين الكلام ، أي أن القرآن يسورد المعنى الواحد بالفاظ وبطرق محتلفسة ، بمعدره فائقة خارقة . تنبهر أمامها أنفاس المصحاء والبلعاء · والامثلة على ذلك واصحة لا تعرب عن الذكى البصيسر ، وهو يتلو القرآن الكريم ·

وبكهى دليلا على ان القرآن معجـــر باسلوبه ، ان التاليف في البيان العربى ولد ونشا وأيدع وترعرع في جو القرآن ·

سال ابراهيم بن اسماعيل من كتاب الورير الفضل بن الربيع ومن جلسانه حسال أبا عبيدة معمر بن المتبي عسل قول الله تعالى « طلعها كانه رؤوس الله تعالى « طلعها كانه رؤوس السياطين» كيف وقع هذا التسبيه والمشب له عير معروب وانما يقع الوعد والايعاد بما عرف مثله فقال أبو عبيدة انما كلم الله العرب على قدر كلامهم • أما سمعت قول امرىء القيس .

اینتلینی والمشیرفی مصیاجعی ومسنونیة ررق كانسیاب اغیسوال ،

وهم لم يروا الغول قط ، ولكنهـم لما كان أمر الغول يهولهم أوعدوا به ·

وعرم أبو عبيدة منذ ذلك الحين أن يصم كتابا في القرآن ، في أشباه هذا، وما يحتاج اليه من علمه ، ثم وضحم

كتابه ( المجاز ) فكان أون كتاب الت في البلاغة (48) ·

اعجاز القران المعدرة هي أمسر حارق للعادة خارج عن حدود الاسباب المعروفة ، يجريه الله تعالى على يسد أنبيانه مقرونا بالتحدى ودعوى الرسالة، وطلب المعارضة ، وهي فوق مستوى العقول والافهام ، أما أن تأتى أمسرا خارقا للعادة على العموم كمعجسسرة سيدنا ابراهيم الذى لم تحرقه النار ، وكمعجره سيدنا صالح في الناقة الى تسرب النهر ، وأما أن تأتى من جنس تسيء اشتهر عند المرسل اليهم ، كاشنهار السحر في عهد موسيى ، والطب في عهد عيسيى ، والطب في عهد عيسيى ، والبلاغة في عهد محمد .

وقد تدرج هذا النوع من الاعجساز حسب تدرج العقل البشرى في سلسم العلم والمعرفة والادراك ·

ففى زمن فرعون موسى ( منفتاح )
بمصر كان السحر عدة العلماء وزادهم،
ومثار فخرهم واعتزازهم ، فكانت
المعجزة التى اظهرها الله على يد موسى
حينما تقابل مع علماء السحر عصا تلقف
ما صنعوا ٠٠ حيث القوا عصيهم وحبالهم
فاذا هي حيات وثعابين ، فأوجس موسى
فى نفسه خيفة ، فامرد الله أن يلقى عصاد
فادا هي حية تزحف وتسعى ، واذا هي
تبتلع حيات السحسرة وتلقفها (49)
منع الله تعالى فخروا له ساجدين ٠

ثم مضت قرون وتطورت العقد.ول والافهام ، وانتشر فن التحنيط ، وارتقى علم الطب ، وظهرت الكيمياء ،فكاندت المعجرة التى اظهرها الله على يد سرد اعيسى قوق ما نبغ فيه قومه من الطدب والكيمياء والتحنيط ، انها احياء الموتى وابراء الاكمه والابرص ، والندفخ فى قطعة من طين فتكون طيرا باذن الله ،

ثم مضت قرون ، وتطورت الانسانية ، وانطلق العن البشرى في باحات النظر ، والتأمن والتفكير ، فكان العرب في هذا العهد النبوع المطلق في الفصاحـــة والبلاغة والعبقرية الفذة في في الكــلام نثره ونظمه ، فكانت المعجزة التي اظهرها الله على يد سيدنا محمد من جنسسس ما اشتهروا به ، وتفوقوا فيه ، انــه القرآن الكريم ، الذي « لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل مــن حكيم حميد » •

واذا كانت معجزات الانبياء جميعها محدودة بقوم معينين ، وموققة بزمان معين ، فان معجزة محمد صلى الله عليه وسلم عامة وخالدة .

وبالرغم من حرص العرب عسلى
تكذيب محمد ، وتكالبهم على اخهاء
امره ، وتالبهم على اطهاء ندوره ،
ورفضهم الصارم لدعوته . لاده سهده
احلامهم ، ونعى عليهم زيغهم وضلالهم،
وتحداهم بلسان القرآن ، بان يعارصوه
او يأتوا بعشر سور مثله مفتريسات .
لا يلتزمون فيها الحكمة ولا الحقيقة ،

وليس الا النظم والاسلوب (50) ولسن تضيق اساطيرهم وعلومهم أن تسعها عشر سور ، ثم قرن التحدى بالتأنيسب والتقريم ، ثم استفزهم بعد ذلك ، جمله واحدة فقال « وان كنتم في ريب مما نزلنا على عبدنا فاتوا بسورة من مثله وادعوا شهداءكم من دون الله أن كنتم صادقين ، فأن لم تفعلوا ولن تفعلوا ، فانقوا النار التي وقودها الناس والحجارة اعدت للكافرين » •

بالرغم من كن ذلك عجز العرب عن معارصة القران بسورة من مثله، وفامت عليهم الحجة ، فهي قائمة على غيرهم الحجة ، فهي قائمة على غيرهم افرادا ومجتمعين عن معارضة عميل حاء على د بشر متلهم وهو وحسده لا معين له دلين على ان ما حاء به هذا الفرد الوحيد من عند الله ، لا يقدر أحد أو حماعة على معارضته ، هافحم كن حجة ، واسكت كن لسان ، وأعيا كسن بيان ، وأبطن كن محاولة ، وهزم كن مكابر ، وحطم كن عناد وجدان ، فظل القران وسيظل في فم الدنيا لسانا ناطقا، وابية باهرة ، و ( معجزة خالدة ) .

وسيبقى هذا التحدى المثير المدهش « وان كنتم فى ريب مما نزلنا على عبدنا فاتوا بسورة من مثله وادعوا شهداءكم من دون الله ان كنتم صادقين » ـ سيبقى قائما ما بقيت الحياة ، فكل انسان مسن يوم أن نزل القرآن الى نهاية الحياة على هذا الكوكب السفلى يواجه هذا التعدى

وبالتالى هو محكوم عليها مسبقا بالعجز والفشب والاخفاق ·

وهى كتب التاريخ محاولات ممسسن طاشت عقولهم ، واستبد بهم الغرور، فتصدوا لمواجهة هذا التحدى ، ومسا دروا انهم فى ذلك كمن أراد أن يقطع المحيط سبحا ، أو يسابق النفائسسة مشيسا .

ومن هذه المحاولات ما وقع مـــن الشاعر العربى لبيد بن ربيعة الشهيسر ببلاغة منطقه وفصاحة لسانه ، ورصانة شعره ( فعندما سمع أن محمدا يتحدى الناس بكلامه ، قان بعض الابيات ردا على ما سمع ، وعلقها على باب الكعبة وكان التعليق على ماب الكعبة امتيازا لم تدركه الا فنة قليلة من كبار الشعراء العرب ، وحين رأى أحد المسلمين هـــذا أخذته العزه ، فكتب بعض أيات الكتاب الكريم ، وعلقها الى جموار ابيسات لبيد ، ومر لبيد بباب الكعبة في اليوم التالى ولم يكن قد اسلم بعد فأذهلت الايات القرانية ، حتى انه صرخ من غوره قائلا والله ما هذا بقول بشر ، واما من المسلمين ) (51) وكان من ننيجـــة تأتر هذا الشاعر العربى العملاق ببلاغة القرآن انه هجر الشعر • وقد قال لــه عمر بن الخطاب رضى الله عنه يوما يا أبا عقيل ، انشدني شيئا من شعرك • فقرأ سورة البقرة وقال : ما كنت لاقول شعرا بعد أذ علمنى الله سورة البقرة وآل عمران ٠

وهناك محاولة اخرى اغرب مسن هذه وبطلها الكاتب الشهير عبد الله بن المقفع ، وخلاصتها ان جماعة مسن الملاحدة والزنادقة ازعجهم تأثيبر القرآن الكبير في عامة الناس ، وهيمنته على قلوبهم ، فقرروا مواجهة تحسدي القرآن ، واتصلوا لاتمام خطتهم بابن المقفع ، وكان معتدا بقدرته الادبية الواسعة ، فقبل الدعوة للقيام بالمهمة ، واخبرهم ان هذا العمل سوف يستفرق واخبرهم ان هذا العمل سوف يستفرق بكن ما يحتاج اليه خلال هذه المدة ، بكن ما يحتاج اليه خلال هذه المدة .

ولما مضى على الاتفاق نصف عام عادوا اليه وفى أنفسهم تلهف وشوق ، وتطلع الى معرفة ما حققه الكاتب العملاق لمواحهة تحدى القران · وحين دحلوا عرفة الاديب وجدوه جالسا والقلم فى يده وهو مستغرق فى تفكير عميق · واوراق الكتابة متناشرة أمامه على الارض ، بينما امتلات غرفته باوراق كتيرة ثم مزقها ·

لقد حاول الكاتب العبقرى ، وبـــذن اقصى جهوده من أجن أن يتم لـــه ما آراد ، ويحقق للزنادقة والملاحــدة أمنيتهم الغالية ، ولكنه أصيب بالفشس الذريع ، فلم يستطع أن ياتى باية واحده من طراز القرآن ، بالرغم من مضي ستة أشهــر ، (52)

والذى يعنى بهذا الموضوع ويتتبع مظانه فى كتب التاريخ ، يجد امثلهة لمحاولات مواجهة هذا التحدى القائم

المثير على ممر الدهور والعصور، فممن حاولوا ذلك واخفقوا - طبعا - وتحطمت آمالهم على صخرة الاعجاز ، مسيلمة الكذاب ، والنضر بن الحارث ، وطليحة بن خويلد الاسدى ، والاسود العنسى .

وان شئت ـ قارئى الكريم ـ ان تعرف لونا من هذه المعارضات السخيفة المخجلة لتدرك ضياع البلاغة ، وفشال البيان ، وتفاهة التصوير عند هاؤلاء المغرورين المتطاولين على وحي السماء، فدونك فقرة من (قرآن) مسيلمة الكذاب فاقراها ثم العنه ، وارث لبلاغته وبيانه .

( والمبذرات زرعا ، والحاصدات حصدا ، والذاريات قمحا ، والطاحنات طحنا ، والخابزات حبزا ، والأقمات لقما حبزا ، والثاردات ثردا ، واللاقمات لقما الهالة وسمنا ٠٠ لقد فضلتم على الهل الوبر ، وما سبقكم الهل المدر ، ريفكم عامنعوه ، والمعتر فأوود ، والباغي فناونوه ) .

وممن عارضوا القران ، او حاولوا ، ابو الحسين المعروف بابن الراوندى ، وأبو العلاء المعرى، وقد الدرك هذا الاخير ان القرآن كلام الله الذى لا يجسارى ولا يعسارض ، والوحي السماوى الذى لا يتسامى اليه بيان ، فقال من رسالته فى الرد عسلى ابن الراوندى .

( واجمع ملحد ومهتد ، وناكب عن المحجة ومقتد ، ان هذا الكتاب السذى جاء به محمد صلى الله عليه وسلسم

كتاب بهر بالاعجساز ، ولقى عدوه بالارجاز ، ما حذى على مثال ، ولا أشبه غريب الامثال ، ما هو من القصيسد الموزون ، ولا فى الرجر من سهسس رحزوں ، ولا شاكل خطابة السعرب ، ولا سجع الكهنة ، ذوى الارب ٠٠٠ وان الآية منه أو بعص الآية لتعترض فى المصح كلم ، يقدر عليه المخلومون، فتكول فيه ما لشهاب المتلالئي في حنح غسق والزهرة البادية في جدوب ذات نسق ) والزهرة البادية في جدوب ذات نسق ) والزهرة البادية في جدوب ذات نسق )

وروعة الاعجاز قد فعلت فعلها حتى فى غلاة المشركين واشدهم عدواة للقرآن، فكان أبو جهن وأبو سفيان والاخنس بن شريق من ألد أعداء النبى صلى الله عليه وسلم واشدهم بغضا للقران، ومعللك فقد كانوا يتسللون فى الليل فرادى الى جدار بيت الارقم ليتسمعوا مهسر النوافذ والكوى الى النبى وهو يتلسسو القرآن،

كان كن واحد من هؤلاء يجلس في مكان مظلم حيث لا تراه العيون ، وهو يظن انه وحده الذي جاء ليستمع ، حستى رقعت المفاجأة ذات ليلة ، حيث التقى لثلاثة وجها لوجه وهم يهمون بالانصراف عد أن انتهى الرسول صلى الله عليه رسلم من التلاوة ، وسأل كن واحد منهم ساحبه من أين جئت "

فأطرق الجميع برؤوسهم ولم يحسر حدهم الجواب، وجميعهم متهمسون، لم يسعهم أمام ما فعلوا الاأن يقسموا لا يعودوا مرة أخرى خشية أن يسؤدى

بهم سماع القرآن الى الايمان واتباع محمصد .

وفى الليلة الثانية فكر كل واحد من الثلاثة فى الموضوع، وتحدث الى نفسه، أن احدا لن يذهب الليلة لسماع القرآن من محمد ، فماذا لو حنثت فى قسسمى وذهبت وحدى ٠٠

وذهب الثلاثة واستمعوا ، ولما انتهى الرسول من التلاوة أخذ كل منهم يطوف حول دار الارقم ليستيقن من أنه جساء وحدد ، فكانت المفاجأة . . . وكسان التلاحم والتشاجر ، وكاد الخصسام ينقلب الى التقاتل . .

وهكذا ظل الثلاثة يقسمون ويحنثون ويستمعون ٠٠ ولم يقدروا على مغالبة هذه النوازع الجياشة ، وكبت هـــــذه الرغبة الملحاحة ٠٠ فاتفقوا عــلى ان يجتمعوا كل ليلة في ديب احدهم ليراقب بعضهم بعضا حتى لا يذهب منهم احد ٠

الى هذاالحد بلغ تأثير الفرآن فى نفوس الكفار والمشركين ، أعداء الرحي وأعداء من نزل عليه ٠٠٠

وهل أتاك - قارئى الكريم - نبأ الوليد ابن المغيرة أحد فرسان البلاغة وسادة البيان العربى ؟

لقد سمع آیات من القرآن فهالسه
اعجازه ، واستبدت به روعته ، فسارع
الی قومه لیقول لهم : (لقد سمعت من
محمد کلاما ما هو من کلام الانس ولا
من کلام الجن ، ان له لحالاوة ، وان

علیه لطلاوة ، وان اعلاه لمثمر ، وان اسفله لمغدق ، وانه لیعلو ولایعلی علیه ۰

ومكذا عجز خصوم القرآن عـــن مواجهة تحديه ، وسيظل ما بقيت الحياة معجزا للانسان والجن ، وهو ما سجله الوحي في قوله تعالى · « قل لئن اجتمعت الانس والجن على آن ياتوا بمثل هــذا القرآن لا يأتون بمثله ، ولو كان بعضهم لبعض ظهيرا » ·

### وجوه الاعجاز:

لاهن العلم في بيان اعجار القرار كتب ودراسات ، وأبحاث لا يحصرها العدد ، وممن خاضوا هذا البحر الباقلاني ، والسكاكي ، وعبد القاهر الجرجاني ، والزمخشري ، والقاضي عياض والرافعي ، وما تزان اقسلام الكاتبين مغموسة في الحبر ، وأوراقهم مبسوطة ، ولكل باحث وكاتب رأيه

والدارس لابحاث هؤلاء والواقف على أرائهم يرى أولا ان هناك خلافسا في اظهار السر الكامن من وراء اعبار القرآن ، فمنهم من ارتأى ان القسرآن فوق طاقة البشر ومقدورهم ، وهسم عاجرون عن معارضته ومجاراته بالقوذ والفعل ، وهو رأي العلامة الباقلاني في كتابه ( اعجاز القرآن ) .

وذهب اخرون الى أن القرآن تحت طاقة البشر ومقدورهم ، وهم عاجرون على معارضته ومجاراته بالفعل لا بالقوة، عالمه تعالى هو الذى اعجزهم عسن

مناظرته ومباراته · وممن ذهب الى هذا الراي ابراهيم النظام ·

والراي الاول اقرب الى العقل وادعى الى الرضى والاقتناع • ولا يتسع المجال لعرض أدلة الترجيع ، وهي مبسوطة في المطولات •

اما وجوه الاعجاز فكثيرة يمكير. عرص طائفة منها فبما يلي ·

ذكر القاضى هى كتابه ( الشفاء ) وجوها كثيرة منها

I) حسن تأليفه ، والتئام كلمه ،
 وفصاحته ووجوه ايجازه وبالاغتها الخارقة عادة العرب فيما ياتون مسن بيسان .

2) صورة نظمه العجيب ، واسلوبه الغريب ، المخالف لاساليب العرب ومناهج نظمها ونترها ، فلم يوجد قبله ولا بعدد نطير له ، ولا استطاع أحد مماثلة شيء منه عي فواصله ، وما انتهت اليه مقاطع ايسه .

وذكر الباقلاني من وجوه الاعجار شالاتة .

أولا ـ ما تضمن من الاخبار عــن الغيوب بما لا يقدر البشر عليه ولا سبين لهم اليــه ·

ثانيا - اتيانه بجملة ما وقع وحدث من عظيمات الامور ، ومهمات السير ، من حين خلق الله أدم الى حين مبعثه ، صلى الله عليه وسلم ، مع انه كان أميا لا يقرأ ولا يكتب ، ولم يقع له شيء من

كتب المتقدمين وأقاصيصهم وأنبائههم وسيرهم ، ومن امثلة ذلك قصص الانبياء، واصحاب الكهف وذي القرنين ، وياجوج وماجوج الغ

ثالثسا ـ انه بديع النظم ، عجيب التاليف ، متناه في البلاغة الى الحسد الذي عمر الخلق عنه ١ (53)

ويعجبنى في موصوع اعجاز القرآن قول السكاكي ( ان اعجار القران يدرك ولا يمكن وصعفه ) ولكن هذا الادراك لا يتهيأ الا لارباب الفصاحة والبيان • رمن هذا يتبين ان غير العرب الفصحاء من سائر الناس اعيا وأعجز في ميدان المعارضية ٠

ويقول الامام محمد عبده عن معجزة القران ( معجزة القران جامعة مسن لقون والعلم ، وكن منهما ما يتناوله لعق بالفهم هو معجزة عرضت على لعقل وعرفته القاضى فيها ، وأطلقت حق النظر في أنحائها ، ونشـــر ما انطوى في اتنائها ، وله منها حظه لذى لا ينقضى ، فهو معجزة أعجـزت كل طوق أن ياتي بمثلها ولكنها دعت كل تدرة أن تتناول ما تشاء منه ) · (54)

ووجه اعجاز القران مي مظري هي ( روحانيته ) اي انه روح من رب العالمين « وكذلك أوحينا النيك روحا من أمرنسا ما كنت تدرى ما الكتاب ولا الإيمان » • اعجازه وقصور الانسس والجسن عسن دراسته واستخراج ما فيه من الكنور

محاكاته . وبقائه خالدا يمد البشريسة نورا وهداية ٠

والحقيقة الجديرة بالملاحظة هي ان معجزة القرآن لا تستمد خلودها مسن كون القران معجزة فقط بل من كونه ايصا قد جاء بتخطيط محكم سليسم للانسانية في مختلف العصسور وهي مختلف أنحاء المعمورة •

انه هدية الخالق للمخلوق ، وصلة السماء بالارض ، ومنهج السلطوك للانسان ، فما من كبيرة أو صغيسرة، دنيوية أو اخروية ، فردية أو اجتماعية، الا وفي هذا الكتاب الخالد تصريح لها أو اشارة ٠٠٠ واتسع مجاله ، وبعد افقه ، في كن فن وهي كن نظام ٠٠

ولئن كانت شمس الكون لها مسمع الناس في هذه الارض حدود ، فـــان شمس القرآن لا تعرف التحدود ولا السدود ، ولا تعرف زمنا دون زمسن ، ولا وجودا دون وجود ، فهي مع الناس فى كن مكان وفى كن زمان وفى كن حال، في حضارتهم وبداوتهم ، في قصورهم واكواخهم ، في سلمهم وحربهم ، في صحتهم ومرضهم ، في صغرهم وكبرهم، في ليلهم ونهارهم ، في حياتهم وبعد موتهم ١٠ انها شمس القرآن ١

وهددًا ما جعل رجال الغسرب في نهضتهم الحديثة يعنون بهذا الكتساب ويهتمون ، حتى تخصص فيه علماء وهذا وحدد كاعب في ارشادنا الى جهة أجسلاء وقفوا عقولهم وأقلامهم على والذخائر ، واستوحوا منه نظريسات تتعارض مع الاسس الاسلاميسة . واستلهموه دروسا وعبرا في الحسق فالانسجام تام بين تعاليهم القسران والجمال ، والخير والشر ، وغيرها من والقوانين الطبيعية • المفاهيم والنظريات

> صحيح ان هناك من الغربيين مــن تخصيصوا في دراسة القرآن لا لغرض شريف ، وانما من أجل الطعن والنقد ٠ ولكن حتى هؤلاء لم يقدموا على دراسته الا تحت تأثيره ، والايسمسان بانه شيء عظيم يدعو الى النظر فيه ، والانقطاع لدراسته ، فقدموه خدمة جلى بمسا كتبوا عنه من دراسات وابحاث كشفت عن عجزهم ، وأكدت سمو القرآن ، وانه وحى من الله لا ياتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، فمنهم من آمن ومنهم من انطوی علی نفسه فی خسجل ۰۰۰ الا عملاء التبشير الذين ارتكسوا في حمأة الحقد والحسد والبغضاء فههم عمى الابصار ، وطلمس العقلول ، لا يؤمنون بالحق لانهم أعداؤه .

> وستظل العقول المفكرة الناضجية الجبارة التي تكتشف وتستنتج وتخترع٠٠ وتبحث عن الحق من أي جنس ومن أي بلد تعلن اعجابها الى حد الدهشة بهذا الكتاب الخالد المعجز ٠٠

يقول الفيلسوف الفرنسى ( الكسى لوازون ) في كتابه (حياة محمد ) : ( خلف محمد للعالم كتابا ، هو آية البلاغة وسجل الاخلاق ، وكتاب مقدس، وليس بين المسائل العلمية المكتشفة حديثا ، والمكتشفات الحديثة مسألـــة

ويقول العلامة (فريد وجدى): لا ترى قاعدة دلت عليها التجارب ، ولا نظرية تأسست بشهادة المشاعر ، يكون لهــا أتر في رفي الانسان ، وتحسين بنساء العمران ، الا وهي صدى صوت ايسة قرأنية ، أو حديث من الاحاديث النبوية، حتى يخيل للرائى ان كل جد ونشهاط يعصل من علماء الكرة الارضيبة في سبيل رفع شأن الانسانية لا يقصد بسه الا اقامة الحجج التجريبية على صحة قواعد الديانة الاسلامية •

وجماع القون أن القرآن الكريم. معجيزة بحروفيه ، وكليماتيه ، وتراكيبه ، ٠٠٠ معجر بطلاوته ولذاذته معجز بتأليفه ، والتنامه ، وتناسقه ٠٠٠ معجز بسلامته من النعارض ٠٠٠ معجز بأسلوبه ، ونظمه ، وفواصله ، ومقاطع آياته ٠٠٠ معجز برموزه العجيب المدهشة في فواتح السور ، معجــــز بموسيقاد ، وفصاحته ، النادرة ٠٠٠ معجز بأذبائه الغيبية عن كوامن الزمن وقضايا الامور ٠٠٠ معجز باسسراره الدقيقة ، وقوانينه المحكمة ، وخطابياته البديعة ، وطرق اقناعه الفذة •

معجز باشاراته ، واستعاراته ،۰۰۰ معجر بالاسرار العلمية التي هدى اليها ولم تهتد اليها العقول البصيرة في العصر

الحديثة المدهشة ٠٠٠

معجز بجذباته الروحية للمشاعسر والاحاسيس ٠٠٠ معجز بالتحويسلات الجذرية والانقلابات التاريخية عبسر التاريخ ٠٠٠ معجز بمثله العليا الستى بلغت النذروة في ديموقراطيتها وانسانيتها ٠٠

وأخيرا ان القرآن معجز لانه (قرآن) وكفى ٠٠ والقرآن كلام رب العزة ، نزن به الروح الامين على قلب محمد صلى الله عليه وسلم

#### تلاوة القسران:

القرآن الكريم كتاب الله تعسالي ، تفضيل به على هذه الامة المحمديسة ، ليخرج الناس من الظلمات الى النور ، ويهدى للتى هي أقوم • ورسالة القران اذن علمية عالمية ، عظيمة صخمة ، لا يفي بوصفها قلم أو لسان . مهما اوتيا من مقدرة في الفصاحة والبيان .

فاذا تتبعنا الآيات الكريمة الستي تصف القران وتحدد رسالته وجدناها تنص أو تشير الى أنه يحيى القطوب ، ويرقق الاحاسيس ، ويحقق الاخسوة الصادقة ، وينظم الملاقات بين الافراد والجماعات ، ويصيء العالم بتعاليمه ألسمحة ، ويضمن سعادة الدنيا وسعادة الآخرة ، وهذا بعض ما تنطق به آيات من هذا الكتاب الكريم ، فأرهف أذنك

الحديث الا بالآلات الدقيقة والمخترعات \_ عزيزي القاريء \_ واستمم الى الله جِل وعز يقول:

« ان هذا القرآن يهدى للتى هي أقوم ويبشر المؤمنين الذين يعملون الصالحات أن لهم أجرا كبيرا » ويقول « وكذلك أوحينا اليك روحا من أمرنا ما كنت تدرى ما الكتاب ولا الايمان ، ولكن جعلناه نورا نهدی به من نشاء من عبادنا ، وانك لتهدى الى صراط مستقيم ، صراط الله الذي له ما في السموات وما في الارض، ألا الى الله تصير الامور » ·

ويقول . " يا ايها الناس قد جاءكم برهان من ربكم وانزلنا اليكم نورا مبينا، فأما الذين آمنوا بالله واعتصموا به فسيدخلهم في رحمة منه وفضـــل ، ويهديهم اليه صراطا مستقيما » ويقول . « ولقد جئناهم بكتاب فصلناه على علم هدى ورحمة لقوم يؤمنون » ويقون « ويرى الذين أوتوا العلم الذي أنسـزل اليك من ربت هو الحق ، ويهدى الى صراط العزيز الحميد » ويقول · «ونزلنا عليك الكتاب تبيانا لكل شيء وهددي ورحمة ويشرى للمسلمين » •

والحقيقة التي ننتهي اليها من هذه المقدمة ، ونخرج بها من دراستنا لهذه الآيات ، وأيات أخرى في مجراهـــا ونسقها ١ ان القرآن لم ينزل لمسرد التلاوة ، كما انه لم ينزل ليقرأ في المأتم والجنارات ، ولا لمقضاء الحاجات ، ولا ليكتب في التمائم ، وانما أنزن لغرض أجل وأهم ، ليكون مدرسة تربويــة

بتخرج منها بناة الحياة الفاضلسة ، وصناع التاريخ الماجد ، الذين اراد الله أن يعمر بهم هذه الارض « ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكسر ان الارض يرثها عبادي الصالحون » •

مدرسة فريدة في نوعها يتلقى هيها المخلوق عن خالقه دروسا لا كالدروس، وعلوما لا كالعلوم، ومعارف لا كالمعارف فاذا كان احضار العقل، والتأمل والتدبر عوامل ضرورية لفهم كتاب تقرأه، هانها مع كتاب الله تعالى أوجب وأوكد

ومن ثم وجب أن تكون تلاوة القرار اللاوة تأمل وتدبر ، وتلاوة نظر واعتبار وتلاوة نظر واعتبار وتلاوة خشوع وانفعال ، وتلاوة درس واستنباط واهتداء ، يقول الله تعالى « الذين آنيناهم الكتاب يتلونه حسق تلاوته ، أولئك يؤمنون به » ويقول : « كتاب أنزلناه اليك مبارك ليدبسسروا آياته وليتذكر أولوا الالباب » ويقول « هذا بلاغ للناس ، وليندروا بسسه ، وليعلموا أنما هو اله واحد ، وليذكس اولوا الالباب » والمناس ، والمناس ،

فهدایة القرآن اذن مترقفة علی أمرین مامین لابد منهما لمن یبتغی الهدایسیة والانتفاع بالقرآن : تلاوته بتامل وتدبر، وفهمه فهما صحیحا .

هذان الامران لابد منهما لمن يريد ان يصلح بالقرآن وينتفع ، به وبدونهما لا صلاح ولا انتفاع ٠٠٠

وفهم القرآن امر ميسور ، خلافا لمن يعتقد انه صعب عسير ، انزل للخاصة

لا للعامة ٠٠ ولقد اثبتت التجربة واثبت الواقع انه يفهم بشيء من العنايسة والاهتمام ، لان بعضه يفسر بعضا ، ولان معانيه أيضا تتسابق واضحة الى القلوب والاذهان ٠ يقون الله تعالى : « ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدكر » ٠

فالقرآن يلتقى مع حقائق الوجبود ، ويتفق وسماحة الفطرة ، ولم يكن ما فى القرآن من الآيات مبهما أو مغلقا أو معمى مع ما يرى الانسان فى الكون تفاسير وشروحا ٠٠ بالاضافة الى أن القرآن الكريم يواكب الانسان من مرحلتب الاولى من تكوينه الى أن يفارق هسذا الوجود ، بن القرآن مع الانسان فبس هذه المرحلة حيث يعتسنى بالمتربة التى ينشأ فيها ، والرحم التى يتطور فيها ، ينشأ فيها ، والرحم التى يتطور فيها ، وفى شبابه ، وفى كهولته ، وفى شبابه ، وفى كهولته ، وفى شيخوخته ٠٠ ثم فى موته الذى هو نهاية وبداية .

فالقرآن اذن ميسور للفهم ، لانسه كتاب الكون وكتاب الانسان ٠٠٠ وان حاد بعضهم عن الجادة وظنوا انسسه كتاب صعب عسير ٠٠٠ وكيف لا وهو مع الانسان في جميع مراحل حياته في هذا الكون ؟

ومما لا أزان أذكره بأسف وتحسر ، ما كان يتقوله بعض مشائخ الزوايا من أن الفرآن يجب حفظه ، ولا يجوز شرحه ، وكانت العبارة التي يرددونها وسمعتها غير مرة من شيخ علمسني القرآن ( من أصاب في تفسير القران

فقد اخطأ ، ومن أخطأ فقد كفر ) ممسا جعى كثيرا من طلبة الروايا بالخصوص على الاكتفاء بحفظه ، والحذر مسن محاولة فهمه ، فالبقاء على الجهسر بمعانى القران خير من الكفر في نظرهم .

وقراءة القــران النافعة هي التي تستهدف المعدى ، وتتجاوز اللفظ الى ما وراءه من سر وروح ..

صحيح ان التلاوة نفسها عبادة تفرب المرء من خالقه ، ولكن الاجر يتضاءف ويعظم على قدر ما في التلاوة من التأمل والتدبر ، وعلى قدر ما يحقق التأملس والتدبر من الغايات المطلوبة ، تأمل جيدا هذه الآية الكريمة « فبشر عبادى الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه اولوا الالباب » ، « الله نزل أحسن أولوا الالباب » ، « الله نزل أحسن الحديث كتابا متسابها مثانى تقشعسر عبود الذين يخشون ربهم ثم تلين جلودهم وقلوبهم الى ذكر الله ، ذلك جلودهم وقلوبهم الى ذكر الله ، ذلك

فالذين يتلون القرآن (حق تلاوته) هم الذين يقرأونه وطنية وأخلاقا واحتماعا وعبادة

وما أشد حاجة البشرية اليوم الى هداية القرآن فى هدده المجسدات بالخصوص : فالقرآن ضرورة وطنية لان الوطن فى حاجة ملحة الى ابنائله المخلصين ، والى سواعدهم وكفاءاتهم وتضحياتهم وامكانياتهم المتنوعة ، وليس كالقرآن عامل قوي يبعث فى نفسوس

المثقفين ، وكافة طبقات الامة ، حسب الوطن ، وحب التضحية في سبيله ، والذوذ عن كيانه وحماه · وما حياة المسلمين الاوانس الملآى باروع معسانى التصحية والايثار الا صورة ناطقة بما فعن القران في أنفسهم ·

والقرآن ضرورة اجتماعية ، فجميع الذين يحملون قلوبا حية وضمائر يقظة، ويعارون على مصالح الامة وكرامتها ، يشعرون بان المجتمع الاسسلامي مليء بالنقائص والمفاسد والعسيسوب ، وان القرآن خير وسيلة لمعالجة هذه الامراض، لانه الكتاب الوحيد الذي يكفى لكسب مواطن حده في العلم والعقيدة والعبادة والحياد الكريمة .

والغران ضرورة انسانية ، فانه امر بالتعاول بين الشعوب على اساس الحق والكرامة ، وعلى مبادىء العداللسلة المطلفة التي لا تتاثر بالمصالح الشخصية، ولا ترصخ للفروق الجنسية ، وقد نرل من السماء ليقول للناس في صوت عال ، يا أيها الناس انا خلقناكم من ذكسر وانثى ، وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا، ان أكرمكم عند الله أتقاكم » •

وبهذا المفهوم الواضح استأصل تد الفلسفة التى تمزق شمسل النساس ، وتجعل عواطفهم رهنا باراضيهسم وحدودها • (55)

والانسان عندما ينقطع الى القسرآن الكريم يتلوه بعقله وقلبه وروحه، يشعر بلذة لا تعادلها لذة ، وتغمره مشاعسر

وأحاسيس لا يرتقى الى وصفها بيان ، ويحس من الاعماق انه يعبىء النفس بغيض متدفق يملا عليه كل وجوده ، ذلك لانه يعيش مع الله خالقه وخالق الكون · ومن أسعد ممن يعيش مع الله يناجيه ويستهديه ؛

( من أجل ذلك يوصى الرسول صلى الله عليه وسلم المؤمنين بمداومة التلاوة والذكر ، ويحذر من الجفوة والقطيعة بين المسلم وكتاب الله ، لكيلا تنقطع تلك الصلة الحية ، ولا ينقطع الرباط الذي يربط القلب المؤمن بالله ، ٠٠ لكيلا يرين الران على القلوب ٠٠ يغشاها ما يغشاها من جراء تعرضها الدائــم ( للتراب ) المتناثر في جو الحياة ٠٠ سواء هو تراب ( الجسد ) أو تسراب ( المادة ) وما يدور حولمها مسسن الصراع ١٠ وهو تراب يتراكم ويتراكم ان لم يمسحه الانسان عن نفسه وروحه ، حتى يتغبش صفاء النفس ، وتعتم شفافية الروح ، وتنطمس في النهاية ، فلا ينفذ منها النور • والقرآن يمسح عن النفس ذلك الران حين يعيش الانسان فيه مع الله ، فتنطلق السروح من اسارها تقبس من النور العلوى . وينسرب الحديث المتصل عن الله في أعماق النفس فيشيع فيها النور ٠ (56) قال الله تعالى:

«الله نور السموات والارض مثــل نوره كمشكاة فيها مصباح المسباح في زجاجة الزجاجة كانها كوكب دري يوقد

من شجرة مباركة زينونة لا شرقيسة ولا غربية يكاد زينها يضيء ولو لسسم تمسسه نار نور على نور يهدى اللسه لنوره من يساء ، ويضرب الله الامشال للناس والله بكل شيء عليم » سسورة النسور .

وتجدر الاشاره الى ان هناك ادابا وشروطا تجب مراعاتها عند قاراءة القرآن الكريم .

عمنها الجلوس في تواصع وتادب وخشوع ، ومنها استحضار عظمة من أنزل القرآن على حال من يراه (فان لم يكن القارىء يرى ربه هانه سبحانه يراه ) ومنها قراءته بتوءدة وتمهــــ وتفكر ، واعطاء الحروف ما تستحف من حسن الاداء ، والبكاء لمن استطاع ذلـــك ٠٠

فقد روى ابن ماجه باستناد جيد عن سعد بن ابى وقاص رضي الله عنه ان الرسول صلى الله عليه وسلم قال ( اتلوا القرآن وابكوا ، فان لم تبكوا فتباكسوا ) •

ومما تجب مراعاته في قراءة القرآن تحسين الصوت بشرط أن يكون ذلك في حدود الواجب شرعا بأن يخرج كل حرف من مخرجه موفى حقه من الصفات والاحكام ، قال الله تعالى : « ورتلناه ترتيلا » وقال « ورتل القرآن ترتيلا » والترتين : تلاوة باداء صحيح بحيث يقرأ على توءدة وتمهل وتبيين حروف .

قان الامام النووى : اجمع العلماء من السلف والخلف من الصعابسة والتابعين وعلماء الانصار والمسسة المسلميسن عملى استعبساب تحسبيسن الصوت بالقرآن وقان الامام القسطلاني فى كتابه ( لطائف الاشارات ) قسال البراء وكان صلى الله عليه وسلم يقرا في العشاء ( والتين والريتون ) فمسا رأيت أحدا أحسن صوتا منه أو قراءذ) . وقد امتدح النبى صلى الله عليه وسلم قراءة أبى موسى الاشعرى حين مر عليه وهو يعرا في بيته فأصغى اليه وقسال له في الصباح (يا أبا موسى لقد أوتيت مزمارا من مزامير أل داود ) وكان داود عليه السلام احسن الناس، فشبه حسن صوت أبى موسى وحسلاوة نغمته بصوت المة المرمار .

أما ما عليه كتير من قراء اليوم حتى المشهورون منهم بالتغنى المجنع بالقران والتمطيط والافراط في المسد واشهباع الحركات حتى يتولد منها احرف لم ينزن بها القرآن ، واضاعة صفات الحسروف كالشدة والجهر في الباء والدال واخراج الحروف من غير مخارجها ٠٠ والترقيص والترعسيد والتطنيس في الغنسات ٠٠ واضعاف بعض الحسروف وقتلها ، وقياس قراءة القرآن على القطيع الموسيقية بادخال النغمات والاصبوات المخزية المنكرة كالاصوات الرقيقية المخنثة ـ اما هذا فحرام ، لانه يخرج بالقران العظيم الى الهزل واللعسب ، القرآن يتحدث عن قدرة الله تعسالي

ويتنافى ايضا مع قدسية كلام الله ويحط من مستوى القرآن الى مستوى الالحان المطربة ، وفي من يفعلون هذا يقسسول صلى الله عليه وسلم ( مفتونة قلوبهم ، وقلوب من يعجبهم شانهم ) •

اما ما رواه البخاري عن ابي هريرة رضي الله عنه من قون الرسول صلى الله عليه وسلم:

( ليس منا من لم يتغن بالقرآن )

وما رواه أبو داود والنسائي وابسن ماجة والحاكم وصححه ، وابن حبان من حديث البراء بن عازب رضى الله عنه ، من قول الرسون صلى الله عليه وسلم: ( رينوا القرآن باصواتكسم ) \_ فالمراد منه مد الصوت ، وحسسن الترتيس ، ومراعة قواعد التجويد - كما قدمنا ـ وابراز الحروف والكلمات مي صورة قوية مؤثرة ، تستولى عسلى القلوب ، وتأخذ بالالباب ، مع الخشوع والتعظيم والتوقير

يضاف الى ما تقدم وجوب مراعاة المعنى عند التلاوة ، فيلون القارىء صوته باللحن الموسيقي الذي يناسبه ، فالنغمة التى تناسب مواضع القسوة والعظمة والقدرة غير النغمة السستى تناسب مواضع أخرى • كالضعسف والعطف والحنان مثلا

فقوله تعالى : « قال كذلك قال ربك هو على هين » من سورة مريم تناسبه نغمة تشعر بالقوة ، لأن هذا المقطع من

فى خلق عيسى من غير اب ، فيجب على القارىء ان يراعى ذلك فى صوته .

أما قوله تعالى في نفس السلورة عن مريم عليها السلام

« یا ایتنی مت قبل هذا وکنت نسیه منسیا » •

فالنعمة التى تناسب المقام هي بعمة الحسرة والحزن ·

وما ازان اذكر ريارة الدكتور طاهر الحميرى الى جامع الزيتونة بتسونس وكان ذلك سنة 1950 وكنت حينذاك طالبا فيه ، فدخن ووجدنا محلقين حون شيح يجود القران وهو من مشاهير المقربين، هوقف ردحا من الرمن يستمع باهتمام . ثم الطلق وهو يهز راسه ، ويمط شفته ، شان المتعجب أو المنكر ...

وبعد ثلاثة أيام حضرت له محاصره القاها بقصر الجمعيات . لا أذكر الأن موصوعها بالضبط ، ولكنها حـــون ( الموسيقية اللغوية ) لاحظ فيها أنه زار الجامع فجذبه صوت مجود ، فوقف يستمع ، ولكنه اطلع بعد حين أنه ـ وأن كان يحسن الابتداء والوقوف ، ولــه صوت رخيم مؤثر ـ لا يحسن استعمال الالحان في قراءته حيث لا يفرق بيان النغمة التي تمثل القوة ، والتي تمثل الفوة ، والتي تمثل الفوة ، والتي تمثل الفوة ، والتي تمثل الفوة ، والحين مألفية

وهذا اللون من التلاوة أو هذه الطريقة هي المطلوبة والمرغوب فيها لانها تجتذب المقلوب ، وتستميل النفوس ، فتقبـــل

على القرآن بلهفة وشغف (وربما المر ذلك في تدبر أياته ، والتفكر في عوامضها ، والعوص على اسرارها ، فيحصل بذلك الامتثال لاوامر القرآن والانتهاء عن نواهبه ) .

وتلك هي الحكمة في مسروعيه الانصات الى تلاوة القران في الصلاد او غيرها قال الله تعالى

« واذا قرىء القران فاستمعوا لمه وانصتوا لعلكم ترحمون » •

# ثورية القسران:

اذا كانت الثورة من أجل التحسرر، وتعيير الاوضاع الفاسدة التي لا تستقر معها حياة الفرد والمجتمع من أبسرز مميزات هذا العصر الى حد اننا نفحر بأنه عصر الثورات ، فان الثورة مسن أبرز مميرات القرآن الكريم .

وهذه الخاصة من مميرات القران أيضا عن سائر الكتب السماوية ، · · وهي التى ضمنت الخلود للاسللم، وبالتالى ضمنت مواكبته للبشرية فى تطورها وتجددها وتقدمها ·

وقد يتبادر الى الذهن من عنوان هذا المحور ما يتشهدق به المستشرقهون المتعصبون وضعاف العقول من انصاف المتعلمين من ان الاسلام لم ينتشهر ولم تثبت قدمه في هذا الوجود الا بحد السيف الذي كان يمهد له الطريق ، ويذلها أمامه الرقاب ...

وهذا حطبعا حمن لموثات المتعصبين وتشكيكاتهم ، لا يقول بها ذكي الفؤاد ، ونقي الطوية ، وسليم العقل ، وانما نعنى دثورة القران ، (وتورية الاسلام) طبيعته في المواجهة . . .

فالملاحيظ أولا أن القيران الكرييم لا يرصى بالصور الباهنة ، ولا المطاهر الخادعة ، ولا الالوان البراقية ، ولا الاشكان الخلابة ، ولا المعانى التافهة ، ولا التمانين الكاذبة ، ولا الظلان الميتى تحقى وراءها حقائق مموهة .

ولا يرضى للانسان ـ هذا السندى استحله في الارص ـ ان يكون (صعيفًا هي طلب ، أو مريصا في عرم ، أو هريلا في هدف ، أو مقصدرا في غايسة ، أو متاخرا هي ركب ، أو قانعا في خيسر ، أو نائما عن مجسد ، أو متهاونا في كسب ، أو متوانيا في واجب ٠٠٠

ب يريد القرآن من الانسان ويطلب منه بالحاح أن يكون قويا في كل شيء . قويا في تفكيره ، قويا

قویا فی بدنه ، قویا فی تفکیره ، قویا فی ایمانه ، قویا فی اخلاقه ، قویا فی کس سلوکه ، قویا فی عمله ، قویا فی کس جانب من جوانبه ، وفی کل حاله مسن حالاته ، وان یکون طوال عمره کمسایقول أبو فراس .

وانسا أنساس لا توسط بيننسا لنا الصدر دون العالمين أو القبر

وهكذا ٠٠ فالقرآن لا يرضى الا أن يكون أهله ( اصحاب عضلات مفتولة ،

وسيوف مسلولة ، (57) ولكن لا عسلى أساس أن يستخدموها للتدمسيسر ، ويوحهوها للشر، ويرصدوها للشرا المنين الوادعين، وانما من أجل حراسة الحق ، وصيانة الحدود ، ورعاية الحرمات ، ونصسر الفضيلة ، وأرساء مكارم الاخلاق، وبناء حياة كريمة عزيزة ) وهو الذي يقول « وتعاونوا على البسر والتقاوي ، ولا تعاونوا على الاسر والتقاوي ، ولا تعاونوا على الاسر والعدوان » .

ونتبين بوضوح ثورية القران مسن هذد الآيات التي نكتفي بها عن محموعة كبيره موزعة في مختلف أجزاء القرآن « يا أيها المدتر قم فأنذر » • • « يا أيها الذين آمنوا اذا لقيتم فنة فانبتوا واذكروا الله كثيرا لعلكم تفلحون » • • « فإما تثقفنهم في الحرب فشرد بهم من خلفهم لعلهم يذكرون » ٠٠ « يا أيسها النبيء حرض المؤمنين على القتال ان يكن منكم عشرون صابرون يغلبوا مائستين وان تكن منكم مائة يغلبوا الفا من الذيــن كفروا بأنهم قوم لا يفقهون » • • «قاتلوا الذين يلونكم من الكفار وليجدوا فيكسم غلظة » • • « فاذا لقيتم الذين كفـروا فضرب الرقاب » ٠٠ « ان الله يحسب الذين يقاتلون في سبيله صفا كأنهـم بنیان مرصوص » •

ونحس بثورة القرآن في الآية الاولى التي قيل انها أول ما نزل من القرآن على محمد صلى الله عليه وسلم (يا أيها المدثر) (58) وندرك عظمة النداء العلوى

وجلالته وقوته (يا أيها المعشر) وندرك ايثار الخالق الكريم »في انتداب محمد لمهمة عظيمة خطيرة شاقة هي انقلل البشرية من الضلال والعصيان والتمرد والعتو والهلاك •

وندرك خطورة الموقف ، وعظمة المهمة ، التى انتدب لها محمد من انتزاعه مسسن النوم والتدثر والدفء الى اليقظسسة والاستعداد ، والكفاح والجهاد ، والسهر والمشقة « يا أيها المدثر قم فأندر » .

وندرك من وراء الامر بالقيام وهحران النوم والراحة الى السهر والتعليب ما يتطلبه الموقف العظيم من التهيسؤ والاستعداد ، وصرامة الارادة ، وقوة العزم ، وشجاعة النفس ، واستقسرار القلب ، والحزم والاصرار ...

واي وضع أشد وأخطر من الوضع الذى انتدب محمد صلى الله عليه وسلم لتغييسره ؟

يجب اذن أخذ العدة ، ويجب هجر النوم والراحة ، ويجب اعلانها ثورة لا لين فيها ولا هوادة ، وذلك لعمرى ما فعله رجل القران محمد صلى الله عليه وسلم ٠

انها ثورة على الوثنية والشرك ، وثورة على وثورة على الظلم والجور ، وثورة على الاخلاق الفاسدة والاوضاع العفنة ·

واننا لنلاحظ ثوريسة القرآن في الاساليب التي استعملها في تغييسر الوضع المتعفن الذي اصابه الامهيار

والاساليب التى استعملها فى طريقه للدفع بالانسانية الى الانطلاق مسن الاستار:

فالقرآن یهدد « درنی ومن خلقست وحیسدا »

والقران ينذر سسارهقه صعودا ، ٠

والقران يدعو بقطع اليدين « تبت يدا أبى لهب وتب ٠٠

والقران يزجر « كلا انه كان لآياتنسا عنيدا »

والقران يلعن الخراصين الذيـــن بقدرون الاشياء بحدسهم وظنهم مــن غير تعقل وتدبر ودون ان يستندوا في ذلك الى وعى وعلم وادراك « قتــل الخراصون الذين هم في غمرة ساهون»

ويكشف عما يلقاه أهل الكفر والصلال من العذاب الاليم في الآخرة ، ويعبسر عنهم بالمجرمين ، لانهم أهل جنايسات جنوها على انفسهم وعلى غيرهسم « ان المجرمين في عذاب جهنم خالدون، لا يفتر عنهم وهم فيه مبلسون » •

ويهدد بالويل والبلاء لمن يسمع ايات الله تتلى عليه تم يضيق بها ويتنكر لها ويستعلى عليها • « ويل لكل افعاك أثيم ، يسمع أيات الله تتلى عليه تسميل يصر مستكبرا كان لم يسمعها ، فبشره بعداب أليم » •

ويستفهم للسخرية وينبه للقسوة : « واذا بشر أحدهم بالانثى ظل وجهسه مسودا وهو كظيم ، يتوارى من القوم

من سوء ما بشر به ، ایمسکه علی هون، أم یدسسه فی القسراب ، الا سسساء ما یحکمون » •

ويستهجن العقيدة الحائرة ، الماهونة في جعن الملائكة اناثا « وجعلوا الملائكة الذين هم عند الرحمن اناثا ، الشهدوا خلقهم ؟ ستكتب شهادتهم ويسالون » •

ويعرض باخلاق المراة الجاهلية عن طريق التنويه بفضائل المرأة المسلمية ومحاسنها « محصنات غير مسافحات ولا متخذات اخدان » •

ويوعد المتلاعبين بالكبال والسوزن فيغشون وينحرفون عن القسطاس ويبخسون الناس اشياءهام « ويسل للمطغفين ، الذين اذا اكتالوا عسلى الناس يستوفون ، واذا كالوهام أو وزنوهم يخسرون ، الايظن أولئك انهم مبعوثون ليوم عظيم ، يوم يقوم الناس لرب العالمين » •

ويحكم على الذين يحاربون اللسه ورسوله ، ويفسدون في الارض بالسلب والنهب ، واهلاك الحرث والنسل ، أو النهب أو الفرع للحرث والنسل ، أو الملب أو بتقطيع الايدى والارجن من خلاف المنا جهزاء الذين يحاربون اللسه ورسوله ، ويسعون في الارض فسادا أن يقتلوا أو يصلبوا أو تقطع أيديهم وارجلهم من خلاف أو يُنفوا من الارض، فالك لهم خزي في الدنيا ، ولهسم في الأخرة عذاب عظيم » •

ریشبه الکافرین بالانعام « والذیب کفروا یتمتعون ویاکلون کما تاکیب الانعام والنار مثوی لهم » ·

وبمش هذه الاساليب الثورية واحد القران الكريم عناد ألكفار وتعصبهم وتمردهم وعتوهم ، واصرارهم علم المضي هي الظلام الدامس ، وعلى الطري المتسوى ٠٠

وبهذه الثورة العرمة غير الوضالعربي المتعفن الى وضع آخر لم يكم يحلم به الفلاسفة المصلحون وانتشن الانسانية من وهده الانحطاء الفكري والعقيدي والاجتماعي ، ونقا الاجلاف العربية من حماة الصعار والضياع الى أعلى الدرى والي

وتهدأ ثورة القرآن عندما يخساطب المسلمين الذين شبوا على الحاهلية ، فيجمع لهم بين الشدة واللين ، والتأديب والتهذيب ، حتى يألفوا حياة الاسلام الجديدة ، ويتطبع بطابعهسا ، فتسراه يلفت أنظارهم الى نعمة الاسلام ، نعمة تأليف القلوب ، ورأب الصدوع ، تلك النعمة التى حولت شتات السعسرب في جاهليتهم وحدة وعداوتهم في الجاهلية مودة ، ويدعوهم الى الاعتصام بحبل مودة ، ويدعوهم الى الاعتصام بحبل الله من خطر الفرقة ، ومن التيه في متاهسات الشهسسوات والعسداوات والحزازات :

« واعتصموا بحبل الله جميعا ولا تفرقوا ، واذكروا نعمة الله عليكم إذ

كنتم اعداء فالف بين قلوبكم فاصبحتم بنعمته اخوانا ، وكنتم على شفا حفرة من النار فانقذكم منها » ·

رينصحهم بالتخلى عن بقايا الجاهلية ومساوئها « يا آيها الذين آمنوا لا يسخر قوم من قوم عسى أن يكونوا خيــرا منهم ، ولا نساء من نساء عسى أن يكن خيرا منهن » « يا آيها الذين آمنوا انما الخمـر والميسر والانصـاب والازلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون » •

ويهديهم وفق ما تتطلبه الحيساة الجديدة من ضرورة التعساون ودوام الصفاء ونبذ الفوارى الطبقية وجعسس معيار الفصيلة الطاعة والتفوى « يا أيها الناس انا خلقناكم من نكسس وانثى وجعناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا ، ان اكرمكم عند الله اتقاكم » •

ونلمس هذه الثورة القرانية نفسها هيمن نزن عليه الوحي محمد حلى الله عليه وسلم عندما توسط عمه أبو طالب بينه وبين المشركين ، فاندفع في صدق وحراة ايمان، وفي لهجة قوية صارمة وقال قولته المشهورة : ( والله لللله وضعوا الشمس في يميني والقمسر في يسارى ما تركت هذا الامر أو الهلسك دونسه ) .

ولما حطم بيده آخر صنم للعشركيسن فى الكعبة يوم فتح مكة هدات ثورته ولان اسلوبه ، وقال فى جمع من اعدائه الالداء الذين آذوه وأخرجوه من بلده

العزیز وهموا بقتله مرارا وقاتلــوه : (یا معشر قریش ما ترون انی فاعــل بکم ؛ فقالوا : خیرا ۱۰ خ کریم ، وابن اخ کریم ، فقال : اذهبوا فانتم الطلقاء) ۰

من هذه المدرسة القرآنية الكبرى التى كان يعلم هيها نبي الانسانية ، تخرجست افواح من الرجان الاقوياء الصادقيسن الذين فتحوا الدنيا وعمروها ، وكان هيها سادة العالم ، تدين لهم رقساب الجبابرة، وتنحنى لعظمتهم هامات المتغطرسيسن ، وبذلك الاسلوب الحكيم في الدعوة ( ثورة وسلم ، وشدة ولين ، ) انتصرت دعوة الاسسلام .

وسيظل القران ينتصر بثوريته وعمق ارشاده وسماحة تعاليمه ، وسيباقى المنهج القويم لتربية البشرية وتوجيهها حير توجيه الى الحياة الكريمة المثلى ·

ولها الطابع الثورى الذى امتاز به الفرآن عن سائر الكتب السماوية ، وتميز به الاسلام عن كافة الاديان · · (كسان الاسلام ولا يزان المعين الاول للبطولة ، والمنبع الاول للشجاعة ، فهو مصنسع البطولة والابطال ، ومعرض الشجاعة والشجعان ) ·

#### اثر القرآن:

حدث القرآن الكريم عن فعله وتأثيره فقال: « كتاب مبين يهدى به الله من اتبع رضوانه سبل السلام ، ويخرجهم مسئ الظلمات الى النور باذنه ، ويهديهم الى صراط مستقيم » •

فالقرآن اذن كتاب هداية ـ وقد تفدمت الاشارة الى هذا ـ يهدى به الله مــن يؤمن به ، ويبحث عنه ، ويعمل بأياته وتعاليمــه . .

والى آين يهديه ٢ يهديه الى سبسب

سسبس السسلام الروحى : وذلك بالاطمئنان الى العقيدة الواضحة التى لا غموص فيها ولا تعقيد · وقد طلب القران الكريم الايمان بالله والالتجاء اليه في كن شيء ، وافراده بالعبادة ، والاستعانة والدعاء · · والانسان في حاجة الى هذه العقيدة في كن وقسد وخاصة في عصرنا هذا ، وهسو بعيش هي ظلام المادة ويكتوى بلهيبها المسعور، ليحيا امنا مطمئنا ·

سبب السلام الدينى : وذلك باخلاص العبادة لله تعالى ، فالانسان ضعيف عاجز ، بل ما هو فى هذا الكون الهائل الا ذرة تائهة ليس لها كيان ولا وجود ، ولكنه باتصاله بالخالق ، واخسلاص العبادة له يصبح قويا لا يغلب ، خالدا لا يفنى ، عزيزا لا يذل .

وسبن السلام الاجتماعى . وذلك بالتواد ، والتكافل ، والتلاحم ، حستى يكون المؤمنون بالقرآن أينما كانوا ومن أي لون أو جنس كانوا اسرة واحسدة أو جسدا واحدا ٠٠

تلك هي السبب التي يهدى اليهـــا القرآن الكريم : « كتاب ميين يهدى به

الله من اتبع رضوانه سبل السلام » وهكسدا .

فمن آمن بالقرآن واهتدى بهديسه فانه يخلص لله فى عبادته ، لانه يحس بقربه منه ، ومراقبته له فى جميسع حركاته وسكناته ، وذلك يبعثه دوما على السير فى الجادة نحو الغاية المتسلى التى من اجلها خلق ٠٠٠

ومن امن بالقران واهتدى بهديه تنقى قلبه من شوائب الخيانة والغدر والبغضاء والختر والرياء ، وبدلك يعيش فى المجتمع عضوا محبوبا ، وعنصدرا ناهعها . .

ومن امن بالقران واهندى بهديه حرج من طلام الحهالة ، وظلام الشههات ، وظلام الشههوات ، وظلام الشههوات ، الى نور الادراك الى نور العلم والمعرفة ، الى نور الادراك واليةين ، فى دنيا التفكير الصحيح ٠٠ الى أفاق الحقيقة فى عالم المقل والقلب والضمير ٠٠ : « ويخرجهم من الظلمات الى النور » ٠

وأي انسان يتفاعل مع القرآن الكريم. مع نظمه وتوجيهاته ، مع أحكامه وحكمه، الا ويهتدى ويستقيم على الجادة، ويكول منه عضو صالحح ينفع نفسه ، وينفع غيره ، ويتكون منه ومن أمثاله مجتمع قري فاضل • فالقضية قضية ايمان وتفاعل ، واستقبال •

فاذا قوي ايمان المرء بالقرآن، وأحسن الفلب استقبال آيات الله بتفرغه اليها وتفاعله معها ، \_ ارتبط بالملا الاعلى .

وعاش زمنا في الصفاء المؤنس، واحس من الاعماق انه مع الله ، يمده بطاقات من العون ، وشحنات مسن الارادة ، والعزم ، ويؤنسه ، ويضيء نفسه وقلبه ، ويثير في اعماقه عالما مسن المشاعر والاحاسيس ، لا سبيل الي وصفها ٠٠ فينزل بعد ذلك الى الميدان مرودا بسلاح لا يفل ، وقوة لا تغلب ، وبور لا يخبو ٠٠ وهكذا يعيش محمى العقل والضمير ، والنفس ، فلا يحيد عن الحق ، ولا يميل عن الصدق ،

واية واحدة من كتاب الله الخالد اذا انفعل معها القلب ، والتقت مع اسراره المشاعر والاحاسيس · وعملت موجاتها الاتيرية عملها في النفس ، تفتح القلب لحياة جديدة ، وتعير السلوك ، وتحول الانسان من شخص الى آخر ·

وهذا أثر القرآن وتلك هدايته ٠٠

واذا اردنا أن نتبين أثر القرآن الكريم مى صورة أوسع وأوضح ، وفى صورة ماطقة من واقع الحياة فلنعد الى التاريخ نساله عن حياة جاهلية كانت فيهـــا البشرية ممزقة الاوصال ، ضاربة فى مهامة الضلالة ، تعانى الجهود الشاقة فى صراعها مع الحياة ، بعيدة عن نور القرآن الهادى ٠٠٠ وعن حياة انسانية أشرق هيها وحي الله بما يحمل مـــن التوحيد ، والعبادة الصحيحة ، والحب، والشفقة ، والعدل ، والرحمة ، والحياة الكريمة لبنى الإنسان ٠٠٠

نسأن التاريخ عن ذلك فينبئنا بما يثير دهشتنا ، ويحبس اللفظ في أفواهنا ، ويضاعف ايماننا بأن منا القرآن يهدى للتى هي أقوم · واليك البيان :

لو قدر لاحد أن يرى شبه الجريرة العربية منذ أربعة عشر قرنا هماذا ورى وماذا كان يتوقع لذلك الحرء مل العالمة ؟

انه يرى القبائل المنتثرة هنا وهناك فوق رمال الصحراء القاحلة ، قد طفت عليها الجاهلية فسلختها من انسانيتها، وتملكها حب المادة فباعد بينها وبيسن سماء الرحمة ، وكانت من العقائد في غواية ، ومن الاخلاق في همجية ، ومن الدين في وثنية ، ومن الاجتماع في انقسامات وحشية ، ومن الاجتماع في انقسامات قبليسة ، وتحزبات عصبية ، لا دين يجمعها ، ولا قانون يردعها ، ولا قيم تؤلف بينها ،

وكانت جميع معالم الحياة الفكرية والسياسية والاخلاقية والاجتماعية تنذر بسوء المصير ، وتدل من يراها لاول وهلة ان بقاء الانسانية على تلك الحالة الشاذة لابد أن يفضى بها الى التلاشى العاجل ، وتريه بوضوح ان تلك العقول الجامدة ، والقلوب المتحجرة ، والعواطف الجافة ، والفطر الفاسدة ، لابد لها من صيحة توقظها ، وهزة تنفض عنها عبار الماضى : غبار الوثنية والهمجيسة والعبودية ، وروح سماوية تردها عن

غبها ، وتكبح جماحها ، وتردهـــا الى ا الطريق السوي · (58)

بالاصافة الى ان العالم فى ذلك الحين كان كله يتخبط فى طلام دامس ، وغيوم معتمة من الاصطرادات والعتن والقلاقل.

( كتب ( ج · م · دينسون ) في كتابه ( العواطف كأساس للحضارة ) يصف الفترة التي سبقت بعثة الرسول صلى الله عليه وسلم يقول

( عفى القرنين الخامس والسادس كان العالم المتمدن على شفا جرف مسن الفوضى ، لان العقائد التي كانت تعين على اقامة الحضارة كانت قد انهارت، ولم يك ثم ما يعتد به مما يقوم مقامها ،، وكان يبدو ان المدنية الكبرى التي تكلف بناؤها جهود اربعة آلاف سنة مشرفة على التفكك والانحلال ، وأن البشرية توشك ان ترجع ثانية الى ما كانت عليه مسن الهمجيسة ، اذ القبائسل تتحارب وتتناحر . لا قانون ولا نظام ، أمـــا النظم التى حلقتها المسيحية فكانت تعمل على الفرقة والانهيار ، بدلا من الاتحاد والنظام ، وكانت المدنية كشجرة ضخمة متفرعة امتد طلها الى العالم كلمه ـ واقفة تترنح وقد تسرب اليها العطب حتى اللباب ٠٠٠ وبين مظاهر هـــذا الفساد الشامل ولد الرجل الذي وحد العالم جميعه • (59)

وهكذا كانت البشرية قبل مجسىء القرآن تتيه في ظلام دامس مسوحش ،

وتتخبط في حمأة مسنونة ، وتوشك ار تنهار وتضيع ·

فكان نزون القرآن الى الدنيا ، كم قال أحد المفكرين المعاصرين ، كالضوء ينبثق هى أعقاب اللين شيئا فشيئا الم فيبدد ظلمة الكرن تدريجيا ، شم تكور اشراقة الصبح ، مؤذنة بانجلاء الظلاء وانحسار اللين ، عن طلائع النهار وتبتدىء الشمس فى بهجتها فتنير جوانب الدنيا وتكشف للابصار عن مسالال

غير ان ضوء القرآن لم يكن يتضاءل بعد بزوغه ، أو ينكمش بعد اشراقه كما يتضاءن وهج الشمس وهي تجسري الى مستقرها في السماء ٠٠٠

وظلت آيات القرآن تتوالى عن طريق الوحي، وهي تبدد الظلام، وتقشما السحاب، وتحرر العمقول، وتحيم القلوب، وتوقظ الضمائر، وتصنال الذي يليق بالحياة وتليق بالحياة .

وتمسك المسلمون بالقرآن فحفظ و وتأملوه وتدبروه وغاصوا على ما فيه من حقائق وذخائر وأسرار ٠٠٠ وطبقو، على أنفسهم وعلى ذويهم بدقة ، لانها ادركوا انه دستور دينهم ، واسساس عقائدهم ، وشرائعهم ، وانه أنزل لصلاح الدنيا وصلاح الآخرة ٠ فاعزهم بعد ذل وحررهم بعد عبودية وبدلهم بالضعف قوة ، وبالانحطاط رفعة ، وبعبادة الاوثار عبادة الله ، وانتظمهم هي وحدد،

الانسانیة اخوانا متحابین متراحمین ، ینصر بعضهم بعضا ، ویعین بعضهم بعضا ، ویعین بعضه مصاد مصاد دات .

واستماتوا في سبيل اعلاء كلمسة الله ، ورفع شأن الوطن ، وباعوا انفسهم في سبيل المباديء والقيم ، وصغرت الدنيا في أعينهم فلم يفكروا في دواتهم ، وانما فكروا في مبادئهم وأهدافهسم وأوطانهم ، فضحوا في سبيلها ، وهزموا بايمانهم مع قلتهم الفرس والروم مسع كثرة عددهم وعدتهم ، وحققوا النصسر المبين ، وبسطوا ظل العدل والمحبسة والاخاء في كل بلد فتحوه ، وكل قطسر حلوا به ، حتى قال الفيلسوف الهولندي الكبير ( ديوتش ) :

( كان القرآن الكتاب الذي استعان به العرب على فتح عالم كبير ، مسل العالم الذي قهره الاسكندر الاكبسر ، س أكبر من عالم الرومان ٠٠ لقد جاء العرب مع قرآنهم الى أوروبا كملوك ، وهنا رفعوا مشعل النور ، لينيسروا الطريق امام البشرية التي كانت منعسة في غياهب الظلمة ، وليعلموا النساس الحكمة والعلم والمعرفة والفلسفة والطب وعلم الفلك والفنون ٠ (60)

وكان المسلمون اذا فتحوا بلدا كان هدفهم اعلاء كلمة الله ، وتطبيق نظم القرآن ، والقضاء على الفساد ٠٠

وكيف لا والقرآن قد حدد لهم هذا الهدف في قرله: « الذين ان مكناهم في الارض أقاموا الصلاة وآتووا الزكاة وامسروا

بالمعروف ونهوا عن المنكر ، ولله عاقبه الامور » •

وكانت أخلاق القرآن التي طبقها المسلمون على أنفسهم تغسرو القلسوب والنفوسقبل أن تغزو الدلدان والجيوش

( لما بلغ الجيش الاسسلامي وادى الاردن ، وعسكر أبو عبيدة في فحسر، كتب الاهالي المسيحيون في هذه البلاد الى العرب يقولون .

(یا معشر المسلمین ، انتم احب الیا من الروم ، وان کانوا علی دیننا استم اوفی لنا ، واراف بنا ، واکف علل طلمنا ، واحسن ولایة علینا ، ولکنه و ظلمنا ، واحسن ولایة علینا ، ولکنه و غلبونا علی امرنا وعلی منازلنا ، (61)

واغلق أهل حمص أبواب مدينتهام دون جيش هرقل ، وأبلغوا المسلميان أن ولايتهم وعدلهم أحب اليهم من ظلم الروم (62)

وكل هذا من أثر القرآن وفعلسه وصنعه وهدايته ٠٠٠

أجل \_ قارئى الكريم \_ ان هــــذا الانقلاب الجذرى الذى حدث فى حياة العرب ، وهذا التحول الغـريب الذى غير مجرى التاريخ ، وتلك الحضارة الزاهرة التى لم يشهد التاريخ نظيرا لها فى مختلف العصور ، وذلك المجتمـــع القوي الفاضل الذى اصبح طاقة زهــز لا شوك فيها ، واسرة واحدد لا فضل لاحد على آخر الا بالتقوى \_ ان ذلك كله مل اثر القرآن وفعله وصنعـــه

ر مدايته · هذا الكتاب الذى « يهدى به الله من البع رضوانه سبن السلام ، ويخرجهم من الظلمات الى النور باذته، ويهديهم الى صراط مستقيم » ·

تلك صورة محملة عن أثر القسران الكريم هى العرب وفى سائر المؤمنيسان به، ويعنينا بعد هذا الاجمال أن نصنف هذا التأثير وبنوعه، ونكتفى منه بالاهم هى ايجار خاطف

# أثر القران في الحياة العقلية:

لمند عير القران الكريم من طابعة الحياة الحياة الجاهلية ، فبعد ان كانت عقلية الأسد الباعدة ، والعزة الحصفاء . الطاعدة ، والحمية الجاهلية ، جعلها القرار عملية الاسلام تقوم على المحبة والسلام ، وطاعة الله تعالى ، وامتثال اوامره ونواهيه .

#### اثره في الحياة العقائدية:

عير القران معاهيم الالوهية لمسدى العرب ، فبعد ان كانت عقيدتهم الدينية تنوم على تعدد الالهة وعبادة الاوثان ، والتقرب بها الى الله ، جعلهم يخلصون ايمانهم وعبادتهم لله وحده ، هو ربكل شيء •

### اثره في الحياة الإخلاقية:

استبدل العرب بالاخلاق الجاهلية المقيتة اخلاقا اسلامية فاضلة ، تقرم على التضامن والتعاون والتضحيسة والعمل الصالح المثمر ·

#### أثره في الحياة الاجتماعية:

ابط القرآن الكريم القوانين والنظم الجائرة الفاشية بين العرب التى تقوم عليها القومية العربية ، ورسم لهم نظما وقوانين يسعد بها الفرد ، وتنتظم بها الاسرة والمجتمع ، ووضع نظاما لوسائل العيش ، وكسب القوت في عزة وكرامة، كما سوى بين الجميع في المقسوق والواجبات الدنيوية ، والشعانيوا والتكاليف الدينية ، وفي انسواع والعربات والجزاء الن . . . .

# اتره في نفسية العرب :

فبعد ال احتبست نفوس العرب على المجزيرة الضيفة ، فلا يستوحون مسن الرسوم والاطلال والاودية والجبسال والصحور والرمال والناقة والبعيسر والبيد والسراب لا يستوحسون الا ما يلبى نوازعهم في وصف المرأة أو الناقة أو عيرها من المعانى الفطريسة الناقة أو عيرها من المعانى الفطريسة وجود، ولا ما في الوجود من سر وحكمة وجود، ولا ما في الوجود من سر وحكمة من الكائنات وفي النفس البشرية، فصفت في الكائنات وفي النفس البشرية، فصفت قلوبهم ، وذكت عقولهم ، وسسمت مداركهم ، وكبرت نفوسهم ، واتسعت امامهم أفاق الجلال ، وعوالم الجمال، وباحات الكمال ،

#### أثره في اللغة العربية:

أدى القرآن الكريم رسالة لغويــة ادبية لم يؤدها أي كتاب سـمـاوى او

صى ، فلولا القرآن الكريم لاندترت لعة العربية كما اندثر غيرها من لعات .

ويمكن اجمال أهم مظاهر هذا التأثير في أمور أربعة

بقاء اللغة العربية هذا الامد الطويس وحد لهجاتها ، وروان ما كان فيها إذ تناكسر •

حملها لعة رسمية في جميع الممالك لتى دخلها الاسلام ·

حعلها لغة تعليمية بعد ان كانت ملكة اسخة ، وتفصيل هذه الامور يتطلب تتابا مستقلا (62) ، وحسبنا ان نسوق منا حواب العالم الشهير الدكتسور ستينجاس ) الذي اجاب به عن هسذا لتساؤل

( ماذا كان يكون مصير هذه اللغة لعربية لم لم يكن القران " ) فقال

(نحن لا ننكر ان اللغة العربية انتجت نبل الاسلام الوانا عديدة من الشعسر هي غاية في الحسن والرقة ، الا انها كانت كلها محفوظة في اذهان الناس عبر مكتوبة ، زد على ذلك ان الشعر يس هو الادب كله ، وكان العرب فيما بينهم منقسمين الى قبائل متفرقسة ، مختلفين فيما بينهم ، في ظروف طاحنة المحتلفة ، ولولا القرآن لذهبوا ، وذهب المحتلفة ، ولولا القرآن لذهبوا ، وذهب معهم لسانهم وشعرهم المليء بالغرن والحرب ، وكان للسائح المجازف مجال

للبحث والمخاطرة في سبيل جمع ما باد من هذه الكنوز ، وزان بسبب شحنائهم وتعاملهم ، فلما جاء القرآن ابقى بطبيعته على هذا التراث ، وأوجد من محتلف اللهجات العربية لغة موحدة مكتوبة هي لغة الادب العربي الى اليوم ، وزاد على ما كان موجودا من الشعر شينا كثيرا ، وحعل له أساسا يرتكر عليه ، بن انه نظم الحياة العامة والخاصبة بل انه نظم الحياة العامة والخاصبة للمسلمين في صور كلها ادب ، وحكمة، ونثر عذب ، لا يزال حتى يومنا نبراسا للادب العربي في أعلى صوره ) . (63)

وهكذا وحد القرآن اللغة العربية ، فجعلها لمعة الدولة الاسلامية ، وحعلها لغة سرمدية باقسية ما بقى القسرآن ، والقرآن باق خالد ، بالاضافة الى ان القرآن هذب العربية وسما بها الى اعلى المستويات ، ووسع نطاقها وحملها الى البلدان التى دخلها .

والخلاصة ان القرآن الكريم فسد احدث اعظم انقلاب في تاريخ البشسر ، احدثه في نقوس المسلمين ، واحداث بواسطتهم في المجتمع الانساني ، وكان هذا الانقلاب غريبا في كل شيء (غريبا في سرعته ، غريبا في عمقه ، غريبا في سعته وشموله ، عريبا في وضوحه ) ذلك سر القرآن ، وذلك أثره ، وذلك كراه عمل منهجه التربوي في صنع الافراد والامسم .

خلود القرآن وسلامته من التحريف:

اعلن الله تعالى عن خلود القرآن وسلامته من التحريف في هذه الآيسة الكريمة: « انا نحن نزلنا الذكسر وانا له لحافظون » •

كتاب باق خالد ، كتاب محفى وظ لا يندثر ، ولا يتبدل ، ولا يلتبس بالباطل، ولا يمسه التحريف ، ولا تنال منه حيل الزنادقة ، وجهود المبشرين ، ومحاولات خصوم الاسلام ·

وكم بذل أعداء القرآن من حيسل وجهود ، وكم انفقوا من اعمار في سبيل البحث عن مطاعن في القرآن أو لاثبات نقص أو زيادة أو لنفي الاعجاز لله ، أو لنفي قداسته ، أو للتقليل من قيمته ، أو للحط من أثره ، فكانوا والقرآن كما قال الشاعر العربي .

كناطح صخرة يوما ليوهنها فاميهنها وأوهى قرنسه الوعل

فضاعت حيل الزنادقة ، وجهود المبشرين ،وخصوم الاسلام في اختراع المزاعم وتلفيق الاوهام والاباطيل ، فبقى القرآن ·

والسبب واضح جلي ، هو ان الله تعالى هو الذى تولى حفظه ، وسيظل يتولاه ، لانه كتاب الانسان ، وكتساب الكون ، وكتاب الدنيا ، وكتاب الآخرة ٠٠

والذى اصبح من البديهيات ان التاريخ لم يعرف طوال عمره امة فى هذا الوحود عنهت بكتاب سعاوى او

ارضى كالامة الاسلامية فى عنايتها المقرآن ولم يحظ كلام الهى او بشرى بمثل ما أحيط به القرآن من وسائل الحفظ والرعاية والتقديس ، حتى أن الرسول صلى الله عليه وسلم نهى أن يكتب حديثه حتى لا يختلط بالقرآن ، وتسم تدوينه كاملا باشراف الرسول وتحت رفابته ـ كما أشرنا الى ذلك فى موضع من هذه الدراسة \_ .

والسبب فى بقاء القرآن محفوظ من كسل ما من شائه أن يعرضه للتحريف أو التبديل أو التغيير أمران :

- ۱) طریقة نزوله ۰
- 2) شيوع القرآن بين عامة الناس ، وهذا من الفوارق الاساسبة بينه وبين الكتب المقدسة التي سبقته ، فالقسران عام شامل بين سائر المسلمين ، يتعبدون بتلاوته ، ويتلوه الطفل في كتّابسه ، والصبي في مدرسته ، والطالسب في معهده ، والاستاذ في درسه ، بالاضافة الى انه الحكم الذي يحتكم في الشؤون الدينية والاجتماعية ،

ولا يعقل ـ والحالة هذه ـ أن يتطرق البه تبديل أو تحريف ·

كما نلاحظ - بازاء ذلك - انتشار القرآن في مختلف أنحاء العالم عن طريق الترجمة ، وهذا ما لم نعرف عن أي كتاب آخر سماويا كان أو أرضيا ·

فقد ترجم القرآن الى اكثر مـــن أربعين لغة وهي ظاهرة تعد من معجزاته البارزة ·

كتاب ينفرد بهذه العناية ، والاهتمام، ويبقى وينتشر هذا الانتشار المدهش ، ويبقى كيوم نزل من السماء نصا ومعنى بالرغم من المزاعم الباطلة ، والحيل المخترعة ، والساعى المبذولة ، والساهاهات التى توجه الى القران الكريم طعنا ، ونقدا ، وتجريحا ، وتشكيكا ... اليس ذلك من معجزات هذا الكتاب ؟

وكم تقول كفار مكة ، وتشدق يهود يثرب ، وقالوا انه شعر ، أو انه سحر، أو انه أسطير الأولين ، فذهبت الاقوال وذهب أصحابها أدراج الرياح وبقى القران ، كالمحياة ، كالمزمسان ، كالمشعس ٠٠٠

وكم من معارك ضارية ، وهجومات عنيفة طائشة شنها الاستعمار الثقافي ، والصليبية الفكرية ، وطوائف مسن المستشرقين والمبشرين والكاتبين ، ضد القرآن الكريم ، فقالوا فيه حقسدا وبغضا انه بشرى ، وانه مادى ، وانه الاستغراق في الملذات الدنيا ، وانه يدعو الى الحيوانية ، ويدعسو الى الاستغراق في الملذات الدنيا ، وانه يدعو الى الاعتداء والاغتيال ، ويحرض على القسوة على غير المسلمين ، ويدعو الى الدنيا ، ولا يدعو الى صفاء النفوس والمحبة النغ ولكن القران بقى قويسا مامدا كالطود الاشم ، لم تنل منسه هجوماتهم المسمومة الاكما ينال نباح الكلاب من الشمس المشرقة الساطعة .

وظهرت منذ بضع سنبوات في بعض الاوسياط الفكرية والثقافية مقالات

باقلام أبصاف المسلميسن والصساف المتعلمين ، تزعم ان القرآن نزل بالمعنى وان النبى والصحابة كانوا مفوضيسن في أن يقرأوه كيف شاءوا ، يغيـــرون لفظا بأحر يؤدى معناه • وراد الطبس ملة \_ كما يقولون \_ ان مهزورى العديده وصعاف الايمان، يتأثسرون بهسده الاباطيل • ومن شطحات المراهقة (ال طالبة عربية مسلمة تقدمت ـ معـــد سنوات ـ الى جامعة الاسكندرية برسالة أنيل ( الماجستير ) كان موصوعها اثبات ( تلك التبهات والترهات التي نشرها انصاف المتعلمين ) ولم تعدم الطالبة المغرورة أن تجد لها من صغار النفوس ومرضى الاقلام من يدافع عن عملهــا هذا باسم حريسة السسراي والبعسث والدرس ١ (64)

ولكن القرآن بالرغم من هذه الهجومات التي تتوالى عليه من اعداء الاسلام وانصاف المسلمين بقى قويا ثابتا ناصعا مشرقا

فاذا كانت الشمس منذ أمد سحبق هي الشمس في مراى العين ، بشعاعها الوهاج ، وشكلها الفرصى ، ومكانتها العليا ، لم تتبدن ولم تتغير ولم تن منها لية قوة . فكذلك القران ...

وجل من قال · « انا نحن نزلنـــا الذكر وانا له لحافظون » ·

والعوامل التى جعلت القرآل يحتفط بنفسه ، ويبقى غالبا غير مغلوب ، ويطل خالدا يمد الانسانية بطاقة لا تنفد مدى الحياة - كثيرة ولكن اهمها وأبررها

بزوله ياخذ منهجا طبيعيا ، ونسفسا حلوده الدائم . منطفيا ، يرتبط بأحوان الحياة ، وشؤون الداس فذرة كافية للاحاطة بك دقيسق منها وجلين ٠

> ( هالمدة المتي استغرقها ذرول القرآن -وهي تلات وعسرون سنة ـ كما قدمنا ـ يمكن اعتبارها دورة اجتماعيسة كاسلة (65) ، تم فيها البيان الالسهى لسياسة الحياة والاحياء ، وليس ما قعد به الفرون بعد دلك من احوال دهسيسه واجتماعية الاحسورة مكرره لما سبق ال جاء به الفرال) .

ولقد فسي العران من عمره الطويي الحاله اربعة عشر قرما وهو يسايسر الانسان مى حياته ومى تطلبوره ، مى بداونه وحصارته ، في طفواته وشبابه وكهولته وشيخوحته ، وما من شمال س شوونه العردية أو الاجتماعية ، الا ووجد له هي القرآن مبداد وقادونه ٠

ومهما تفدم الانسان وتطور ، ومهما اتسعت افاق علمه ومعرفته ، ومهمسا اكتشف من قوانين لتنظيم الاسرة ، كلبنة في المجتمع وسظيم المجتمع ، كرحسدة بشرية ، وتنظيم العالم كوحدة انسانية ٠ فعكره الدران عن الكون والحياة والانسان أكبر منها وارحب واعظم قابلية للنمسو والتجدد ، وأكنرها توازنا ومراعساه للفطرة البشرية • (66)

ن الفران الكريم انفرد بحصائص جعلت وعلة بقانه هذه المدة هي نفسها على

والسر اذن في (حفظ الله تعسالي للقرآن ) يكمن في الحقائق التابتـة ، التي احتواها ، (67) فاذا كانت هد: معارف قد يطرا عليها تعبير أو تبديد او حط فان معارف القران ـ سيواء هي ديب الكوديات ، أو الأسبس والعبر . او النظم والتوحيهات المحتلقة ـ يا ١٠ ببوت الحقامق التي لا يعص من سامها عدم ، وهي لأديمه وجديده في أن وأحد ، تتناسب مع نعدم المصارد الاسانيسه هي ننش مجالات الحياة ٠

وجل من قال . " انا نحن نزلنا الذكر وانا له لحافظون » •

# الى القرآن الكريم:

لعد كان القران الكريم هدى للمسلمين. مذه استمدوا فوتهم ونشاطهم وحيوريهم وعرتهم وسلطانهم . يوم حعلوه قبلتهم. وامامهم ، وقائدهم ، وعدتهم وزادهم ٠٠

وكأبت عناية المسلمين بالقران فيون كل عناية يتنافس في استطهارد ، وحفظه المسلمون ، ويتسابقون الى مدارسته ، وتفهمه ، ويتفاضلون فيما بينهم على مقدار ما يحفظون منه ، وكانوا يتجافون عن المضاجع ايثارا للدة القران الكريم، يتلونه في اللين والناس نيام . وكان من يمر ببيوت الصحابة في جوف الليسا ومن أجل ذلك بفي القرآن اربعسة يسمع فيها دويا كدوي النص ، بالقرآن، عشر قرنا كما نزن ( نصا ومعنى ) ٠ وكان الرسول صلى الله عليه وسلسم

يرغب فى تعليمه ونشره ، وفى تدبره وتفهمه ، ويرسل بعثات القراء الى كل بلد يعلمون أهلها القرآن ، ( وربما كانت قرة عين السيدة أن يكون مهرها مى زواحها سورة من القرآن يعلمها الاها روحها) .

وعلى هذا الدرب سار المسلمون في مشارق الارض ومغاربها ، حـتـي ان حفط القرآن واستظهاره شره صروري لدراسة اللعة والعلوم ، فلاحق لاحد في طلب العلم حتى يكون قد وضع القرآن اساسا له وارضية .

وانتشرت المعاهد والزوايا في مختلف البلدان الاسلامية لتحفيظ العصران ومدارسته وما من عالم أو مصلمي ال مفكر ، أو كاتب أو فيلسوف ، ألا وقد حفظ القرآن الكريم في هذه المعاهد والروايا -

فاقران تاريخ من شئت من علماء الجزائر مثلا مناك تجده قد حفظ القرآن في زاوية أو معهد او على والده في بيته ، ثم اتجه الى مناهل العلم يعترف ويكسرع ، فابسن باديس ، والابراهيمي ، والعقسبي ، والميملي ، والتبسي ، والشرفاوي ، والحافظي ، والورتلاني ، وغيرهم من العلماء ورجال الدين ، وابطال المقاومة الجزائرية ، القرائرية ، كلهم خريجو هذه المدرسة ( المدرسة ) ،

فذلف من بعدهم خلف قل اهتمامهم. بالغرآن ، وصار اكثرهم عناية واهتماما

من يحفظ طائفة من السور القصيار ، واصبح أبناؤنا ، لبعدهم عن القران ، لا يفرةون بدن كلام الله وكلام الرسون، در منهم من لا دفرق بين القرآن ، والامتال، والحكم العربية ·

وقد قال لي يوما طالب حامعي يعمل مراقبا باحدى الثانوبات. أنه لم يعرف أن قوله بمالى · « وكلوا وانبر بوا ولا تسرفوا. انه لا بحب المسرفين » من القرآن حتى سله على ذلك أستاذ ، وذكرنى هذا بما قاله الاستاذ عبد السميع البطل احسد محرری ( منبر الاسلام ) ، انه صللی اساما باحد المساجد بالقاهرة ، وشسرح فى الخطبة قوله تعالى فى تربية البيوت « يا أيها الذين أمنوا ليستاذنكم الذين ملكت ايمانكم والذين لم يبلغوا الحلهم منكم ثلاث مرات من قبل صلاة الفجر - الخ » ثم قرأها في الصلاة وعنـــد الانتهاء منها تقدم اليه موظف كبير فقان له لم اعرف أن الآيات التي شرحتها في الخطبة ، من القرآن الاحين سمعتها منك في الصلاة ٠٠٠

فاهتمام المسلمين بالقرآن قليل جدا في أغلب البلدان الاسلامية ، وقد صليت الجمعة منذ أسبوعين في جامع صاحب الطابع بتونس ، وتعاقب على تسلاوة القرآن خمسة قراء ، فأثار عجبي أن يخطئوا جميعا في القدراء مسرة المي مرات ، فأين الاهتمام بالقرآن والحرص على حفظه ، وخاصة في المغرب العربي

وقد سرنا قرار اللجنة المركزية في احتماعها الاخير بالجزائر بانشاء الماهد لتحفيظ القران ودراسته ، وبجعل المادة الدينية من المواد الضرورية الاساسية .

وحدير بالملاحظة ان القران كتاب العامة والخاصة ، ومن ثم يجب أن يهيأ لهم جميعا ، فالائمة في المساجد \_ مثلا \_ يجب أن يقرأوا في الصلاة من مختلف أجزاء القرآن ، لتتعود أذن المسلم على القرآن كله • ولكن الغريب في الامر ان جلهم - ان لم نقل كلهم - لا يقراون الا السور القصيره المشهورة ، حتى صار القرآن غريبا عن المسلمين ، واستماع المسلمين الى القران كثيرا في المساجد والمدارس والاذاعات ، مما يقربهم منه، ويجعلهم بالفونه ولا يستغربونه

هذا من حيث العنابة بالقرآن حفظها و در اسهٔ ۰۰۰

أما من حيث العناية به تفهما وعملا واهتداء ، فللمسلمين هيه شان احر ٠٠ فقد كان القران اماما يتبع ، وفيصلا يحكم ، ونورا يهدى ، ومعلما يوجب ويرشد ، وطبيبا يداوى النفوس والارواح، حتى ساد الجهل ، وأخذ من المسلميسن مأخذه ، فاستعملوا آيات القرآن للتطبيب، والفتك بالاعداء ، وكشف عالم الغيب، وقضاء الحاجات ، وحل الطلسمات ، وتسفيس الجن ، وتوسيسع الرزق ، والتعاويذ والتمائم ، ولم يقفوا عند هذا الحد المخجل المخزى ، بل سولت

القران ومكانته ، فاولوه طبقا لاهواتهم واغراصهم السافلة ، واخرجوا اياته عن معناها ، فأولوه وحرفوه ليلبوا به نرعات ( المشرعين ) المفسدين • والقرآن حجة على غيره وليس غيره حجة عليه، والقرآن لا يرضخ لرغبة غيره ، وانما غيره يرضخ لرغبته ، فهو مسير وغيره مسير ، وهو قائد وغيره مقود ٠٠

و (ما أضاع المسلمين ومزق جامعتهم ونزل بهم الى هذا الدرك من الهوان الا بعدهم عن هداية القرآن ، وجعلهم اياد عضين ، وعدم تحكيمهم له في أهواء النفوس ، ليكفكف منها ، وفي مزالسق الأراء ليأخذ بيدهم الى صوابها ، وفي نواجم الفتن ليجملي غماءهما ، وفي معترك الشهوات ليكسر شرتها ، وفي مفارق سبل الحياة ليهدى الى اقومها، وهى أسواق المصالح والمفاسد ليميسر هذه من تلك ، وفي مجامع العقائد ليميز حقها من باطلها ، وفي شعب الاحكام ليقطع فيها بفصل الخطاب وأن ذلك كلب لموجبود في القسران بالمنص أو بالظاهر او بالاشارة والاقتضاء مسع مريد تعجز عنه عقول البشر ، مهمسا ارتقت ، وهو تعقیب کل حکم بحکمة ، وكن أمر بما يثبته في النفس ، وكن نهي بما ينفر عنه ، لان القرآن كلام خالسق النفوس ، وعالم ما تكن وما تبدى ، ومركب الطبائع ، وعالم ما يصلسح وما يفسد وبارىء الانسان وسطا بين لهم أنفسهم أن يتجرأوا على جلالبة عالمين احدهما خير محض ، والأخسر

شر محص ، فجعله ذا قابلية لهما من غير أن يكون أحدهما ذاتيا فيه ، ليبتليب ايشكر أم يكفر ، وليمتحنه أي الطريقيب يختار ، كل ذلك ليجعل سعادته بيسده، وعاقبته باختياره ، وتركيته أو تدليسه من كسبه ، وحتى يهلك عن بينة أو يحيا عن بينة أو يحيا عن بينة . (68)

وامام المذاهب الفكرية المتعارضة ، والفلسفات السياسية المتناقضية ، والتيارات المختلفة المنافية للاسلام وما استحدثه المسلمون من البدع والخرافات والاوهام ، وما المحقوه بدينهم مسلم مظاهر واشكال ، و ( عبادات ) وعادات ، صار القرآن عريبا ، واصبحت بينه وبين المسلمين هاوية سحيقة واسعة . حتى اذلا لتجد القرآن في واد والمسلمين ها واد والمسلمين هي واد أخر ،

ولن يكون المسلمون بخير ، ولسن تكون لهم مكانة تحت الشمس ، الا اذا عادوا الى القران ، وتواردوا عسلى الاستمساك به ، وتدبروه ، وتفهمود . وعملوا بسننه ونظمه وقوانينه في مختلف الميادين . في نظم الحكم والاقتصاد والمال ، في اكتشاف أسرار الكون ، بل في الحياة الخاصة لكن فرد ، وفي الحياة الاجتماعية لكن مجتمسع ، وفي الصلات بين الشعوب في كن مكان .

على الله قد يكون هناك من يجهسال طبيعة القرآن ، ويجهل رسالته ، ويستهين بدوره في الحياة، ويتساءل هذا التساؤل

ماذا يصنع القران اليوم ، وقد بلغت الانسانية بالعلم درجة لم تكن تخطسر بالبال ، واصبحت تحقق بين فينة وأخرى ما كان يعد بالامس القريب حلما وخيالا والجواب عن هذا السؤال ان الحقائق

والجواب عن هذا السؤال أن الحقائق التى احتواها الدستور السمسساوى لا تتعارض مع هذا التقدم العلمى الرائع المدهش ، بن ترحب به ، وتشجع عليه، وتدعو اليه •

الم يحرر القرآن الكريم الفكر مــن الوهم والخرافة ؟

ألم يطلق العقل يرتاد الآفاق العليا "
الم يكن حربا على الجهل والحمول والجمود والكسن والبطالة "

اليس أول ما نرل من القران « اقرأ باسم ربك » ؟

الم يطلب الايمان بالله عن طريــق النظر والتامل ، لا عن طريق التقايــد والمحاكاة ؟

ألم يعد البحث القائم على العقل والعلم عباده ' ألم ير العلم في روح البحـت الحر جوهر الحياد '

ألم يقر للبشرية اصول الحق، وانار لها مسالك الحياة ، ووضع لكل داء من ادوائها دواء ناجعا ،

هل يحسب أصحاب النعمات الناشرُه المرتفعة هذا وهناك أن القرآن لو نسزل في هذا العصر ، عصر البخار والكهرباء، عصر الذرة والصواريخ ، ينقص مبدأ من مبادئه أو يعدل عن راي من ارانه المن مبادئه أو يعدل عن راي من ارانه المناه المن

ماذا ينقص ؟ اينقص مبدأ الاخسوة في المجتمع ؟ أو ينقص مبدأ التعارف بين الامم ؟ أو ينقص مبدأ العدالة في الاحكام ، ومبدأ التواطو بين القسول والعمل ، أو مبدأ حرية الفكر ، وحرية العقيدة ، أو مبدأ التوارل بين الجسم والروح ، أو مبدأ السلوك الفويم الذي حططه للفرد والمجتمع في المعاملات ،

هل يحسب هؤلاء المتعبقهون انه ينقص أو يعدن من ذلك شيدا ٢٠٠

أو يحسبون أمه يعدن عن تلك القصيص العلمية الواقعية التي قدمها في مجال القصيلة والأحلاق ، وفي مجان التربية الصادفة لادشاء جيل مثالي ٢٩٠

#### القران في مراة الفكر الغربي:

ولقد أدرك الاجانب المعكرون المذين انصفوا القرآن فاشادوا به في تقديد وأعجاب، وأكدوا أن المسلمين لن ينهضدا الا أدا عادوا الى القرآن، يهتدون به، ويسيرون على ضوئه، فهذا (ريتشارد وود) يقول

(ال كثيرا س المستشرقين يرعمسون ال المسلمين لل يتقدموا ما زالسدوا سفيدين بنصوص العران التي لا تتلاءم سفيدين بنصوص العران المعارف والفسول المحدينة وهذا وهم باطر، نشأ عسن البهل بمقاصد الغران ويكفى برهانا على بطلانه تاريخ صدر الاسلام، وعناية علماء العرب بالمعلوم والفنون ، ودراستهم علماء الحكماء الاقدمين • (69)

ويقول الدكتور (بنوه) الفرنسى:
( أن نصوص بعض أي الكتاب الموحى
به الى محمد منذ ما يزيد عن ثلاثة عشر
قرنا ، تتناسب وأحداث مبادىء العلوم
العصرية ، وكسان من جراء هسسنده
الملاحظات ان أمنت نهابيا (70) ،

ويقور (فون بابر) مستشار الرايح الالمالي قبر هتلر:

(اننا نقف على حافة هاوية ، ذلك لادرا تعلقرا باهداب العلم وظنراه كس شيء ٠٠٠ حتى استبعدها العلم وبالعدا هي الاله والاختراع حتى صرنا عبيد الآلة والاختراع ، ولم تبق الا بارقسة أمن وحيدة هي النجاة ، وهو أن نومن ، أن هذا الكون له خالق ، وأن هذا الخالق قد وضع لنا سننا وقوانين ، فأن سرنا على هدى من هذه السنن والقوانيسسن سخر لنا العلم ، وسخر لما الاختراع ، ونجونا ولم نسقط في الهاوية ، (7٢)

ويقول الاستاذ (الوار جيبون)
(ان القران معترف به حس حسدود الاوقيانوس الاطلاطي الي بهر الكانج الله الدستور الاساسي ليس لاصدول الدين فحسب ، بل للاحكام الجنائية والمدنبة والشرائع التي عليها مدار دياة البندر وترتيب سؤونهم ، (72)

ويقون (غوستاف لوبون) ان التعاليم الاخلاقية التي جاء بها القرآن هي صفوة الآداب العالمية والمباديء الخلقية الكريمة ) (73) ووقف رئيس

الحكومة البريطانية في عهد الملك في في في غيريا (غلادستون) وأعلس في مجلس العموم البريطاني وهو ممسك في يده بالقرآن الكريم: قائلا:

(انه ما دام هذا الكتاب باقيافي الارض فلن يقر لنا قرار في بلادهم · (74)

تلك \_ قارئى الكريم \_ هي المعجرة الخالدة ، التى من الله بها على هـــده الارض ، ففعلت فعلها ، وصنعت صنعها، وأحدثت العجب العجاب ...

نقلهم الى العالم ليقودوه من ناصيته، على أساس العقيدة الواحدة ، والايمان العميق ، والصلة الروحية القوية ·

وذلك هو القرآن الكريم ، في اعجازه واثره ، وفي هدايت ورسالت، وفي تحولاته الجذرية العميقة التي عير بها مجرى التاريخ في العالم ٠٠٠

فليقراه المسلمون قراءة تدبر وتفهم ، وليعملوا بمبادئه وقوانينه ، وليعلموا ان المسلمين الاولين لم يكونوا صالحيـــن بالجبلة والطبع، وانما اصلحهم القرآن لما اعتصموا به ، واهتدوا بهديه ، وساروا على نهجه ، ولن يصلحنا القرآن الا اذا فهمناه وطبقناه . . . اذن ، الى القرآن الكريم .

الى القرآن الكريم ، نستضىء به ، ونسير على سنده ، ونسير على سنده ، ونحيا في ظلاله ، ونتسلح به ، ثم نسزل الى الميدان ونحن المنتصرون بحول الله ·

وهنا ، اقف بعكرى ، وقد اتعبه الغوص
فى هذا البحر الواسع الذى لا ساحل
له ، والتحلق فى هذا العصاء الرحب
الذى لا حد له ، وأرفع هذا القلم الذى
أحفاد احصاء ما لا يحصى ، وحصر
ما لا يحصر ، ووصف ما لا يوصف

وانى اذ اقف هنا ، اعترف اننى لسم اف الموضوع حقب ، فالحديث عسسن ( المعجزة الخالدة ) فى كل جانب من جوانبها مع الاجادة والاتقان امر ستظل جهود الانسانية متضافرة عليه الى يوم القيامة ، ( وتجد نفسها دائما امام بحر زاخر واسع لا تنقضى عجائبه ، ولا تنفد خوارقه ، ولا تنتهى كنوزه وذخائره ) .

واودعك ما قارئى الكريم ما واملنا أن يشاهد القرن الجديد ، الخامس عشر الهجرى ما شاهده القرن الاول مسن التطور العطيم الذي احدثه القران الكريم في جميع الميادين ...

وطريق المسلمين الى ذلك هو الطريق الذى جربه أجدادهم من قبل ( العقيدة الصحيحة ، والايمان القري ، والعمل من أجل مستقبل أغضل في ظل الاسلام، وتحت راية القرآن ) .

#### ( المسسادر والمراجسع )

- ١) انضر مناهل العرفان ـ محمد عبد العظيم الزرقاني ، ج ١ ص 36 ٠
  - 2) تفسير المار والالوسى ٠
  - ن رسالة التوحيد للامام محمد عبده ص 125
    - 4) النظر مداهل العرفان ح 1 ص 58 ·
      - 5) دائرة المعارف ــ فريد وجدى ٠
- لراجع في الموضوع مثل ( الاسلام في عصر العلم ) لفريد وجدى و ( ارتفاع المجسم الانساني ) للعالم الانجليزي الفذ في علم الكيمياء ( وليم كروكس ) وكتاب ( الحادثة الروحية ) للاستاذ ( دولن ) .
  - ثورة الاسلام للدكتور ابى شادى ص 235
    - 8) الاتقال في علوم القرآن للسيوطي •
    - هـ السيوطي في الاتقان نقلاً عن الواحدي
      - 10) مناهل العرفان للرزفادي ص 107 ج 1 أ
        - 11) استر التعرفان لملزرقائي 6
  - 11) المصر المرجع السابق ، والالتصار لنفل القرال لابي على الباقلاني ٠
  - 12) التوراة والانجيل والقرآن للكاتب الفريسي ( موريس بوكاي) ص 119 .
    - 13) معجم القرآن لعبد الرؤوف المصرى ص ١٨١٠
      - 14) الاب مرمرحي ، في ( معلمته ) ٠
        - 15) المعلمة الاسلامية م 4 ـ 5890 .
          - 150 1 150 مقاتنج العيب 1 150
      - 17) الجامع لاحكام الفران ــ 1 ــ 155
        - 18) انظر ( مشكلة القران ) 1 ــ 23 ·
    - 1963 مدير الاستلام ـ العدد الثالث من 21 ـ اغسطس 1963
- 20) يراحع اخر ساعة ـ العدد 1996 ـ 24 يناير ـ 1973 ويراجع ايضا كتـــاب (20 من اسرار القران ) للدكتور مصطفى محمود ·
  - 21) المصاحف خسسة كما قدمنا خلافا لمن قال انها اربعة
    - · 8 عبد القادر المغربي ص 8 ·

- 23) الهلان ـ ج 18 س 10 ـ يونيو سنة 1902 ·
- 24) أطوار الثقافة ج 1 ص 316 لجماعة من المؤلفين ١
- 2<sub>5</sub>) ينظر في أمهات الكتب الاسلامية ومنها مناهل العرفال في علوم القـــرآل للـزرقــاني ·
  - 26) وهو الاسم الذي أطلق على المخطط المتفق عليه ٠
    - 30) أطوار الثقافة I ص 320 .
    - 31) معجم القرآن لعبد الرؤوف ج 2 ص 92
      - 32) المصدر السابـــق ٠
      - 93 المصدر نفسه ج 2 من 93
- 34) يراجع (اعجار القران) للراهعي و (مناهل العرفان) للزرقادي وللموصوع مراجع كثيرة ·
- 35 يراجع (طبقات القراء) لابن الجرري الذي عنى به المستشسرق الالمايي ج٠ برجستراس ٠
  - 36) مقدمة تفسير المنار ٠
  - 37) المنار ـ محمد عبده ٠
    - 38) الاتقان ـ 1 ـ 120
  - (39) كتاب الزينة 1 ــ 116
    - 40) الاتقان 11 119 ٠
    - 41) انظر نفس المرجع ٠
- 42) نموذج من الاعمال الخيرية في ادارة الطباعة المنيريـة ـ محمــد منيــر عبــده ص 166 ·
  - 43) الشهاب نقلا عن مجلة الفتح ـ جانفي سنة 1935
  - 44) انظر ( الاسلام دين الفطرة والحرية ) \_ عبد العزبز جاويش ص 21 .
    - 45) المرجـــع السابـــق ص 26·
      - 46) أطوار الثقافية ٠
    - 47) نموذج من الاعمال الخيرية ، لنير عبده ص 297 .
    - 48) مجلة (رسالة الاسلام) العدد الثاني ــ ابريل سنة 1954 ·

- (49) في الناج العروس ، وفي المحكم ( اللقف سرعة الاخذ لما يرمي اليك بالمسلد الو باللسسان ) .
  - 50) اعجاز الفرآن ـ الرافعي ٠
  - 51) الاسلام يتحدى ـ لوحيد الدين خان 109 نقلا عن المؤرخ ( ج٠ ساروار ) ٠
    - 52) المندر نفسه نقلا عن المستشرق ( ولاستن ) ٠
- 53) انظر ( الشفاء ) للقاصى عياص و ( نكت الانصار لنق القرآن ) للامسام الباقسلاني ·
  - 54) العلم بين الاسلام والنصرانية ٠
  - 55) انظر مجلة ( المسلمون ) العدد الثامن ـ يونيو 1953 .
    - 66) دراسات قرانية ـ محمد قطب ص 488 .
- 57) والراحج أن أون القرآن برولا فوله تعالى ( أقرا باسم ربك ٠٠٠ ) كما قدمنا ٠
- 58) راجع في هذا الموصوع ( ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين ) لابي الحشن النسيدوي ·
  - ألسلمون ) العدد العاشر ـ يولية 1953 .
    - 60) منبر الاستلام العدد الحامس يوليو 1968 .
      - 61) (الدعوة الى الاسلام) ارتولد ٠
- 62) انظر بسطة تفصيلية عن هذا الموضوع في كتاب ( اثر القرآن الكريم ) في المعسة العربية) ، للباقلاني ·
  - 63) أطوار التعافة والفكر ص 285 ج 2 ·
  - 64) منبر الاسلام العدد الخامس ـ أوت سنة 1906 ·
    - 65) يراجع في مظانه من كتب التفسير ٠
  - 66) يراجع كتاب ( الدعوة الاسلامية ) دعوة عالمية ) لمحمد الراوى ٠
    - 67) تنطق بهذه الحقائق المختلفة المتنوعة أيات القرآن ·
- 68) المسلمون ـ المعدد العاشر يوليو سنة 1953 ـ كاتد المقال البشير أسبر اهدمي (68) المسلمون ـ المعدد العاشر يوليو سنة 70/69 على ماددة القرآن ـ للدكتور أحمد محمد جمال ·
- 71) الدعوة الاسلامية للاستاذ محمد الراوى ص 526 نقلا عن محاضرة للدكتور مصطفى الحفنساوى ·
  - 72) على مائدة القرآن •
  - 74/73) منبر الاسلام \_ العدد الثالث \_ مايو 1968 ·



# بداید مظلمهٔ ونهاید مشرفه

-الشيخ أحمد حماني نه دارد المدرو وزارد المدارد

البداية المظلمة 1300 - 1341 م :

كانت بداية القرن الرابع عشر الهجرى بداية مظلمة ، ثـم كانت آخرته نهـاية مشرقة بالآمال العريضة والاماني الجميلة.

اطل علينا هذا القرن الذي مضى بما فيه \_ باهلال المعرم من عام 1300 الموافق 12 نوفمير 1882 ، ثم اختفى بنهاية يوم الثلاثاء 30 ذي الحجة 1399 هـ الموافق 20 نوفمبر 1979 م • وكانت احوال السلمين يوم البداية كلها تنلر بالويل والثبور ، وعظائم الامور ، دينية كانت أو اجتماعية أو سياسية • وحتى الاربعين منه كانت تزداد سوءا على سوء ، فــلا يـوم الا كان اللي قبله خيرا منه ، ولا تزيد الهلوية فيه الا عمقا واتساعا ، ولا الامال في النجاة الا بعدا وهسرا • ثم طلعت بشائر في الافق ، واخد الظلام بنجاب شيئا شيئا ، وادركتنا نهايته \_ والحمد لله \_ وقد تحررت معظم اوطان الاسالام ، وتطلعت أممه الى الستقبل البسام ، الملي بالاحلام .

وفد كان الفرن النالث عشر الهجرى اسوا القرون في حياه المسلمين ، واظلم فترة في ناريخهم . خسروا فيها مساحات ساسعة سن أراضيهم ، واطبيح بدول عزبزة من دولهم ، وكانوا \_ كما قال عنهم مؤلف ( أطلس الناريخ الاسلامي ) السيد هاری ، و ۰ هارارد : فی هذه الفتره قد « احرز الاوروبيون فيها نجاحا باهرا على العالم الاسلامي . وكان الفضل فيمسا بقى لهذا العالم من استفلال سياسي يرجع الى منافس الدول ، ثم عدد حسائر الاسلام منها من الاوطان ، فحسب فيها سقوط دولة الجزائر بسين مخالب فرنسا ابتداء من عام 1246 هـ (1830 م) واقسام برُيطانيا ، والمانها ، وايطاليا ، والبرتغال سواحل افسريقيا الشرقية ، وسكانها مسلمون ، وامتداد نفوذ بريطانيا الى الجربرة العربية نفسها ، فاحتلت جنوبها وحزائرها ، وسنطت حمايتها على بعض

سواحلها . و بعرض بلاد فارس والافغان المسغط الشديد من بريطانبا . وروسيا ، التى استولت على آسيا الوسطى وا بتلاعها أوطان مسا وراء القوضاز ، واحتلالها بسيارييا ( رومانبا ) ، ومساعدة دول أوروبا النصرانية على انفصال ما كان تابعا للدولة المثمانية ( دولة الخلافة ) من رومانيا ، وبلغاريا والعرب والمجسر والميونان (1) ،

هذه بعض خسائر العالم الاسلامي فيه ولم يشاء هذا القرن ان بودع دون ان سجل ضحبتين غالينين يصبفهما الى قائمة الغسائر الطويله مي اواخر ايامه : بونس ومصر ، فقد أهل القرن الرابع عشر على العالم فوجد بونس قد سقطت من مخالب فرنسا ابنة الكنيسة البكر في ربيع عام 1298 هـ (1881 م) وبدأت ابامه والفريسة تتخبط بين بدى الوحش الاستعمارى يشمم وتمافهما باتفاقبات ومعاهدات ليس لتونس منها الا الامضاء وعليه الوضع والابلاء . كما وجد مصر قد وثب عليها الاسد البريطاني الذي لا يشبع . فعصف بامنها وغصب استقلالها ، واسنعبد شعبها ووثب منها الى السودان يقطع أوصاله ويستبيح حلاله وحرامه • وبسقوط تونس ومصر

فتح فى الجسم الاسلامى جرح جديد عميق وتلم فى حصونه ثفرة واسعة خطيرة ، واصبح الطريق ممهددا أمام الاستعمار الصليبى للقيام بهجمات مسعورة عسلى بسلاد الاسلام وضد شعوبه ليعيث فى الارض فسادا . ويجوس خلال دياره فى تلاد السودان شرقا وغربا وجنوبا يفتك بدوله ، ويبطش باممه ، ويروع الآمنين من أهله ، ويعلن فى زهو وخيلاء بتمكينه من الاسلام والانتصار عليه ، ثم يخيل من الاسلام والانتصار عليه ، ثم يخيل البه انه ممن القوة والتمكن بحيث بسطيع الاحهاز عليه واذلال بيه بهائيا ونسخيرهم لدولته ،

يسرب عن ذلك بوضوح قول وزيسر حارحبه فرنسا المسيو هانوتو في جريدة الجرنال الباريسية بعد بضعة عشر عاما من حلول الفرن ما نصه:

( صارت فرنسا بكل مكان فى صلة من الاسلام ، بل صارت فى صدر الاسلام وكبده حيث فتحت اراضيه ، واخضعت لسطوتها شعوبه ، وقامت نجاهه مقام رؤ سائه الاولين وهى تدبر اليوم شؤونه وتجبى ضرائبه ، وتعشد شبابه لخدمة الجدية، واتخذت منهم عساكر يذبون عنها فى مواقف الطعان ، ومواطن القتال) (2).

<sup>(1)</sup> اطلس التاريخ الاسلامي ، ص 30 .

<sup>(2)</sup> من مقال لهانوتو نشر فى جريدة الجرنال الباريسية ترجمة العلامة معمد مسعود ونشرته جريدة (المؤيد القاهربة عام 1317) وهو موجود فى تاريخ الاستاذ الاسام محمد رشيد رضا ، ج 2 ·

وای فریسا حدد التی صیارت فی صدر الاسلام وكبده ؟ انهيا فرنسا الصليبية التي ردت العرب عن أوروباً ، والتي نبواجه الاسبلام وهبلاله الذي ر لا بزال طرفاه ينتهى احدهما من جهة بمدينة اسطمبول والآخر ببلدة فاس في المغسرب الاقصى ، معانقا بذلك الغسرب كل • في تلك البقعة الافريقية التي اصبحت مقر ملك الاسلام جاءت الدولة الفرنسية لمباغنته : جاء القديس لويس الذي ينتمى الى اسبانيا بوالدته ليضرم لوبس الرابع عشر في تهديده بالايالات الافرىفية , وعاود هذا الخاطر نابوليون الاول • فلم يوفق الى تحقيقه الفرنسيون الا مى القرن التاسع عشر حيث اخنوا على دولة الاسلام التي كانت لا تني في متابعة الغارات عسلى القسارة الاوروبية فاصبحت الجزائر في ايديهم منه 70 عاما ، وكذلك القطر التونسي منذ 20 عاما وقد وصلت طلائم قوانا الآن الى اصقاع من الصعراء تنتهى اليها كثبانها الرملية فعظم اندهاش الباقين من خصومنا وتزايد ذهولهم ٠٠٠ وقد حلق عليهم الاوروبيون من جميع الجهات 3 ) • وفي هذا المقال ذكر الوزير ما اصاب \_ او سيصيب \_

السينغال ، وسالى ، والنيجر ، وتشاد والكونغو وكل أقطار وسلط وغربى افريقيا الاسلامية .

فهذا الوزير مزهو بان فرنسا حققت أحلام القديس لوبس الصليبة في حرب الاسلام واطماع من جاء بعده من ملوك فرنسا وساستها ، شامت بالاسلام الذي صارت حراب فرنسا مغروسة في صدره وكبده ، متفائل بدوام تدبير فرنسا لبلاده واستغلال ثـرواته ، واذلال شعـوبه ، باحث عن أمسر الوسائل التي بهسا (بخيلس) فريسا الاسلام من فلوب وعقول المسلمين ، وصرفهم بهائبا عن مكة . فقد زعم \_ افكا \_ أنهم توصلوا في تونس بحسن الساسة في أحكسام الحبلة والندبير من استغفال أهلها وصرفهم عن الاسلام ( نمكنا بواسطة ما أدخلناه من المعدبلات الطفيفة شيئا فشيئا وأجريناه من المراقبة على الامور الاداربة والسباسبة من الندخل في شنؤون البلاد والقبض على ازمنه بدون شعور من أهلها • نم هذا الانقلاب سرعة ولين فلم بتالم منه الاهلون . ولم تتخدش منه احساساتهم ٠٠٠ اذا يوجد الآن بلد من بلاد الاسلام قد ارتخى بل انفصل الحبل بينه وبين البلاد الاسلامية الاخرى الشديدة الاتصال

<sup>(3)</sup> انظر تاریخ الاستاذ، الامام محمد رشید رضا، ج 2 ص 401 وما بعدها .

مضها ببعض ، اذا توجد ارض تتفلت نبينا فشيئا من مكة ومن الماضى الاسيوى مد ارض بصع ان بنخذ منالا يقاس عليه ، وبموذجا بسبج على منواله الا وهى لبلاد التوسية (4) •

والوزير الفرسى في هذا السرأى الذي يزهو بال فرنسا يوصلت به الى فصل بلد من بلاد الاسلام عن القافلة وصرفته عن مكة الى باريس انما سرد على رأى آخر بذهب اصحابه الى اخت المسلمين بالعنف والشدة ، فقت فال مواطنه المسيوكيون فيما نقل عنه من كتابه ( باثولوجيا الاسلام ) :

د ان الديانة المحمدية جذام نشأ بين الناس واخذ يفتك بهم فتكا ذريعا ، بـل هي مرض مسريع وشلل عـام ، وجنون ذهـولى ، ببعث الانسان عـلى الخمسول والكسل ٠٠٠ والمسلمون وحوش ضارية وحنوانات مفترسة كالفهد والضبع ٠٠٠ والواجب ابادة خمسهم ، والحكم عـلى الباقى بالاشغال الشاقة ، وتدمير الكعبة ووضـع ضريع محمد في متحف اللـوفر (5) » • والمسيو هانوتو الوزير

الكبس لا يمانع \_ مبدئيا \_ في هذا الحل ولا يسفه هذه الاحكام على المسلمين ، الا المحاطر الموقعة من تنفيذه أذ يقول: ( وهو حل بسبط ، وفيه مصلحة للجنس المشرى ٠٠٠ ألبس كذلك ؟ وقد بسرح عن حاطر الكانب انه بوجد 130 مليون مسلم ، وان من الجائز ان يهب هؤلاء المحامين للدفاع عن انفسهم والذود عن بيصه دبنهم (6) ) • فمحو الاسلام كدين والقضاء على دوله . وابادة أهله لم يكن \_ حسى مطلع القرن العشرين الميلادي \_ فكرة شعببة عدد الاوروبيين فحسب ، وانما كانت فكرة في أذهان (المؤلفين) من الكناب والعلماء والمفكرين ، وخطة عند الوزراء والسياسيين ، وغاية للسدول والقيادة المسيرين ، وفيد كانوا يسمون دولة الخلافة \_ رمز الاسلام \_ ( الرجل المربص ) وبعملسون بكسل حقسدهم ودسائسهم للمعجميل بوفاته لقسمة ىركىه . بل يخططون ــ بمعاهدات سريه أو علىبة \_ لتوزيع أجزاء مملكته • ولم نستول فرنسا على نوبس ولا بريطانبا على مصر الا بالرضى والقبول من الاخرى عن صنع صاحبنها وقد باركت المانيا

 <sup>414</sup> بالمصدر المذكور ، ص، : 413 بـ 414 .

<sup>(5)</sup> المصدر المذكور ، ص 409 ·

 $<sup>\</sup>cdot$  410 – 409 : ص الصدر المذكور ، ص

وعل فرنسا فى تونس ودفعنها اليه حتى سكت لهما عن الالزاس واللورين ، وكادت فرنسا وبربطانيا بصطدمان فى السودان ، ثم اتفقتا واصطلحتا .

ولما أنهى الجبش البركي عهد السلطان عبد الحميد رحمه الله عام 1908 واستلم الحكم ضباط شبان كان بنتظر منهم يحديد شباب الدولة ، والنهوض بالجبش والقصاء على الفساد ـ تألب ضدهم الدول الاوروبية الحافده ، وأعرفهم في مشاكل ومصائب لا نهاية لسها ، بــــل بادرت بالفعل الى عزو أرضها ، واقنطاع اطرافها واننهزت الفرصة في البقية الباقية من البلدان في أيدى المسلمين ، ففي عام 1911 سلطت ايطاليا على طرابلس الغمرب ، وانزلت جنوشها بسواحلها ، وارتكبت اثناء حربها من الموبقات والفظائع ما تقشعر من هوله الابدان ، وكل ذلك مماح في عرف أمم النصرانية ضد الاسلام •

وكان في مؤاذرتها كل الدول الاوروبية الصليبية كي تنال ايطاليا حصنها تحت الشمس من افريقيا الاسلامية ، وفي السنة الموالية عام 1912 امندت يد فرنسا بالعدوان الى المغرب الاقصى . وقبضت على الطرف الغربي من

الهلال الاسلامي . كما لمح الى ذلك مسن فين الوزير المراسي هانونو وفي هذه السنة نفسها ( 1912 ) دفعت أوروبا دوا، البلهان الي اعلان الحرب على دولة سى عنمان ، محططين سياسه صلسب رهبية اعلبوا عنها ولم يحقوها ( ما أخله الصلب من الهلال فلي يرجع الى الهلال ، وما أحدم الهلال من الصلب فلابد أن برجع الى الصلب ) وعكدا فرزوا عاقبه الحرب ومآلها وبسروا من جسم الاسلامكل اراصيه في سبه حزيره البلقان ما عدا مساحة صئبله منن براقبا الشرقية ، وأنناء هذه الحرب المسذرة ارتكسب البلغار والصرب والنونان منن الغظائسع ما لا بتصوره انسان له دبن وخلق يقول كابب تركى و الجبش البلغاري قسد علمنا درسا لا ننساه ، وهو انه يجب على كل حندى في ساحه الحسرب ان نصائل مقابلة البريرية والوحشية ، ونشرب الدماء كالماء . وبذبح النساء والاطفال والشبوخ الشيب تذببعا ، وسلب وينهب السكان الآمنين ، ربمنهن حرمنهسم وسرفهم ويزهسق أرواحهم ، (7) • وقد حققت بعنة جمعية أمريكمه الى البلقسان ( ما روى سن الفظائم البى ارتكبها البلغار واليونان والصرب بالمسامين سنة 1912 فنبب لديها كل سا قيل بل زياده على سا شاع ،

 $<sup>^{\</sup>circ}$  کو تروب ستودار فی کتابه حاضر العالم الاسلامی ، ج  $^{4}$  ص  $^{7}$   $^{\circ}$ 

وحررت خلاصة الفحص وفررت أن الترك ارحم جدا وارأف وأشرف في حربهم من الامم البلغانية المسيحية . ولكن الصحف الاوروبية لهم تنشر هذا البحقيق ولا اشارت الله . وكان أكسر الاوروبيين بنظرون إلى ما حل بمسلمي الروميلي تنظر الشمانة » (8) •

ومكذا نرى ان عام 1912 كان مسن أسوا الفترات فى تاريخ الاسلام بمسا تحقق فيه من خسارة جسيمة فى بلاده ، ومزائم مملاحقه لجيوشه ، وتسلمط الاعداء على أممه ، وزياده عما ضاع فعلا ، وأن أمم الاسمعمار الصليبي كانت تتعاقد قما ببنها على اقنسام ما بقى من أجزائه ومدر الخطط لاحتلاله ، ولم يكن صدا حافما على ساسة المسلمين ووزراء دولهم وانما كان فصارى همهم ان يحاولوا وانما كان فصارى همهم ان يحاولوا الانفلات والتملص من شباكهم ، يقول الامير شكبب ارسلان رحمه الله ـ وهو بنرجم للمرحوم أنور باشا احد قدادة الانقلاب فى ندركبا ، ورجال الحرب والسياسة فيها فيما بين 1908 ـ 1918 م

ما نصه: (كان أنسور يسرى أن المحلفاء نقاسموا بلاد الدولة فيما بينهم شسق الابلمة فبسل الحرب العامة ، فغرنسا وانفلتنيرا نفاسموا سرا سوريا وفلسطين منذ سنه 1912 كما أعنرف بذلك المسيو بوانكرى في مجلس الشيوخ الفرنسي ، وما خفي عن السلطان ما كان يديره العربية واندر بذلك وزراءه ،

وقد سعى هذا الامير \_ بواسطة اسير من امراء البنت المالك في مصر \_ لدى حكومه الانقليز في ليدره عام 1912 لتمده بالسلاح والعناد قصد (نحرير) بسلاد العرب من الترك فرقصت ذلك ( ولسم بكم السبب في رفضها هذا المشروع وهو ان انقلتيرا تربد هي الاستيلاء على بلاد العرب ، فيلا يوافقها أن تعطى جنزيره العرب سلاحا ) (10) • وكانت انقلتيرا نميع دحول السلاح الى الجزيرة العربية منذ زمان بل حاولت جمعه من أيدي العرب بواسطة شراء منا عندهم بضعف نمنة ، كما حاولت جمعه من سكان اماره نمنه ، كما حاولت جمعه من سكان اماره

<sup>(8)</sup> شكيب أرسلان (حاشية) في المصدر المذكور وفي الصفحة نفسها •

<sup>(9)</sup> حاضر العالم الاسلامي ، شكبب أرسلان . ج 4 ص 375 -

 $<sup>^{\</sup>circ}$  391 ماضر العالم الاسلامي . شكبب أرسالان ، ج

عمان بالقوه بواسطة أميرهم فنشبت ثورة عارمة أجبرتها على العدول عن تنفيذ مشروعها بالقوة (11) •

ثم اضطروا من بعد نشوب العرب الى معالفة الاسير حسين ، ومنوه الامانى ، وضربوا به الدولة من الخلف ، ولكنهم خانوا عهوده ، واقتسموا البلاد العربية ، واستعملوه وابناءه لخدمة سياستهم واعراضهم .

وكما عرض حسين صداقته على الحلفاء والدحول في صفوفهم منذ عام 1912 فان دولة فارس فعلت ذلك في مسنهل الحرب لاتقاء شرهم فكان الجواب الرفض ، وعرضت ذلك مصر الناء الحرب بشرط ال بجلوا الانفليز من للادهم فرفض الطلب لان في المحالفة مشاركة نوجب حفا ونفرض وفاء ، ويمنع اساءة وما كان هدفهم الا اقتسام للاد الاسلام واحتلالها .

وفبل دخول نركيا الحرب العالمية الاولى بجانب الالمان وحلفائهم ( عرضت على الحلفاء ان تكون معهم بشرط ان تامن شرورهم في المستقبل ، فابي الحلفاء محالفة تركيا لهم ، وكل ما طلبوه منها

كان التزام الحياد التام ، وبمقابلة ذلك بنعهد الروسية بان لا بهاجم تركبة مدة ثلامين سنة (12) ) ٠٠٠ و « بدبهي ان رفض الحلفاء هذه المساعدات مسن دول العالم الاسلامي مبنى على أساس واحد ، وهمو أن الحلفاء لو قبلوا مساعدات الحكومات الاسلامية اثناء العرب العامة لما كان لائقا ان بقتسموا فيما بعد الحرب بلاد الاسلام الباقية الاقتسام الاخير كما كانوا بنوونه ائتاء العرب ، وكما فعلوا بعد الحرب وليو رضوا دخيول بركية معهم وفعلوا عضدها ٠٠٠ لما كان يجوز بعد الحرب انشاذ برنامج التقسم الذي كان مقررا س انقلنيرا وفرسما منذ عام 1912 م ٠٠٠ ولو رضوا بدخول العجم (مارس) في الحلف لما كان بحل لهم ان الحرب \_ كما كانت النمة منهم مبيتة ، ولو قبلوا افتراح مصر لنعين عليهم الجلاء عن مصر بعد الحرب على وجه المكافأه » (13) • فاقتسام بلاد الاسلام الني كانت ما نزال محنفظة على استقلالها كان من أهداف نشوب الحرب العالمية الأولى وقد راينا ما اتفق علمه الانفليز والفرنسيون ومثلهم غيرهم ( مما لا بنكر أن الاستيلاء

<sup>(11)</sup> حاضر العالم الاسلامي ، شكيب ارسلان ، ج 4 ص 391 و صفحة 445 ·

<sup>(12)</sup> حاضر العالم الاسلامي ، شكيب أرسلان . ص 329 ، ج 1 .

<sup>(13)</sup> نفس المصدر ، ص : 329 ـ 330 ·

على الاستانه كان أول أهداف الروسية ـ في دخولها هذه الحرب . ومنع ذهاب الاستانة بذهب الإناصول ، (14) ٠٠٠٠ ولو حرجت الروسية من الحرب العامة عالبة لكابت السلطية العثمانية أنسرا ىعد عن (15) ( وكذلك سب ان بعض الدول الغرسة الكبرى كانت عرضت على المبانيا نفستم السلطنية العيمانية وأن ىكسون حصت هسذه الاناضول ) (16) • فقسمه العالم الاسلامي واستعياد أهله . واستناحه حماه كان فدرا مشنركا سين الدول الاوروبية الشرقية منها والغربية . وقد ظن الحلفاء أنهم بانتصارهم في هذه الحرب الكونية ستطيعون أن تحققوا كمل احلامهم في القضاء عملي الاسمالام ودوله ، ووسوست لهم شباطين اطماعهم انهم فاب قوسمين أو ادنى من الوصول الى اهدافهم الصليبية ، ولم نخف ذلك فادتهم فان الجنرال اللنبي لمسا دخسيل القدس عام 1917 قال: ( الآن انتهت الحروب الصلبببة ) ولما دخل الجنرال الفرنسي المغرور غورو دمشق من بعــد وقف فوق قبر صلاح الدين الايوبي وقال : ( صلاح الدين هـا نعن احفاد غود فروی فاین احفادك ؟ ) • لقد انسلت

روسيا من الحرب عام 1917 انر ثورة آكنوبر الاشتراكية ، ثم خرج منها الالمان وحلفاؤهم ــ ومنهم دولة الخلافة ــ عام 1918 حياسرين ، وخيسرج العلقيا، الفرنسيون منها ظافرين بعد ان رجحت الولايات المنحيدة الامريكية كفتهسم بوضعها كل بغلها المادي الرهيب ، وثقلها السياسي الخلاب في ميزانهم ، باعيلان رئيسها وبلسون مبادئه الاربعة عشيسر ليكون فاعدة السياسة بين الامم ، ومنها اعلان حي الشعوب المغلوبة في نقسرير مصيرها بيدها ، فاستبشرت الانسانية . مصيرها بيدها ، فاستبشرت الانسانية .

ولكن العلفاء الغربين ، دهاقين الاستعمار الطامعين ، والصليبين الحقودين كانوا من وراء اطماعهم بهرعون ، فقد احتلوا من تركيا تسراقيا الشرقية وهي البقبة الباقية من تركية أوروبا . كما احتلوا المضائق التركية ، والاستانة (اسطمبول) عاصمة الخلفة الاسلامية ، وتعففوا عن احتلال برلين ، وفييا عواصم المانيا وبقية حلفائها ، ثم اختوا يقتسمون بلاد الاسلام غنائم ، يوزعونها بينهم ، بينحون منها ما شاء ولن شاءوا من

 $<sup>\</sup>cdot$  376 سكيب أرسلان ، حاضر العالم الاسلامي ، ج  $\cdot$  0 ص  $\cdot$  14

<sup>(15)</sup> نفس المصدر ونفس الصفعه ٠

<sup>(16)</sup> المصدر السابق والصفحة السابقة -

أصدقائهم ، ولم ببقوا منها شبرا واحدا لاهله ينمنعون فيه باستفلال حقيعي يليق بانسان حر ، وقد ولدت الناس أمهامهم أحرارا • كان من جملة ما صنعوا انه لس لركبا أي حق فيما فسرب من شواطئها وما بعد من حزر البحر الابسض الجزر منذ 1912 ما مين ابطالما والبونان وكانت حزبره قربطس (كرنت) قسسه سلخب من جسم الدولة العنمانية عسام 1898 م (1300 هـ) ومنحت للنونان . كما أن فرص سطب عليها بريطانيا منذ نام 1878 فاحتلبها ، بم أخذت بعمرها باليوبان ، واعلنت الحافها بسسعمرات الماج عام 1914 ، كما أجبرت نركبة على ان سخلي عن كل مطلب فسما كان تابعا لها أو مرتبطا معها من الدول والافطار العربية . ومنها طرابلس ومصر وبقية البلاد العربية . حتى بكون احتلالهم لها سُرعنا ، ومراتهم اياها سائغا ٠

وسع ان الملك حسين وابناء ومسن تبعهم مسن العرب حاربوا اخوانهم في الديسن منخدعين بوعود الحلفاء التسي امصاها ملك الانقليز أو نوابه المفوضون فان الحلفاء خانوا عهدهم ولم يوفوا بشيء

من عقودهم ، و (عومل العرب بعد الحرب معاملة الاعداء ، ونفسست بلادهم غنائم والذي هو باق اليوم بدون احتلال فعلا ، فالنبه وضبع اليسد علسه عند أول فرصة (17) • يم ظهرت بناتهم المبينة في جعل وطن الاتراك مستعمرة بويانيه اد حرصوا دولسة النويان على النزول سواطيء بركما في آسيا ، واحتمالال مدسه ، يم الزحف منها على الاياضول واحبلوا ازمير وزحفوا على الاناضول . واحبلوا العاصمه العسقه لدولة آل عيمان ( بروسيا ) حيث بيوجد صريح مؤسس دوله الحلافة العطمي وأسائه من عظماً، السلاطين واحتذوا بعينون في الارض فسادا ، بحب سمع الحلقاء ويصرهم بل ويحب حماية اساطيلهم . وباسلعتهم ، واهاريج النصر والغبطة العارمه في أورويا كلها وحميم بلاد البصرائية ، يم كانت اراده التبعب البركي المسلم الدي ابسي الاسسسلام الذليل الذي قبلنه حكومته ، وكانت معركه مسقارية المى دفنت فيها أحلام النصرانية ٠

لقد كانت فتره 1337 ــ 1341 هـ (18 ــ 1922 ) اظلم فنره في تاريخ الاسلام . اذ لم يبق له فيها دولة مستقلة الاستقلال

 $<sup>\</sup>cdot$  335 شكيب ارسلان ، حاضر المالم الاسلامي ، ج  $\cdot$  ، ص  $\cdot$  336

التام بعد أن أصبح بالاسبانة (حليفتهم) في فقص يقول ما له يقال ، وحول دولة فارس والافغان كانب المؤامرات تحماك لمحوه والحافه بسبائر الاوطان في المدل والهوان ، ولكن بقى الايمان في الصدور وما بقى الايمان فلا يأس ولا خسران •

# النهاية المشرقة:

انهى الفرن الرابع عشر . وقد اشرقت شمس الحرية على معظم بلاد الاسلام ، ونطلع المسلمون الى مستقبل تتوجد فيه كلمتهم وبعنز دينهم ، وتنخلص البقية الباقية منهم تعت الاغلال التي تكبلهم من اغلالهم •

ولقد كان سقوط دولتهم نتيجة انحطاطهم وتاخرهم عن ركب الامسم المتحضرة في كل مناحي الحياة : الدينية والاخلاقية والعلمية والثقافية والسياسية والعسكرية والاقتصادية والمسادية والفلاحية فما ظلمهم الله ، ولكن ظلموا أنفسهم • وبينما يوجب عليهم دينهم ان يكونوا خير أمة اخرحت للناس ـ اصبحوا في الحضيض الاوهد ، حجة على دينهم وفتنة للذبن كفروا قد هجروا القرآن وانحرفوا عسن هديه ، واتخذوه وراء وانحرفوا عسن هديه ، واتخذوه وراء عليهم ، نم اسنيقظوا وارادوا ان بغيروا عليهم ، نم اسنيقظوا وارادوا ان بغيروا ما نفسهم فانجز الله وعده لهم .

#### بداية النهضة:

أول نذبر لهم كان من بيت النبوة ومعدن الرسالة ، وهو السيد حمال الدين الافغانى الذي عاش نشاطه العلمي والنفامي والسياسي أواخر القرن النالت عشر وأوائل القرن الرأبع عشر ومات عام 1314 • يقرل المستشرق الامريكي لوتروب سنودار في كتابه حاضر العالم الاسلامي • ج 1 ص 305 ــ 306 ما نصه ٠ ( ان السيد جمال الدين الافغاني أول مسلم أيفن بخطر السيطرة الغربية المنشرة في الشرق الاسلامي وتمشيل عواقبها فيما اذا طال عهدها وامتدت حياتها ٠٠٠ وادرك شؤم المستقبل وما سينزل بساحة الاسلام والمسلمين مسن النائبة الكبرى اذا لبث الشرق الاسلامي على حال مثل حاله التي كان عليها . فهب جمال الدين يضحى نفسه ويفنى حياته في سبيل ايقاظ العالم الاسلامي والذاره بسوء العقبى ويدعوه الى اعداد ذرائم الدفاع لساعة يصيح فيها النفير -فلما اشتهر شأن جمال الدين خشيب الحكومات الاستعمارية أمره وحسبت له ألف حساب فنفته بعجة أنه هائسج المسلمين ) .

وقد بدأ جمال الدين حياته العمليه في بلاده الافغان حيث تسولي رئاسه الوزارة في أول شبابه اثناء الربسع الاخير من القرن الثالث عشر وحال

اصلاح الحكم فيها والنهوض بالمسلمين فلم يرق عمله للطامعين فيها فاصطدم بهم ، وكان الانقلبز من الجنوب ، وقياصرة روسيا مسن الشمال ، يطمعون في الاسنيلاء على الافغان ، ويعمل كل منهم لنفائها في تاخر وانعطاط ليسهل اللاعها فقد علموا أنه لا يتم لهم مرادهم ادا استيقظ الشعب ، فكادوا لجمال الدبن \_ وخصوصا الانقليز \_ وأسقطوا حكومته والامير الذي استوزره واضطروه الى الهجرة ، ولم يسمحوا له باستيطان الهند فقصد دولة الغلافة وحاول هنالك الاصلاح فطارده اذنابهم ، فرجع الى مصر واستقر بها في عهد اسماعيل حينا من الدهر في غفلة الرقيب فبذر فيها بذور البهضة العسربية الاسلامية والتسورة الشعببة وهذا ما بقوله الاستاذ الاسام محمد عبده رحمه الله:

« حرت سنة الله فى خلقه بان عظائم الاسور تتولد من صغارها ، كما ان صغام الاشجار تبسق من بذورها ، جاء الى هذه الديار فى سنة 1286 هـ رجل عربب بصير فى الدين عارف باحوال الامم واسع الاطلاع جم المعارف جرىء القلب وهو المعروف بالسيد جمال الدين الافانى وركن الى الاقامة بمصر فتعرف

اليه بادى، الامر \_ يعظ طلبة العلم ثم اختلف البه كنير من الموظفين والاعيان ثم انتشر عنه ما نخالفت آراء الناس فيه من أفكار وعقائد فكان ذلك داعما لطلب الاحتماع بـ ٠٠٠ وكان بعضر دروسه كنير من طلبة العلم وبنردد على مجلسه كنير من العلماء وغيرهم وهو في حميع أوفات اجتماعه لا يسأم من الكلام فيما بنير العفول أو يطهر العقبدة أو بذهب بالنفس الى معالى الامور أو يستلفت الفكر اني النظر في الشؤون العامة مما بمس مصلحة البلاد وسكانها فاستيقظت مشاعر وانتبهت عقبول وخف حجباب الغفلة في أطراف متعددة من البلاد، (18) وصادف وجوده بمصر قيام الحرب بين الدولة العثمانية وروسيا عام 1293 هـ وكانب روسبا قبد فضبت قبرونا في عداوة الدولة واقنصت من اطرافها مساحات شاسعة ، وكان هدفها احتالال العاصمة (اسطمبول) والاستيلاء عسلى المضائق لنصل الى البحر الابيض المتوسط لسبطر على مصير أوروبا وآسما الغرببة فاستغل جمال الدين هذه العرب لبث البوعي والهاب مشاعر المسلمين وننبيهم الى الخطر العظيم فأحذ في انشاء جرائد وتكوبن كتــاب قادرين ( عــلى التحربر

 $<sup>^{\</sup>circ}$  18) تاريح الاستاذ الامام للشبيخ رشبد رضا ، ج  $^{\circ}$  ، ص

وادا كــان حمال الدبن هـــو مؤسس النهصة الثوربه في مصر فانه هو المؤجم نبرانها سلاد فارس ، فقد عرفه الشياه ناصر الدين في أوروبا والع عليه أن صحبه الى ايران ليوليه رئاسة الحكومة وقال عنه « هذا رحيل العالم السياسي الحربى الجدبر بان بكون رئيس وزارة و هوم بتدبير الشعب ، (20) • ونجح مى افناعه ، ولم بكن جمال الدين راغبا مى ذلك ٠ ولكن لما حل بطهران انصرف الساه عن وعده . والصل جمال الدين بالعلماء ، والمنقفين والشعب واخسية سسر بالمنادي، البورية وآرائه في اصلاح حالة المسلمين . وبناء الحكم على قاعدة الدسنور والشورى وازعجبت حركته الساه . وهـم بالقيض عليـه فالتجأ الى حرم آمن عند الشبعة هو مقام عبد العظيم وفضى فنه سنعة أشهر يؤجج النورة ضد الحكم الفاسد وممله وهو الشاه حتى احرج منه \_ وهو مربض يرتعد مـــن الحمى \_ مسحوبا مهانا فاقسم أن بنتقم من الشاه وقد فعل ، وكانت رحلته هذه بداية النهضة البورية في ايران \_ يقول السد صاحب حسن الصادق في كتاب له صدر حديما عن ثورة ايران عنوانه:

والشاء الفصول الادبية والعلمية في مواضم مختلفة ٠٠٠ فيسابقت الكتاب وسارت الاضلام واخذت العربه الفكربة نظهر في الجرائد الي درجة بظن الناظر فيها أنه في عالم خيال (19) . وأشته ساعد الحركه الني كوبها بمصر وأسس حزبا سناسيا نعمل لانشناء مجلس شعبي بحاسب الحكومات ، ونضع فسوانين الاصلاح والحكم النبابي الدسنوري فللصلاح ولم سرق هذا للحكومات الاستعمارية الطامعة في احسلال مصر \_ وحصوصا الفلمترا - فصغطت على الخديو نوفيق -وكان فبل نوليه الحكم من تلامذيه فأمر سعبه أواسط رمصان 1296 هـ (سيسمبر 1879 م) بنهمه افساد البلاد - واذا كان بوفيق واسباده قد استطاعوا نفي جمال الدين فايهم لم هدروا أن ينفوا مبادئه الني عرسها , وقامت النوره العرابيه اسر خروحه بقودها للملذه ، فاستنجد بوقيق بالانفليز فاحتلوا مصر عام 1882 فلم بطب لهم فيها مقام حتى طردوا منها وتخلصب مصر من مكرهم نهائما بعـــد أكبر من حمسين سنه ، وكان الذي قاد المقاومة لمدة طوبلة هو سعد زغلول وحزبه وهو للمبذ جمال الدين ومعمد عنده •

<sup>(19)</sup> المصدر المذكور . ص 38 من الجزء الاول •

<sup>(20)</sup> المصدر المذكور ، ص 55 من الحزء الاول ٠

ر النورة والقائد ) في صفحتي 7 ـ 8 ما نضه ( مع ظهور جمال الدين الاسد أبادى المعروف بالافغاني بدأت موجسة التعرر نتصاعد في المسرح السياسي في الران وبلدان الشرق عموما مصعوبة بالفكر الاسلامي الاصبل واخذ المسلمون النذين استعادوا صحونهم الاسلامية يخطون خطوات كبيرة في ساحة النضال والنهضة التحررية ضهد الاستبداد والاستعمار . وكان أول موقف سماسي وسميى للفكر الاسلامي المناضل الذي عم ابران من ادناها الى أفصاها هو فنسوى المرحوم آنة الله ميرزا حسن الشيرازي تنحربم التمباك عام 1892 مصحوبا تحهدود السبد جمال البدبن في تهيئه الارضبة المناسبة ، وفي هذه القضية وجد ماصر الدین شاه ـ الذی کان قد ساع امنباز التمباك للغراة الانقليز بتمسن ىخس \_ نفســه \_ ولاول مــرة \_ مــع المستعمرين الانقليز مهزومين ومفضوحين ومن المعلوم ان جمال الدبن صو الذي كسف لحجة الله الشمرازى تغلغل نفوذ الانقليز وسبطرتهم الاستعمارية على دولة الرأن وطلب منه اصدار هذه الفتوى . نم بقول صاحب الكتاب ( وطرد جمال الدين مرتين من ايران وبأسوا الاشكال .

وكان ناصر الدين شاء \_ من خيلال عمليات الغمع والمطاردة الوحشية لدعاء التحرر \_ ان بصاعف الاستبداد ويضيق الختاق على البلاد , لكنه في النهاية قتل على بد ( ميرزا رصا كرماني ) احد تلاميذ السيد حمال الدين وباشارة منه والذي كان قد لاقي افسي عمليات التعذيب في سيجون ناصر الدين شاه وكان دلك عام سيجون ناصر الدين شاه وكان دلك عام 1897 م ) اهر •

وانسر احبلال مصر ابتقل الى أوروبا من الهند \_ التي كان معنف لا بها \_ واستدعى إلى باريس بلمنده محمد عبده حبب أيساً حيزب ( العيروه الوثقى ) وحملا جريدة ( العروة الوثقى ) لسيان حاله , وأضرما العرب ضد الاستعمار ، وكان « الغرض البعيد منها اعادة العكم الاسلامي وهدامه الدبن الى ما كان علبه من الطهارة والعدل والكمال في العصر الاول بناسيس حكومة اسلامية عسلي فاعده الحلاقة الراشدة في الدبن ومنا بقنضيه حالة العصر لمجد الاسلام مسن أمور الدنيا وننبع هذا انقاذ المسلمين وغيرهم من الشرفيين من الاستعمار المذل لهم . واما الغرض القربب فهو انقساذ مصر والسودان من الاحنلال » (21) • وفعد ناصرت حريدة ( العروة الوثقي )

<sup>· 283</sup> حياة الاستاذ الامام ، ج 1 ، ص 283

ثورة المهدى بالسودان , والذى انتصر جبشه على جيش الانقليز مرارا وأمده حزب ( العروة الوثقى ) , بالعون المادى والادبى وشهد كاتب انقليزى بمسالصاب فومه هناك فقال : \_ بعد ان بين ما أصاب السودان من رزابا من ففسد الرحال وسفك الدماء \_ ما نصه :

« ولم يكن نصيب الانقليز من الرزية اقل من نصيب تلك البلاد مانفقوا أموالا وافره وفقدوا رجالا من أعنز أبطالهم واشجع رجالهم وهتكوا استار قسوتهم الحرببه ، ثم عادوا بالخيبة والفشل والصنق بهم عار الهزيمة وسوء المفر، (22) لفد كان جمال الدين يبث في مبادئه أن ( العالم النصراني على اختلاف اممه وشعوبه عرفا وجنسية هدو عدو مقاوم مناهض للشرق على العموم وللاسلام على الخصوص ، فجميع الدول النصرانية متحدة معا على دك الممالك الاسلامية ما استطاعت الى ذلك سبيلا ، والروح الصليبيه لم نبسرح كامنه في صدور النصارى كمون النار في الرماد وروح الصليبية لم تنفك حية معتلجة في قلوبهم حتى البوم ٠٠٠ وهي أبدا ناظره الي

الاسلام نظرة العداء والحقد والتعصب الدينى المقوت ١٠٠٠ ان العالم الاسلامى جميعه يجب عليه ان يتحد انحادا دفاعبا عاما متمسك الاطراف وثيق العسرى ليستطبع بذلك الذبادة عن كبانه ووقاية نفسه من الفناء المقبل وللوصول الى هذه الغابة الكبرى يجب عليه اكتناه أسباب تقدم الغرب والوقوف على تفوقه وقدريه (23) هذه هي دعونه الني افني حيايه في سبيل نشرها و

ولم يكن وحده في الميدان ، فقد (بات اعتداء الدول الفرنجية وعدوانها وبغيها منتشرا في كل قطر من اقطار العالم الاسلامي (24) · وبعد احتىلال ايطاليا طرابلس الغرب عام 1912 وتالب دول البلقان على تركبا وافتكاكها منها جميع أراضيها في البلقان عام 1912 واتفاق الانقليز في البلقان عام 1912 واتفاق الانقليز وروسيا على خنق الورة الفارسية (اخذ وبقعد مضعلا غضبا · · · وقد تحقيق المسلمين الآن ما كان تنبأ به \_ على غير انقطاع \_ دعاة الجامعة الاسلامية منذ الحرب الصليبية لدك الممالك

<sup>(22)</sup> من مقال للسير صمويل باكر عرب ونشر في جريدة ثمرات الفنون في 14 ذي القعدة 1302  $\cdot$  1302 انظر تاريخ الاستاذ الامام ، ج  $\cdot$  . ص 355  $\cdot$ 

<sup>(23)</sup> ﻟﻮ ﺛﺮﻭﺏ ﺳﺘﻮﺩﺍﺭ ، حاضر العالم الاسلامي ، ج 1 ، ص : 306 \_ 307 -

<sup>(24)</sup> المصدر المذكور , ص 308 ٠

الاسلامية دكا · وصدق جميع ما كان يديعه جسال الدين الافغاني العكيم العظيم (25) ·

ومن تالب دول النصارى على الاسلام وأرضه أخذ المسلمون وزعماؤهم دروسا مهمة ، وعدلوا موفقهم من أهل الكتاب ، واخلفوا يتآزرون له ضدهم له مسم الهندوس والبودية والوثنية ، وذلك منذ العرب الروسية اليابانية عام 1904 التي انتصرت فيها دولة بوذية على دولسة صرانية ( فهب غالب المسلمين يبتهجون لانتصار اليابان هذا ابتهاجا ملؤه الفخر الشرقس والحماسة الاسسلامية (26) . ووضع المسلمون ايديهم في ايسدى الهندوس لمقاومة الانكليز في الهند (27) وتآزر الصينيون المسلمون مسع غير المسلمين فقالت صحيفة اسلامية من صحف تركستان تدعو الى اتحاد الصينيين قاطبة للوقوف في وجه الغرب المعتدى ! « ان أوروبا قد بلغت من الطغيان والجور مبلغا لاحد له فهي لا تنفك تنازعنا على حريننا التي هي افيدس شيء ليدينا وأوروبا ثم أوروبا ضاربتنا الضربة

القاضية ، اذا لم يستنصر بعصنا بعضا ونهب معا في يوم آت هبه المدافعين عن الاوطان دفاع الابطال ، (28) · وكان شيوخ السياسة ودهابها من الاوروبيين بدركون الخطر الشديد من هذه الهجمات ويخشون رد الفعل من عالم الاسلام · فقد كتب وزير الخارجية الفرسي هابوتو بستنكر هجمة ايطاليا على طرابلس كوكر الزيابير ؟ أقلبس دلك لابها لا نحارب بركما وحدها بل العالم الاسلامي اجمع · فايطاليا جنت على نفسها وعلينا جناية فايطاليا جنت على نفسها وعلينا جناية لا يعلم غير الله عاقبتها ومنتهاها ، (29).

ومع تكالب المستعبرين وزحفهم على اقطار الاسلام واحتلالها واستعباد أهلها واختلاس خيراتها حتى لم يبق اثـر الحرب العالمية الاولى قطر يصدق عليه انه يملك تمام حريته واستقلاله كانت البقظة تهـب، والحركات الثورية والفكرية والسياسية تمند وتخترق الحدود . ونهز الجماهير من الشعوب وبينما كان المستعمرون \_ انناء هذه الحرب ، تـم في مؤنمر فرساى للصلع

<sup>(25)</sup> المصدر المذكور ، ص 314 ·

<sup>(26)</sup> المصدر السابق ، ص 314 ·

<sup>(27)</sup> المصدر السابق ، ص 315 -

<sup>(28)</sup> المصدر السابق ، ص 312 -

 $<sup>\</sup>cdot$  312 ما ،  $\,$  عاضر العالم الاسلامى ، ج  $\,$  ، ص

- يقتسمون بهية أراضى الاسلام بينهم بمغنضى معاهدات سريمة واتفاقات دولية - كانت آمال المستضعفين تتضاعف من بلادهم وقد أجج الثورة في صدورهم من بلادهم وقلدوهم البديء ولسون رئيس الولايات المتحدة الني بعلن حسق الشعوب المغلوبة في بور مصيرها وانتشار هذه المبادئ بين شعوب العالم والمصادفة المبدئية من بين شعوب العالم والمصادفة المبدئية من الدول الكبرى عليها وتأسيس (عصبة الامم) في حنيف للسهر على تطبيقها ثم نسانه هذه الدول لها واقتسامها فبسا بينها أراضى بركيا والشعوب الني كانت مربيطة بها و والمستعمرات الافسريقية الإلمانية و المستعمرات الافسريقية

وانفجرت البوران في كل مكان، وعمن البعظة كل الشعوب المستعمرة قديما أو حديما واغلبها من المسلمين •

في تركيا: واول ثورة اثر الحرب العالمة الاولى كانت في تدركيا بقيادة الفازى مصطنى كمال ، وتمكن الشعب التركي من طرد ( الحلفاء ) من عاصمة دولته ، وسحق الفزاة اليونانيين المتوغلين في الاناضول ، والقائهم في البحسر ، وتوصل الاتراك الى ذلك بصدق ايمانهم ثم بالعون الذي جاءهم من جارتهم الكبرى دولة الاتحاد السوفييتي لا حبا في سواد

عيون الاتراك . ولكن رغبة فى طسرد الانقليز والفرسيين من مضائق البسفور والدردنيل •

وفرح المسلمون بنصر الله في كسل أنحاء الارض ، وتعفزوا للجهاد ، ولكن مصطفى كمال السذى احيى انتصاره الآمال سرعان ما خيب الظنون ، وانحرف عن الاسلام وأخذ يعمل على عزل الشعب ااسركى عن العالم الاسلامي ، فألسغي الخلافة عام 1924 والغي مجله القوانين الاسلامة واستبدل بها القوانين الوضعية السوبسرية ، الايطالية ، واجنهــــد في الفصل مين العرب والترك خصوصا . فمنع قراءة الفرآن بالعربية وكتابة اللغة بالحروف العرببة ، والاذان بها وحاول ال بلصق بركبا بأوروبا في الاختلاق والعادات واللبساس ففسرض البذلة الاوروببة والقبعه على الشعبولولا صدق الاتراك في ايمانهم وصلابتهم في دينهم لمحى الاسلام من تركيا • وأخطر ما في عمله أن أعداء الاسلام طبلوا له وزمروا ودعوه اصلاحا ، وجعلوا مصطفى كمال من كبار المصلحين لانه تنكر للاسلام واحكام شربعة القرآن ولا رقى ـ في زعمهم ـ الا بالتخلص من القرآن! واغتر بذلك كئير من ( الزعماء ) والكتاب في بسلاد الاسلام فأخذوا يروجون لهسذا

ر الاصلاح ، وينفذونه اذا وصلوا الى الحكم · وتركيا الى النوم ما تزال من دول العالم الثالب سقيها أكثر الامم التي كانب دويها منع بمسكها بالدين . وإحلاصها لياريخها ·

ولم بلبت شعب مصر ان بار عسلي ر الحمالة ) المعلنة عام 1914 م . وعلى الاحملال الجانم فوقها منذ عام 1882 . مطالب وقد تزعامة سعد رعلول ترقيع العمانة والسحاب حبس الاستغلال فلفي س المندوب السامي صلف وعجرفيه وسحما وانعادا . ولم نجد الوقد المسافر الى درساي من المؤتمرين من سيمعه منهم ولا تعرض عنه اعراضا فانقحرت البورة عام 1919 واستمرت حتى أعلنت بريطانيا اصدار اصراح في 28/2/29 من طرف واحد بعطى فيه مصر «استقلالا» ويحتفظ لنفسها باربعه بقاط بفرع هدا الاستقلال من كل معنى واستمر الكفاح والشورة حمى بدت علامات العرب العالمية الثانية في الافق منذ عام 1935 م ، فاضطرت لماوضة المصربين بزعامة حزب الوفسد وعهدت معهم معاهدة الاستقلال السنى امضيت عام 1936 م . وجاءت حسرب 39 ـ 1945 م . فوجدت مصر نفسهــا محنلة اشنع احتلال ثم استؤنف الكفاح س ىعد واجبرت بريطانبا على سحب آحر حدد لها من مصر عام 1956 م .

وحاولت بعد دلك بشهور أن نعود لبس وحمدها ولكس مع فرنسا واسرائيل باحتلال فناه السويس فباءت بالمسلل وطودت مذمومه مدحورة ٠ ويساب في المعرب نوره الامتر عبد الكريم العطابي عام 1925 م . والحق بالجنس الاستاني الهزائم المكرره ، فسارعت فرنست لاتحادها وتعنب ماريسالها يأسان ورحف عبد الكريم حتى أسرف عسلي فاس - كما تسبب البورة في سمسين وبال الانكليز عوائم منكوره في العواق. رطرد صنائعهم أل حسبين بن عسلي مس الحجار . فاطمان المسلمون على اماكنهم المفدسة تزحييف السعوديين و يحرينها من يقود الحسين وابنائه . و باحجب بوره عظمی فی وسط آسیسا بقياده أنور باشا رحمة الله ليحرير بلاد المسلمين . واستعرت الحرب في طرابلس بغياده الشهيد عمر المحنار عده سنين وتنازم وصنع الانكلين في الهند ، وتحالف المسلمون والهندوس ضندهم فذاقوا مرازه كفاح الاحرار. والعذاب المهمس • ويهض سمعب أندو بنسيا بطالب بحقه في استقلال بلاده - وهكذا وجد المستعمرون الفسهم \_ في كل مكان \_ معصوحين عراه امام العالم احمع قد الكشفيين سوءاتهم ، ويايت غوراتهم أأتسم حاب مجيسة انطالما على الحبسة عام 1935 م فضبحة

عظمى للاستعمار وتهديدا خطيرا لدوله حيدا قبمة الاحتلال الاجتبى وفساوة الهرمة • فاشتد النكير عسلى ايطالبا . وارتعنت تربطانها وفسرنسا خوفا منن نوسع موسولني على حسابهم . وقسد صرح بهذا وما اخفاه . فاخذوا ينكرون عمله ويؤلبون العالم عليه ، فساعد كل ذلك مساعدة عظمى في استنيقاظ الشموب واشتداد الرأى العالمي في حكمه ضد الاستعمار

> م كاب الحرب العالمية الثابيب وأساسها " المنسع العبوى " الذي كان بطالب به هييلر لشيعب ألمانيا . وامناز النازيون عن عبرهم بما دهبوا اليه من ان (استعمار) شعوب أوروبا ممكن واحتلال الاراضى لا بنبغى ان بختص بافريقيا وآسيا والما يجلوز أيضا في أوروبا ومكذا آذنوا لجيشهم ان يتوجمه نحمو تشبيكوسلوفاكيا ثم بلونيا زحفا نحو أوكرانيا وبترول القوقاذ • وبعد قلهل من بداية الحرب ، وجدت أوروبا نفسها ـ الا قليلا ـ معنلة من الجيوش النازية ىذىق شعوبها « نعم ، الاحتلال وطعم الاستعمار ولذائذ نزوات قادة وساسة المحتلين . لقد قدم النازيون للشعوب المستعمرة الضعبعة خدمة جليلة مسن حيت لا شعرون فقد أذاقوا شعوب أوربا من البلاء وألوان العذاب مما أفهمهم

المستعمرين ونعمة الحرية والاستقلال الوطنى وفهم الفرنسيون والهولانديون والملجكمون والانكلبز ــ وان لم يحتلوا ــ ما نصبب الشعوب المستعمرة من جراء احتلالهم وفقدان استقلالهم واضطر سأسبهم أن تقبحوا الاحتلال ويعكموا ضد استعباد الشعوب رغم ارادتها وبصادفوا على مبناق المحيط الاطلسي أولا ثم على مسئاق الامم المتحدة \_ في سان مرانسيسكو ـ نانيا التي تخول لكـل سُعب حقه في الحربة والاستقلال -

ومع ذلك فان قادة الاستعمار وسياسنه كانوا بنوون خبانة العهود بمجرد نهاية الحرب والعوده الى تركيز نفوذهم مسن جدبد • ففي أول أيسام النصر ، في 8 مايو 1945 م ، وثبت فرنسا على الجزائر لتبطش بشمبها لانه تجرأ على رفسم الراية والمناداة بالاستقلال ، وفي نفس هذا الشهر وثبت على دمشق عاصمية سوربا ، واستعادت جيوشهم بلاد الهند الصبنى بعد انسحاب اليابان كما استعاد الانكلين برمانيا ، وساعدوا هولانده بجيوشهم واساطيلهم في النزول مسن حدید بجزر اندونیسیا التی اعلنت ـ من قبل ـ جمهوريتها وعملت لطرد اليابان من بلادها وحاولت ايطاليا ان تعود باى سببل \_ على الاقل \_ الى ليبيا والصومال.

حيدا . ورات اندحار فرنسا وايطاليا وخروج بريطانيا هزيلة مسن الحرب \_ رغم انتصارها \_ ابت أن تقر الضيم من حديد وان تخضع للاحتلال اذ أخلدت للى النورة العارمة في كل مكان وقد مكن بعضها بيسير من التضعيات مسن الاعتراف له باستقلاله ، وبذل بعضها أعلى التضحيات قبل ان يجبر الاعداء . والاصدقاء على الاعتراف بالاستقلال .

ان المسلمين الذين خرجوا من حرب 14 \_ 18 19 بدون دولة مستقلة ، نال اعلمهم ما كانوا بصبون اليه من حرية واستقلال ، وأصبح لهم في المجتمسع الدولي كلبة مسبوعة ونفوذ قوى : لقد طردت جيوش المحتلين اثر الحرب مباشرة من العراق وسوريا ولبنان عام 1945 م. كما اعترف باستقلال اندونسيا وخرجت حنود بريطانيا من الهند عام 1948 بعد ان اعترفت للمسلمين بدولة الباكستان، واعرف باستقلال ليبيا اثر ذلك ، أ وشبت الثورة في المغرب وتونس ، وفي كىنيا ومدغشقر ، وفي الفيتنام ، وقبلهم كانت قد نشبت في الجزائيس في مايو 1945 م، ومع اخفاقها ظاهرا فان هذا الاخفاق كان درسا مهما جعل القاده بدبسرون لها جبادا ويستعدون لها

في بوم 6 ربيع الاول 1374 هـ ( أول تفامير 1954 م ) وجد العدو نفسه امام جيش ، وشعب يريد الحباة • حدثني المرحوم العاج مصطعى بن باحمد الله ذهب الى معاملة الجسرال دوفول عسام 1956 م . مبعوثا من حبهة التحرير ليوضح له ما يربكبه الجيش الفرنسي م فظائع فانصب له الجبرال جيدا \_ وهو المحامى اللبق \_ فلما انهى من بيانــه رفع دوقول راسه وقال له ( لبس لكم حق في الشكوى من أعمال الجبش فقد كلف باحماد الثورة ولابد أن يرنكب في سبيل الوصول الى غايته ما تشكون منه ومع ذلك فانى أوكد لكم بانكسم ستنالون الاستقلال لانكسم قبلتم ان نموتوا من أجله وكل أمة تستقل اذا فعلت الموت ، وانتم قد فبلتم ذلك فلابد ان تسنقلوا ، لا أقول لكم أن ذلك قريب أو بعيد ولكنه آت لا ريب صه ، ٠

وقد حاء الاستفلال للجزائر بعد نضحبات دامن سبع سنوات وخمسة أشهر. وبعد بعو منبون ونصف ملبون من الشهداء ولم بكن مؤلاء الشهداء فداء لاستقلال الجزائر فحسب ولكنهم دعموا استقلال تونس (الوهمى) واستفلال المغرب (الخمالي) فحملوا من كل منهما استقلالا حقيقيا • كما اجبروا

فرنساً على أن ( نمنح ) الاستغلال للدول موربطانيا. والسنيغال، ومالى. والغابون. وعنتنا ، والكامرون ، والنجر ، ونشاد وقولما العلماً . يم حزر القمر. وحيبوني • المناه عنه المناه المناه المنعة المنعة الدامومي (بسين) والطوغو ـ والكوبغو ـ وافريقما الوسسطى . وساحل العماج ومدعشته

ويفعل البورة في الجزائر (منحب) يربطانيا الاستقلال لسحيرنا المسلمة . و سحانیما ورنزبار ( بایزانیا ) وأعلب السكان فيهما مس المسلمين ، وأوعانده واضطرب بلحبكا الى الاعبراف باستقلال رائبر ( الکونغو ) و اورندی و نوروندی واعاب الجزائر أعانه فعالسه انغبولا وموزيس . كيما عاويب على احياط المكندة ضد وحده تنجيرنا -

ان المورة الجزائرية كانت معجسرة العرن الرابع عشر حفا (العرن العشرين) وفد صرب الشعب الحزائري أروع الامثلة في المبان والصبر والاحتمال والنضعمة الى حد العباد فحاء استفسلاله حقيقنا لا وعما بعضل الله بم تفضل الاحلاص والوعى الكامل في الفبادة والنفظة في الحماهير

واذا كان الثلبان من المسلمين قسد الافراهية التي كانب بحب استعمارها ٠٠ بحررت بلادهم ، واطمأنوا تحت رايات دولهم قان الامل القوى في الله وفي حهاد المسلمين ان بمحرر الباقون اثناء العرب الحامس عسر وان ينفض المسلمون اساءه كل عبار الخمسول والكسيل والنحلف عن ركب الامم الراقية ، وأن سحنبوا في تهصيهم الوقوع فيما وقعت فيه العصاره العربية من ماديه بعنة . لىكون حضاربهم اسلاميه جامعة بسين الماده والروح مرسطه بالدبن من عسير حمود رلا يزمب وعليهم أن يوحدوا صفوفهم ، ويعتبروا أنفسهم أمه وأحدة لا تدل الا لله كما حكم الله في فوله « ان هذه اهنكم أمة واحدة وانا ربكسم فاعبدون ، · وان الله لفي عو بهمم و بصرهم ادا أوقوا بعهد الله ٠

ولهم عبرة في (جهاد شعب الجزائر) الفائم على أساس الدين ، نم في نورة سُعب الران التي أعلنها ( يوره اسلاميه لا شرفية ولا عربية ) بعبده عن المذهبية وعيزه الحاهلية ( نيبورة استلامية لا سُبعىة ولا سنسة ) فاستطاعها \_ بالاسلام \_ ان بحطموا كل الاصنام وان عليحوا بالشاه الذي لم بغن عنه ما جمعه من مال وما حشيده من جند كلهم ( سفاك ) للدماء سفاح • وخذله حمايه

س الصهائلة والامريكان وحنسوا عسه مستقبل حيابهم اذلك هو سر قوتهم مهل الوسواس الخناس • فعلى الابمان والعمل الصالح للدنيا وللدين . والانحاد نبس بن حميع المسلمين والمعاون على والتخادل بحسب أن يتني المسلمون مشرقه ٠

وحر صمان لانتصارهم « ولينصرن الله من ينصره ان الله لقوى عزيز ، •

وكاد للاسلام في الفرن الرابع عشر ائس والتقوى ونفى الننازع والاختلاف دمعه وابسيامه : بداية مظلمه ، وبهاية







# الوجى والعقل في الإسلام عندالمعتزلة وبعض المفكرين المتأخرين

ـ د. بوعمران الشبيخ أحاد الليعة بحامعه (طر):

قد برزت صله الوحى بالعقسل فى الاسلام منذ القرن الهجرى الاول (القرن السابع المبلادى) وحاصة فى بداية المدرسة الاعتزالية • تم انضحت هذه الصله من خلال المناظرات التى انتشرت فيما بعد ، حين التفى الاسلام بنظريات حديمة • وفى الواقع ان هذه المسألة كابن لها أهمية دبنية وأحلاقية عظيمه فى الاعتزال حيث تميز بها هذا المذهب عن بقية المدارس الاسلامية المعاصرة له واللاحقة به •

احمع كبار المعتزلة على وحدة الوحى والعقل و عيى الوعلى الجبائى وهو رئيس الاعتزال في القررن الثالث الهجرى ( القرن 9 بعد المبلاد ) أن كل معرفة هي عقلت وسمعت في آن واحد (1) ويؤكد عبد الجبار ( المتوفى

سبة 415 هـ ــ 1025 م) هذا الرأى (2) ويضبف أحد تلامدته أن الافعال الستى حرمها الوحى هي بالذات التي يرعضها العقل (3) • وينجم عن هذا كله أن س بنحرف عن العقل يبتعد عن الشريعة لا يمكن في نفس الوقت ، اذ الشريعة لا يمكن أن بنافض العقل • والشيء الذي بعلمه الله مخالفا للعقل لا يمكن وجوده ، مثل وحود الدائرة المربعة أو عفوية الاطفال في حهنم (4) •

ونؤدى هذه النظرية الى طرح عدد من التساؤلات . هل التوقيق بدين الوحى والعقل بناسب الاسلام ؟ واذا حصل هذا التوقيق الاساسى لماذا الوحى ؟ ألا بكفى العقل وحده ؟ وفى حالة الخلاف بنهما ما هو الذى يجب أن تكون له الاستقبة ؟ سنحاول فى هذا البحث أن بدرس هذه المسائل ونعرض الحلول

الى توصل اليها المعتزله وميزات آرائهم عن آراء خصومهم ·

# (1) \_ اعتماد المعتزلة على العقل:

بعتمد المعتزلة على العقل انطلافا من القسرآن والسنة النبوية ، فيسنشهد المرسى ( ن 436 هـ/1045 ) بالآيال المربعة : « ويجعل الرجس على الذين الكربعة : « ويجعل الرجس على الذين المورة يوس 100/10) . كما يذكر يحيى بن الحسين ( ت 298/كما يذكر يحيى بن الحسين ( ت 298/كما الآبة · «ان في السموات والارض لأمات للمؤمنين » (سورة الجائية · 2/كما ويروى الماوردي ( ب 450 مـ 450 مـ 450 مـ العمل في سلوك الانسان : « لكل شيء المعلل في سلوك الانسان : « لكل شيء عمل المسر، ودعامة عمل المسر، عمله » (6) ·

والعفل هو اساس جميع المعارف والافعال ، فجعله الله اساس الحياة الاجتماعية والدينية ، وبالعقل جعلنا الله مسؤولين عن اعمالنا ، والعقل هو الذي سود وجودنا ويفسر تضامننا مسع بني الشر ، رغم اختلاف العاحات والمصالع ، والعقل هبة من الله للانسان (8) وعملنا بمقتضي معرفة الله ، وهي نسر لنا الشعور بحدود حريننا ونبين لنا الواجات ، غير ان معرفة الله لا نكسب الا بالعقل (9) .

ان العقل سي، مشرك بين جميع الناس الذبن بستعون بقدراتهم الفكربة ، ولكن بعضهم بيبونه أكثر من عبرهم (10) والمعرفة العقبية واحبة على كل اسسان لابها بصيس المسؤولية ، واستعمال العقل بساعد على بحبب الخطا والحوف (11) . وذلك لابه لا بصدر عن سلطة ظالمه أو عاينة ، والله دانه لا بعير فيمه لعمل ما الا لسبب مشروح ، فانه لا يأمر الاسيان بفعل معين ثم بعاقبه لننفيده ذلك الامر وبحصر أبو على الجبائي وظيفة العقسل وبحصر أبو على الجبائي وظيفة العقسل وبحصر على العلم الذي يبعد عن الشروبحص على الخير وبحص على الخير وبحص على الخير وبحص على الخير وبصص على الخير وبحص على الخير وبصص على الخير وبص

أما افعال الاسبان فهى تنقسم الى ثلاثة أفسام الافعال العقلبة والافعال الشرعية والافعال التي بمكن أن تساهم في أحكام أفعال أخرى (12) •

الاول على حرية الاختبار والتأسل، فبعلم الفاعل مثلا أن من واجبه أن يرد الامانة الى صاحبها كما بعلم أنه بتعين عليه أن بعترف بالحميل لمن أحسن اليه ويستطيع كل انسان أن تقوم بهدة الافعال وهي نقرب الانسان من الله ويسرط فيها معرفة الله أولا، وذلك بقصل التأمل والاسندلال العقلى. ويذكر من هذه الافعال الصلاة والصيام (13) والعقل عند المعنزلة نوعان: العقل الفطرى الذي نظهر في المديهات الاولى

مثل أن و الشيء موجود أو معدم ، . لادراك معنى النص ، ثم أتجهت عنايتهم و « بوحسه المنهاقضين مستحيل » و « والواحد أفل من الاثنين » . والعقل المكسب بنظلي من البديهيات وينطور وتنعيس بالعمل والنجرية المستمرة(14). وعلى هذا الاساس بمنز المعنزلة بين نوعين من الافعال العادية وهي الاقعيال التي بصدر عن العفل الفطرى والافعال التي سسيد على المامل والاجتهاد (15) .

> وبرى البطام ( 231 هـ/846 م ) ان العفل هو الدى بوحه الممل ويرشيده . ونتحلي دوره حاصه في حربة الاحتيار البي بشترط فيها دافعيان متعارضان ، واحد بحص على الفعل وآخر بمنعه (16). فيسمح العفل باخسار احد الدافعين(17). وفي الفرآن الكريم أكبر .ن آنه تدل على دلك منها « وهديناه النجدين » ( سورة الملد . 10/90 ) وقد بين السجسناني ـ استاذ التوحيدي ـ معنى النجدين وهو طريق الخير وطريق الشر (18) • (2) صلة الوحى بالعقل:

> أكد المعنزلة صله الوحى بالعقل منذ نشأه المدرسة كما اشربا الى ذلك سابقا الا أنه وقع شيء من البطور في نظرتهم الى طبيعة هذه الصله • بدأ تركيزهم أولاً على ربط الدين بالعقل من أحـــل فهم القرآن ، اذ العقل «سو الوسملة

في مرحلة ثانية الى التوفيق بين الوحى والعقل فسنوا بأنهما متكاملان ومرتبطان على الرعم من أن كل واحد منهما متمبر ومستقل عن الآخير • وفي النهاية حعلوا الاستفية للعفل •

ولكن هن تكفي العفل البشري في توجيبه سلوكنا يتوجيها حسنسا دور الوحى ، كان هذا همو رأى جل المعمرلة لابهم اعتمدوا على العفل بالدرجة الاولى وبنوا علينه صحبه الافعال الانسانية ٠ فذهبوا الى أن الله أمر بالافعال الحسبة لحسمها ومهى عن الافعال الفبيحة لقبحها ولم بكن الامد هكذا بمعض ارادت تعالى (19) وقالوا اتنا لا تعرف الاستاب الالهمة عندما نقوم بفعل ما ، فلا نحسب لها حساباً • وفي الواقع أن الناس بأملوا وفكروا قبل بزول الوحى ، فيمكن ادن أن نميز بين الخير والشر ونختار أحدمها عن بصيرة ، وذلك بفضل عقلنا ، وندرك أن علينا واحبات فنؤديها كما انه بتحنم علبنا أن سجسب الشر والطسلم والكذب (21) -

ولا بقوم حسن الفعل على ارادة الله وحدها كما تزعم الجبرية ، ولو صحب نظربىهم لنرتبت عليها نتائج غريبه ، ادا أمرنا منلا بالكذب أو الظلم كان فعلسا

سنا ، واذا بهبنا عن الصدق والعدل ال معلنا قبيحا ، فيكون الفعل الواحد سما وفبيحا في آن واحد ، لانه يجوز الحالة الاولى وبحسرم في العالسة مائله (22) ومس جهنة احبري كيف معل ان يضفى النص العرآني قسسة على فعل هو خال منها ؟ وهذا مر مستحمل لانه ليس هناك فيسرق ماسى بين الافعال العقلية والافعسال شرعية من الياحية الإخلافية (23) .

عير أنه لا يجوز أن نخلط بين القانون طلبعي والقانون الالهي وقد لاحظنا ما سبق أن كل انسان مسؤول عن فعاله وان كان لا يؤمن بالوحي ومن لملبوم أن الملاحدة والمادبين يميزون ملا بين الخير والشر (24) واذا زعم حد أن هذا لبس في مقدورهم حقسا هو بعبد عن الصواب كل البعد وهل مكن أن يقال أيضا أنهم لا يميزون بين لاسص والاسبود ؟ هنذا رأى غيير تقول (25) والواقع أن البرهمانيين يؤمنون بالنبوة ورغم ذلك نلاحظ أن لوكهم حسن (26) .

ان العقل البشرى يدرك بطبيعته أن مض الافعال حسنة أو قبيحة كما أنه درك بعض الواجبات ، فيعرف مثلا من لافعال الحسنة الفعل الصالح ويعترف لحميل ورد الامانة لصاحبها ومن الافعال

العبيحه بعرف الظنم والنكران والكذب بدور مبرد ويبدرك أنصا أن السلوك الطيب ممدوح والسدروك العبسم مدمسوم (27) • ولسدا لا بسرصي بالعفوسة السبي لا سينجفها الفاعيل مسل المن تسلط على اسسان سرى، می مکان انسان ظالم لان کل عاقل برفض المسؤولية الجماعية (28) . وهذه اشاره الى موقف الحوارج الازارقة وكان المعنزلة بعارضو بهم نشدة · فيرى أبو هـاشم الجبائي أن الفعل الحسس بجب أن يقصد لذاته كما يجب أن بمجنب النعل القبيع لذابه (29) • والظلم مذموم ولو كـان صادرا عن الله تعالى وهذا الرأى بخالف موقف الجبربة توضوح (30) • وهكذا منبين أن الفعل البشرى يكنسي فيمة اخلافية لذانه وهذا ما بعره العفل ٠

## (3) الوحى يدعم العقل:

اذا كان العقل هو الاساس في حيساة الانسان ما هي وظيفه الوحي ؟ هل نحس في حاجة اليه والى أي حد ؟ برى المعتزلة أن السلوك العقل يتميز عن الوحي فأثارت لظريقهم اهتراضات كثيرة من المعارضين سنقف عندها فيما بعسد • ويقمين هلهنا هنا أن نبين آراء المعتزلة كما عبرت عنها كسهم •

ان الرسالة النبوية صرورية وذلسك لسيين رئيسيين · انها يدعم أولا ما حاء

به العقل اد كل انسان بعرف نطبعته ما يجب ان نفعله من حبر وما يحب ان نتجنبه من شر لمصلّحته ، عبر انبه لا بسنطبع ان بضبط كل هده الافعال ، في محددها له الانساء والرسيل بالوحى ، والله يعث بهم عند الحاحة (31) لمذكروا الناس بواحبابهم ، والشرعبات لا تختلف في جوهرها عن العقليات لان مصدرها واحد وهو الله (32) ،

ويرى السجستانى ـ وهو من المدرسة الاعتزالية ـ ان الوحى ياتى تارة ليؤكد العقليات ونارة ليدعم الافعال التى ياذن بها العقل للمصلحة العامة والمقصود من الافعال كلها سعادة الانسان ، والنص نكون اما ظاهرا واما باطنا ، فعلى العقل أن بؤول النص الباطن ، ويبسين القرآن ما هو واجب وما هو محظور ، فتفسره السنسة النبسوية واجتهاد العلماء والصالحين (33) والنبسى افضل مسن الفيلسوف لانه يتلقى الوحى في حين أن الفيلسوف يعد من الذبن يوجه لهم النبى ما أنزل عليه (34) ،

واذا وقع خلاف فى الظاهر بين النص والعقل يرى المعتزلة أن التوفيق يحصل بالتأويل العقلى ، لانه يجب علينا أن نفهم القرآن على ضوء العقل • وهذا المنهج سليم لان الوحى يدعم العقل (35) كما

أشرنا الى ذلك سابغا • منلا اذا جاء فى الآية أن الله « فربب » من عباده لا يمكن أن نفهم من « الفرب » الوحود فى مكان لان هذا « تجسيم » والله سبحانه لا يوجد فى مكان معين ، وانما المقصود من كلمه (قربب) هو أن اللب عليم باقوالنا وأفعالنا (36) وفى نهابة الاسر تكون وأفعالنا (36) وفى نهابة الاسر تكون الصدارة للعفل ولا يمكن أن نجيد فى القرآن نصا يعارض العقل ، أو بعبارة أخرى ، اذا وقع الخلاف فلابد من اعطاء الاولوية للعقل •

# (4) اعتراضات الخصوم :

عارض آراء المعتزلة مجموعتان مسن الخصوم وهما أهل السنة والإشاعرة من ناحية والملاحدة والفلاسفة المقليون من ناحيسة أخرى أن الإنسان في رأى المجموعة الأولى لا يستطيع أن يتحرر من الارادة الألهية ، فالله هو الذي يريد أفعال الانسان أو لا يريدها . فتكون هذه الافعسال محمودة أذا امتثلت لللارادة الألهية ومذمومة أذا خالفتها ولذا رفض الالهية ومذمومة أذا خالفتها ولذا رفض أهل السنة نظرية المعتزلة وخرج عليهم الاشعسرى ( 330 هـ/ 941) فساسس مدرسة حديدة غير متطرفة .

ان الاشعرى وتلامذته لا ينفون مكانة العقل ، غير انهم لا يجعلون منه دعامة للواجبات الاخلاقية (37) ويعتسرض

النفلاني ( تـ 403 هـ/1013 ) على المعتزلة ان العقل لا بمكنه أن يوجه الافعال البشرية توجيها خلفيا ، أذ المصدر الوحيد لهذا التوجبه هو الشريعة الالهية ولا دخل وسها للعقل ولا توجد أيبه وسيلة عقلية سنطيع اجبار الانسان على فعل ما ، أو الامساع عنه • والجدبر بالملاحظة أن الكبير من الناس لا يمتنلون للعقل في صرفاتهم • ولو صح رأى المعنزلة في أن الله وهب العقل الكامل لكل انسان لفقدت النبوة وظيفتها (38) • ويضيف الشهرستاني ( ت 548 هـ/1153 ) أن لس مماك خير عقلي ولا شر عقلي والاخلاق سمد على الوحى فقط (39) . واذا يحدينا عن الوحى فلابد أن ناخذ بعين الاعتساد غسادات كسل الشعسوب و بقاليدما (40)

و بعارض الصوفية أيضا رأى المستزله رحاصة منهجهم العقلى . و تعتبر أن تأويل المرآن لا يخلو من الخطأ ، ويحصر لمحاسبي ( ت 243 هـ/848 ) واحب العقل ني المساعدة على فهم النص والبرمية على ني المساعدة على فهم النص والبرمية على المحمة (41) ويعتقد أن المنهج الصوفي هر لسلم لا منهج الناويل العقلى ، لان لاول يعتمد على الحدس ويوصل الى لحقيقة والثاني لا يتحرر كليه من انخيال لمردى ، ويحذر الشعراني ( ت 973 من حطر التاويل العقلى للقرآن الم قد يفقدنا الايمان . فيجب أن نساير الرحى لا العقل (42) .

وتتنمي الى المجموعة النانية من خصوم المعنزله عدد من المفكرين والفلاسفة نذكر منهم بعض الشخصيات البارزه ، ينتقد ابن الراويدي الملحد ( ر 298 هـ/910 ) الوحى و برى انه لا يفيد في شيء وبتمسك بالعقل وحده اد هو الذي بميز بين الخير والسر ، فالانسان لبس في حباجة الى النبوه ولا الى المعجزات وذلك لانها تخالف التواس الطبيعية • وقد رد عليه أبو على الجبائي الذي كان من معاصريه ، السم أبو العسين الخياط في (كتاب الانتصار) ومن خصوم المعتزلة الطبيب الفيلسوف ابو بكر الرازي ( نه 313 هـ/925 ) الذي آسيد مواقف ابن الراوندي ، ورقيص التوفيق بين الوحي والعقل بل رأى أن الفنسفة وحدها هسى الني نستطبع ان بصمن السعاده للانسان والنقدم للمحتمع ولذا هاحم الرسالة السوية وياظر كبيرا عيها أحد مواطنيه . وهو أبو حام الرازي ( ء 330 م/ 941 ) المنسى الى الشيعة والمسؤلة , فألف هذا الاحر في الموضوع ا كماب ر اعلام النبوة ) وقيد فيه رأى أبي ىكر الرازى .

#### (5) نطور الآراء فيما بعد

و تطورت آرا، بعض الخصوم فيما بعد و تعبلوا الى حد كبير ما رفصه المنفدمون اللحظ هذا البطور عبد الحنائلة أولا بعدما كان الامام ابن حنبل ( ، 241 هـ 855 ) من أشهر المعارضين للمدهب المعنزى و عبنى ابن عهيل ( ، 513 هـ المعنزى و عبنى ابن عهيل ( ، 513 هـ

وعل بعده ابن الجودى ( ، 597 هـ 1200) كما فعل بعده ابن الجودى ( ، 597 هـ 1200) الذي رد على المجسمة ، معنمدا على النص والمعسل (44) ، وصرح ابن تيميسه ( ، 728 هـ / 1328 ) بالنوفيق بين العقل والوحى مؤكدا انهما متكاملان وبين ان الدليل العقلي لا بناقص الدليل الشرعى ، وقفا لما اشار البه العاصى عبد الحبار من قبل (45) ، وأضاف ان السريعة لهسا مسلم عمليه (46) ، وقد رأى بلميذه ابن فيسم الجوزية ( ، 751 هـ / 1350 ) نفس الرأى (47) ،

اما الاشاعره المتأخرون فانهم فسالوا أنصا بالتوفيق بين الدين والعقل ورأى الغزالي (د 505 هـ/1111) « أن لا معاندة بين الشرع المنقول والحق المعقول ٠٠٠ فالمعرص عن العقل مكتفيا بنور القرآن مناله المنعرض لنبور الشسس مغمصا للاجفان و قلا قرق ببنه وبين العميان والعقل مع الشرع نور على نور » (48) ، فالعقل مع الشرع نور على نور » (48) ، أن العقل ندعم الايمان وبوصل الى البقين أو وسؤند فعسر الدين الرازى (د 606 هـ/1209) هذا الرأى وبنوسع فيه . عبر أنه لا نفضل العقل على الوحى ، في الوحى هو اساس العقل (50) .

وأفر الفلاسفة المسلمون سنواء كانوا من أهل السنة أو من الشيعة التوفيق بين الوحى والعفل فرى «اخوان الصفاء»

ان ضرورة العقل لا سكن الشك فيها ، لامه الدليل الذي سمدل به الله تعالى والحسكم المعرف بسه في المعاملات الاحتماعية ، وتوحيد الدين والعقل من دعاتم فلسفتهم (51) · وبوكد رأي المعنولة كسل من الفيلسوفين الكندي ( ، 260 م /873) وابن رشد ( ، 595 م 1198 ) . فيقول الاول بتكامل العقسل والنبوه . ولكنه لا يفضل العقل عليها وحصص ابن رشد رسالنه المشهوره وحصص ابن رشد رسالنه المشهوره والحكمة من الايصال (52) · فيذهب الى أن مصدرهما واحد وهو العقيقة ، ولدا لا تعارض الحقيقة ، ولدا لا تعارض الحقيقة (53) ·

وعدد ظهرور حركة النهضة الاسلامية الحددة سلاحظ الها تمسكت ببعص الآراء من مدهب الاعتزال و ولكفينا عنا وفعة عند رائدى هذه النهضة وهما جمال الدبن الافعالي ومحمد عبده و قدان الافغالي ( يوفي سنة 1897) بين النبوة والحكمة ، فبين أن الاولى يهبها الله لم نشاء ، في حين أن النابية تكتسب بالنش ولكنه فضل النبي على الفيلسوف كت فعل المعتزلة فبسلة . فالنبي معصوم والقيلسوف معرض للخطا ، ولذا بجب الامتثال لاوامر الاول ويسمع للثاني أو لا يسمع له (54) والاسلام في رأيه كاد

أن يكون من من الدمانات الاخرى الدس الوحيد الذي بعنمد على العقل ويدم من يؤس بدون دليل (55) ، واقتدى معمد عسده بآراء الافغاني وقال هـو الآحر بالموقيق سين الدين والعقل مؤكدا أن العمل هو أساس الاخلاق كما قال المعنزلة س ميل . فيستنظيع كل استان أن يهندي الى الاحلاق بقطع النظر عن الوحى . انه سنز بين الحير والسر بفضل المأمل ويه بكيشف العواعد الاخلافية ولا تفل فبية هده القواعد في الواقع عن تعاليم الشربعة الالهبه (56) فبقول محمد عنده في هذا المعنى علم جاء الشرع مبينا للواقع ، فهو لس معدث الحسن و بصوصه سؤید دلك ، (57) . والفعل بعنبر حسنا لذانه واالله نفره لحسمه ولا نصير الفعل القسح حسما لان الله أفره (58) ٠٠٠ وأمسا السوه فانها بدعم العفليات وتكملها ، والانساء « تنسون ميا احتلفت عليه عفولهم وشهواتهم . وتنازعته مصالحهم ولذائهم ، فيقصلون في تلك المخاصمات

تأمر الله الصادع وتؤدون بما المعون عنه ما تقوم به المسالح العامة . ولا تقوب به المنافع الحاصة » (59) •

وهكدا بسدو لسا بآثير آراء الممنزلة والعلماء المناحرين وأصعا في الفسكر الاسلامي الحديث بعدما بطورت موافيف أهل السنة بحو الاعترال ، فرأتما مسا توصل البه احتهاد العثماء الدين أرادوا أن يسابروا العصر ، فتجاوروا الحلاقات القداسة وراجعوا الكنبر منها أأواستمر هدا الاحتهاد الى توسا هدا في مختلف الافطار الاسلامية ، تعييبه الوصول إلى بطريات تناسب العقل من ياحبه ويدعم الوحي من ناحية أحرى • وبلاحظ أن القصية الاساسية المي بجب ساقشها الآن هي صله العلم بالدين اد سلورت البوم فيدره العفل النسري في مجالات العلم والبكبولوجيا . وعدا موضوع بعب أحل برجو أن ينوم به عبريا في مناسبة من المناسبات . فيكتفي بالاشارة البه هنا ولا يحرج عن أطار موضوعياً •

#### الهـوامـش:

- (1) على خشيم . الجبائيان . طرابلس ( ليبيا ) . 1967 ص 282 ·
- (2) عبد الجبار ، شرح الاصول الخمسة ، مكتبة وهبة ، القاهرة 1965 . من 142 .
- (3) ابن متريه ، المعيط بالتكليف ، الجزء الاول ، القاهرة بدون الريخ ص 235 ·

فعل بعده ابن الجوزى ( ، 597 هـ 1119) فعل بعده ابن الجوزى ( ، 597 هـ 1200) فعل بعده ابن الجوزى ( ، 597 هـ 1200) الذي رد على المجسمة . معنبدا على النص والعفيل ( 44) • وصرح ابن تيبييه ( ، 728 هـ / 1328) بالتوفيق بين العقل والوحى مؤكدا ( انهما ميكاملان وبين أن الدليل العقلي لا بنافض الدليل الشرعى ، وفعا لما أشار البه الفاصى عبد الجبار من فيل (45) • وأضاف أن الشريعة لهيا أسس عقليه (46) ، وقيد رأى بلميذه أبن فيسم الحورية ( ، 751 هـ / 1350) نفس الرأى (47) .

اما الاشاعره المتاحرون دانهم فسالوا أبضا بالتوقيق بين الدس والعفل ورأى الغزالي (د 505 هـ/1111) " أن لا معاندة بين السرع المعول والحق المعقول والمعرض عن العقل مكنفيا بيور الغرآن مساله المعرض لنبور الشسس مغمصا للاحقان و فلا قرق بينه وبين العميان فالعقل مع الشرع بور على بور » (48) ، أن العقل بدعم الايمان وبوصل الى البقين أن العميان وسؤيد قعسر البدس الرازى (د 606 هـ/1209) هذا الرأى ويبوسع فيه . عير أنه لا يقضل العقل على الوحى ، ويا الوحى هو أساس العقل على الوحى ، ويا النقل على الوحى ، ويا الماس العقل على الوحى ، ويا الوحى ، والساس العقل على الوحى ،

وأفر الفلاسفة المسلمون سواء كانوا من أهل السنة أو من الشيعة التوفيق بين الوحى والعقل فبرى «اخوان الصفاء»

ان ضرورة العقل لا يمكن الشك فيها لابه الدليل الذي بسيدل به الله بعالم والحسكم المعرف بسه في المعاميلار الاحتماعية ، وتوحيد الدين والعقل مر دعائم فلسفنهم (51) · ويتؤكد راي المعنزلة كسل من الفيلسوفين الكندز ( ، 260 هـ/ 873) وابن رشد ( ، 395 هـ والنبوه ، ولكنه لا بفصل العقل عليها والنبوه ، ولكنه لا بفصل العقل عليها وحصص ابن رشد رسالته المشهورة وصل المعال ) ـ لنفرير ما بين الشريعة والحكمة من الانصال (52) · فيذهب الى ال مصدرهما واحد وهو الحقيفة ، ولدا لا يعارض الخفية (53) ·

وعدد ظهر حركة النهضة الاسلامية الحديثة سلاحظ الها تمسكت ببعض الآراء من مذهب الاعتزال وتكفينا عا وفقة عند رائدى هذه النهضة وهما حمال الدين الافعالي ومحمد عبده وهما حمال الافعالي (توفي سنة 1897) بين النبوة والحكمة ، فيين أن الاولى يهبها الله لل مناء ، في حين أن المالية تكتسب بالله ولكمة فضل اللبي على الفيلسوف كما فعمل اللبي على الفيلسوف كما فعمل المعتزلة قبله ، فالنبي معصوم والقيلسوف معرض للخطأ ، ولذا يجب الامتنال لاوامر الاول ويسمع للناني أد لا يسمع له (54) والاسلام في رأيه كاد

ان يكون من بين الديانات الاخرى الدين الوحيد الذي تعلمه على العفن ويذم من يؤمن بدون دليل (55) ٠ واقندي معمد عهده بآراء الافغابي وقال هو الآحر بالموقيق بسين الدين والعقل مؤكدا أن العمل هو اساس الاحلاق كما قال المعمزلة س مل . فيستطبع كل استان أن بهندى إلى الاحلاق بفطع النطر عن الوحى ، انه سنز س الحير والنسر بفضل النأمل ومه بكسف الفواعد الاخلافية ولا نفل فنمة عده القواعد في الواقع عن تعاليم السريعة الالهبة (56) فيقول محمد عبده في هنذا المعنى : « حاء الشرع مبينا للواقع ، فهو ئيس معدث الحسن . ونصوصه سؤيد دلك ، (57) والفعل بعنبر حسنا لذاته وااله نفره لحسمه ولا نصبر الفعل القبيح حسما لان الله أفره (58) ٠٠٠ وأمسا السوء فانها بدعم العقلبات وتكملها ، والانساء « ببسون ما احتلفت علب عفولهم وشهوانهم ، وتنازعته مصالحهم ولذابهم ، فيقصلون في تلك المخاصمات

تأمر الله الصادح وتؤدون بينا ببلغون عنه ما تقوم به المصالح العامة . ولا تقوب به المنافع الحاصة » (59) •

وهكدا يسدو لسا بانبر آزاء المعنزلة والعلماء المناحران واصعا في الفيكر الاسلامي العديث بعدما بطورت مواقيف أهل اأسنه بحو الاعترال , فرأتنا مسا بوصل البه احتهاد العيماء الدس أرادوا أن تسايروا العصر ، فيجاوروا الخلافات العديمة وراجعوا الكبير منها واستمر عدا الاحمهاد الى بومنا عدا في محملف الافطار الاسلامية ، تعييم الوصول الى بطريات تناسب العفل من ياحيه ويدعم الوحى من ناحية أحرى • وبلاحظ از العصبية الاساسيه البي بجب سافشها الأن هي صله العلم بالدس اد ساورب الموم فيدره العقل النسري في معالات العدم والبكنولوجيا . وعدا موضوع بعب أحر برحو أن يقوم به عيريا في مناسبة من المناسبات فيكنفي بالإشارة اليه هيا ولا بحرب عن اطار موضوعنا ٠

## الهسوامسش:

- (1) على خشيم ، الجبائيان ، طرابلس ( ليبيا ) ، 1967 ، ص 282 ·
- (2) عبد الجبار ، شرح الاصول الغمسة ، مكتبة وهبة . القامرة 1965 ص 142 .
- (3) ابن متويه ، المعيط بالتكليف ، الجزء الاول ، القاهرة بدون ناريح ص 235 ·

- (4) البير نادر ، فلسفة المعتزلة ، في جزئين الاسكندرية 1950 ــ 1951 ، ج 1 ،
   من 65 -
- (5) رسائل العدل والتوحيد . تحتيق محمد عمارة ــ دار الهلال . القاهرة 1971 ج 2 . من 178 ·
  - (6) الماوردى ، أدب الدنيا والدين ، مكتبة العلبي ، القاهرة، 1965 ، ص 3 ·
  - (7) عبد الجبار ، تنزيه القرآن عن المطاعن ، بيروت ، بدون تاريخ ، ص 111 ·
    - (8) التوحيدى ، الامتاع والمؤانسة ، بيروت ، بدون تاريخ ، ج 2 ، ص 9
      - (9) عبد الجبار ، شوح ، ص 88 •
      - (10) رسائل المدل والتوحيد ، ج 2 ، ص 177 178 ·
        - (11) عبد الجبار , شسرح , ص 68 •
- (12) أبو الحسن البصرى ، المعتسمة ، المعهد الفرنسي ، دمشك 1964 ، ج 1 من 363 \_ 364 . ح 1 من 363 \_ 400 .
  - (13) عبد الجبار ، شسوح ، من 70 و 327 ·
  - (14) الماوردى ، أدب الدنيا والدين ، من 5 -
- (15) الشهرستانى ، نهاية الاقدام فى علم الكلام . مكتبة المتنبى ، بنداد ، بدون تاريخ ، من 371 ·
- (16) الشهرستاني ، الملسل والنحسل ، تحقيق الكيلاني ، القساهرة 1961 ، ج 1 من 158 ·
  - (17) أبو ريدة ، النظام ، مطبعة لجنة التأليف ، القاهرة ،1946 ص 172 ·
    - (18) التوحيدي , الامتاع والمؤانسة ، ج 2 , ص 19 ·
- (19) التهاناوى ، كشساف مصطلحات الفنسون ، طبعة القساهرة ، ج 1969، م من 149 ــ 150 ·
  - · 313 عبد الجبار ، شيرح ، من 313
    - (21) أبو ريدة ، **النظام** ، ص 16 ·
  - (22) عبد الجبار ، شعرح ، ص 311 ـ 312 •
  - · 123 م ، المفتى ، ج 6 ، 1 القاهرة ،1962 م 24 و 123 ·
  - (24) عبد الجار المفنى ، ج 6 ، 2 ، القامرة ، بدون تاريخ ، من 232 •

- « ، شسرح ، ص 72 و 479 ·
- (26) د المفنى . ج 15 ، القامرة ،1965 ، ص 97 .
- · 384 س 1965 من 11 ، القامرة، 1965 من 384 ·
  - · 321 ه ، شسوح ، من 321
  - . 66 س 15 مس 15 مس 29)
  - (30) ، المغنى ، ج 6 ، 1، س 128
    - (31) ء ، شسرح ، من 564
  - $\sim$  110 ، المفنى ، ج 15 ، ص 45  $\sim$  46 و 110 .
  - $\cdot$  14 \_ 12 م ، 2 ، م 14 و المؤانسة ، ج 2 ، م 12 (33)
  - +10 = 9 , 2 = 10 , 34
    - · 25 س ، 1 بن متويه ، المحيط بالتكليف ، ج 1 ، ص 25
- (36) عبد الجار . تنزيه القرآن عن المطاعن ، ص 41 \_ 42
  - (37) الشهرستاني ، نهاية الاقدام ، ص 371 ·
- (38) الباقلاني ، كتاب التمهيد ، دار الفكر . القاهرة 1947c ، ص 371 372 ·
  - (39) الشهرستاني ، نهاية الاقدام ، ص 223 و 370 -
    - · 373 » » » (40)
  - (41) عبد العليم محمود ، المحاسبي ، مكتبة غوتنير ، باريس، 1940 ، من 88 ·
    - (42) روجير أرنالدين ، أبن حزم ، مكتبة فرأن ، باريس، 1956 ، ص 27 ·
- (43) جورج مقدسى ، ابن عقيل ، المعهد الفرنسى ، دمشق،1963 ص 508 ـ 509 ·
- (44) ابن الجوزى ، صيد الغاطر ، دار الفكر ، دمشق،1960 ، ج 1 . ص 128 ·
  - 45) ابن تیمیة , التفسیر , بومنای 1964 ، ص 96،353،96 .
  - « مجموعة الرسائل، القاهرة،1341 هـ، ح 5، ص 30 · » (46)
- (47) ابن قيم الجوزية ، شفاء العليل . القاهرة ، بدون تاريخ ، ص 79 و 248 ·
  - (48) الغزالي ، الاقتصاد في الاعتقاد ، التامرة ، 1962 ، ص 3
- (49) « ، احياء علوم الدين ، القاهرة ، بدون تاريخ ، ج 3 ، ص 410 ·
- (50) فعر الدين الرازى ، التفسير ، القاهرة ، بدون تاريخ ، ج 2 مس 177 178 ·

- (a±) احوان المنفا رسائل القاهرة،1928 . ج 4 . 1 . ص 391 ·
  - (52) ابن رشد . مصل المقال طبعة الجزائر، 1978 .
- (53) ابن رشد . فصل المقال طبعة الحراش، 1978 . ص 34 و 64 -
  - (54) الافغاني . خاطرات . دار حراء . القاهرة،1963 . ص 16 ·
- نارد على الدهريين ، دار الهلال ، التامره ، س 166 · .
- (56) معمد عده . رسالة التوحيد . مكتبة القاهرة . 1960 . ص 80 ـ 81 .
  - (57) ه ه ، ، ه ص
  - (58) عثمان أمين ، محمد عبده التامرة 1944 من 99 -
    - (59) معمد عبده الرسالة التوحيد التي من 120 ·







### ازدهار الحضارج والفكرا لإسلاميين في المغرب الإسلامي ودورهما فينهضة أوروبا ويقظتها

. د . محموس نوعزير

ان الحديث عن ازدهار الحضارة والفكر الاسلاميين باقليمالمغرب الاسلامي، وجناحيه الاوروبيين ، ودورهمسا في نهضه اوروباويقظتها ، يتطلب العسودة هليلا الى الوراء ، للتعرف على الاوضاع قبل ذلك • فقد كان اقليم شمالي افريقيا الغربي ،او شبه جزيرة المغرب ، قبيل الفتح الاسلامي ، يعيشفي دوامة من الاصطبرابات الخطيرة التي عرصتسه للتمازق ، والتشتت ، والتحطيم ، في معظم المجالات • لانه بلي بالاستعمار الروماني الجائر ، والشرس ، ذي الطابع العسكرى كما يتضبع من أشاره الباقية حتى اليوم في لامبيس ، وتيمقاد، وجميدة ، وتبسة ، وتيبازة ،وشرشال ،

ويعد رحيل الرومان ، تسلط الوندان على الاقليم ، وكانوا بداة متوحشين . هارتكبوا المريد من التخريب ، والحرق ، والتحطيم ، لمطاهر العمران ، والاقتصاد، والتفافة ، في اطار مطاردة بقايا الرومان من جهة ، ومواجهة مقاومة شعب الاقليم الباسلة من جهة أخرى · وليس هـذا بالتبيء العريب عن الوندال ، لانهسم جبلوا على التخريب في أوروبا وشبه جريره ايديريا ، ذبن أن يعبروا الى هنا، ولم تسلم مدهم حتى المسيحية ورجالها الدين اضطهدوهم وقاتلوهم ، ومنهسم القديساوغسطين السوق اهراسى . العنابى ، الذى تزعم مقاومتهم حستى ترفى عام 430 م بعنابة .

وبعد حوالي قرن من الرمن ، حــل البيرنطيون محلهم في استعمار هـذا الاقليم ،وواصلوا نفس سياسة اسلافهم الرومان عي ممارسة سياسة الارهاب ، والتقتيس ، والتشريسه ، والتصريب

(\*) القي هذا الموضوع في الملتقى العاشر سفكر الاسلامي بعنابة خلال شهر

مريليسة ١١٦٦٥٠

وابطاليـا .

وبطيوة ، وعيرها • والدى كان كل همه

نسخير امكانيات الاقليم الاقتصاديسة

والبشرية ، لحدمة مصالح رومسا ،

للعمران ، والاقتصاد ، ودخلوا هيمسا ينهم هي صراعات ، وتصاحب حسوب السلطة والنفوذ ، واشترك هي دلك رحاب الدين والعسكريون والاداريون المديون، وامتد هذا التطاحب الي عاصمة ديرنطة دعسها على ضفاف البحر الاسسود الجنوبية العربية ، في شرق الدحسسر المتوسط ،

وخلال هذا كله ، عانى شعب هذا الاقليم اعباء شاقة : اقتصاديا ، واحتماعيا ، وسياسيا ، تذكرنا بما عاناه حديثا خلال الاحتلال الفرنسى السذى يمثل المرحلة الثالثة والاحيرة للاحتلال الرومانى لهذه البلاد · ولم يحد وسيلة للتخلص سبوى التمبرد ، والشورة ، باشكان حد عنيفة ، وبصورة متواصلة ، هاندلعن الشورات وتوالت هذه وراء الاخرى ، ومد رعماؤها أيديهم الى حلفاء حارح الاقليم تمثلوا في المسلمين العرب الوافدين من شبه الجريرة العربية في القرن السابع الميلادى ·

وكان مسما ساعيد عيلى فيك عرى الارتباط بين شعوب شمال افريقييا الغربى ، والادارة البيزنطية ، هو انعدام وجود الانسجام بينهما رغم القيرون الطويلة التى قضاها العراة البيزنطيون في هذه البلاد · وهذا يذكرنا أيضيا بالعهد الفرنسى حديثا الذى قضى قرنا وثلاثين عاما هنا ، ولكنه لم ينجح حتى في أحكام مجرد الصلة مع شعب هيذا الاقليم ·

#### ما قدمه الاسلام لهذا الاقليم :

وبعد تحقيق هده الوحدة السياسية، في اطار الدين الاسلامي المجديد الوافد، ربط الاقليم بالخلافة الاسلاميسة في دمشق أولا، وبغداد ثانيا، وبقي الوضع مكذا حتى عهد هارون الرشيد، تسمحدثت تطورات جديدة، فرضتها الاحداث الجارية، تتمثل في بروز الزعامسات الحلية الاقليمية من جديد، وسعيهسا لتحقيق استقلالها وانفصالها عن الخلافة بالمشرق، ولكن في اطار الاسلام دائما على أي حال، وهذا موضوع أخر ليس هذا مكان تفصيله،

وكان أهم شيء قدمه الاسلام الجديد الوافد لهذا الاقليم ، وشعبه ، هو وحدة العقيدة ، واللغة ، الى جانب الوحدة السياسية ، والعرقية ، والتاريخية ، التي كانت له قبل ذلك ، وهو امر هام

جدا لم يستطع الرومان ، ولا مسيحية ميزنطة ، أن تقدمه وتوهره لهما ٠ ومقصس وحدة العقيدة واللغة هذه، انكب شعب الاقليم على الخلق ، والابداع . والبناء الحصاري ، في جو من الحرية السياسية ، والبحبحة الاقتصادية ، وفامت بالاقليم مراكر حضارية هاتلة لا تعلى مكانة عن مراكر الشرق الاسلامي منن . الفيروان وفاس ، ونيهرت ، وقلعة بنى حماد ، وبجاية ، ومراكش وتلمسان، الى جانب حواضر الاندلس الكبسرى ، وصقلية ، التي تعتبر جزءا من هسذا الاقليم ، ومن خلقه هو، وقد أخصب فيها الفكر ، ونفقت التجارة ، وتطور العمران، وازدهرت الفلاحة والحياة الاقتصادية هي معظم مجالاتها ، وتطورت الحياة الاحتساعية ، وانجب الاقليم أبطالا مسن عظماء الرجال ، وذوى مكانة عالمية ، أمتال ، طارق بن زياد ، وأسد بن الفرات وجوهر الصفلي ، وجعفر بن فسلاح ، وبلکین بن زیری ، وحماد بن بلکیں وعبد المؤمن بن على ، وياغمراسن ٠ ادتد أثرهم الى خارج الاقليم ، وكــان من ننيجة اعمالهم ، خلق الاندلس ، وصقاية الاسلاميتين بأوروبا . وتأسيس القاهرة والازهر ، في أرض الكناسة ، اللذين تحولا الى قلعة منذ ذلك اليوم للاشعاع الحضاري الاسلامي

كما انجب الاقليم فطاحل الشعراء ، والادباء . والكتاب ، والكتاب ،

والفقهاء ، امثال ابن رشيق المسيلي ، وسحنون القيرواني ، وابن عرفسة التوبسي ، والقاصي عياض السبتي ، والشريف السبتي الادريسي ، وابسن مرزوق الخطيب ، والحقيد ، والمقرى التلمسابيين ، والغبريسنى الحرجري ، والثعالبي ، وابن معطى ، والشيخ ابن مروان العنابي ، وغيرهم ، شاركسوا كلهم هي بناء صرح تلك الحضيارة الرائدة الني ستكون أهم رافد لنهضة أوروبا . ويقظتها (I) ، لأن هضارة هذا الاقليم الاسلامية هي التي حملها شعب هسذا الاقليم نفسه الى أوروبا عبر جناحيه : شبه جزيرة ايبيريا ف شماله الغربي ، وجزيرة صقلية ، وجنوب ايطاليا هي شماله الشرقي ، ومن هناك التقلت وتسربت الى معطم أنجاء أوروبا العربية والوسطى كما سياشي، وهو صلب هذا الموصيوء ا

#### حالة اورؤبا في العصر الوسيط:

وهى الوقت الدذى كان فيه الغرب الاسلامى ، وشرقه ، يعيشان هسده النهضة الواسعة سياسبا ، واقتصاديا، رتقافيا ، واحتماعيا ، كانت اوروبا تمر عارمة تخلف حادة ، وواسعة ، كثيرا ما يعبر عنها وعن زمانها ، بالعصسر المظلم ، شملت معضم ميادين الحياة نا

عفى الميدان السياسى ، كانت صفات الاستبداد، والجور، والظام ، هي الطابع

<sup>(</sup>۱) يحيى بوعزيز : جهود الجرادر الفكرية في موكب الحضارة العربية «الاصالة» عدد 19 · ( الجزائر \_ مارس \_ أبرين 1974 ) ص 287 \_ 301 ·

السدى يميسر الحكسام ، والامسراء ، والاباطرة ، وكان الشكل الامبراطورى هو السائد على معظم شعرب أوروبسا التى حشرت قسرا تحته ، رغم كونها تختلف فيمسا بينها عرقسا ، ولعسة ، وتقاليد ، ومتسح على ذلك التشار الحروب والثوراب والقلافل ، هيما لينها حفا طويلة مسس الرمس (2) ،

وهي الميدان الافتصادي كان الفقدر هو الطاهرد العالمة على شعوب أوروبا، لأن الأرص التي هي مصدر الثسروة والغنى ، في العصر الوسيط ، كسانت ملكيتها احتكارا لفئة صعيرة واقلية من الناس ، يدعسون ، رجسان الاقطساع ، ويتمثل ون في الامسراء والملسوك، رحاشياتهم ، أما أغلبية المجتمعيات الاوروبيسة ، فكانت فقيسرة معامسة ، سحرهسا هؤلاء الاقطاعيسون لحدمسة اراصيهم باجور رهيده حدا ، وبمسا از هذه المحتمعات لا مجال لها للعميين الا في اراصي الاقطاعيين ، فقد أصسح بعدر عن أفرادها باقنان الارض ، أو رقيق الارض لارتباط حياتهم بها . ولكن لصالح غيرهم • ومن هذا كثر فيما بينهم تفشى الامسراض المعدية ، والاوبسسة . والمجاعاة للحادة (ز)

وفى الميدان الثفافي كان الحهل هو الطابع الممير لاوروبا نظرا لانتشار الفقر من الناحية الاقتصادية ، ولتحكم الكنيسة دى الفكر ، واحتكارها له وفرضه ..... انداها خاصا لا يتلاءم الامع مصالحه وسياستها الحاصة وفي نفس الوقب حرمان الطيفة المثقفة من استعمال فكرها. وبذلك حبسب الكديسة اذهان الاوروسيس في المقاص مطلبة عدة قرون ، ومسعب شعوب أوروبنا النب التطبور الفكسري والثقافي وراد في الطين بلة حهس اوروا بالرساس التي تساعد عساء انتنمار العلم ، كالمورق الدى انتسارا صناعته بالعاليم الاستسلامي غربيه وشرفه (4) ويصاف الى هذا أن أوروبا لم تكن تطلب لعة للعلم مشتركسة ، لان اللاتيبية كابت لعسة الكناسسة فقاط واحتكيارا لرجان السدين فيها وذي الادمرة

وهى المبدان الدينى احتكرت الكنسب لدهسها تعسير الكتاب المقدس ، وادعد لشعوب اوروبا بال تعاليمها آرلية عر عند الله ، وليس من حق أحد أن يناقشها أو يحاسبها على اعمالها ، وعلى هد الاعماس خلف في الدبي المسيحي ما ليس عيه ، وفرصد ، عنظرتها حتى عسسلي الاطار السياسي المتمثل في الامسراء والملوك ، واستعل رجان الدين الامسوار

<sup>(2)</sup> د محمد فؤاد شكرى ، د محمد انيس أوروبا في العصور الحديثــة (1 القاهرة 1956 ـ 1057 ) ص 17 ـ 33 .

<sup>(3)</sup> د • سعيد عبد الفتاح عاشور · أوروبا في العصبور الوسبطى · الحبر - الثاني • نظم وحضارة • ( القاهرة - 1954 ) ص 43 - 19 •

<sup>(4)</sup> نفس المعدر ٠ ص 123 - 1550

الطائلة التى ترد على الكنيسة فى حياه الهو والمجول والخلاعة ، وراغوا على الطريق المستقيم ، وتحولوا الى رجال عمال بدلا صل صبغتهم الدينية (5) .

وفي الميدان الاجتماعي كانت الطبقية هي السايدة في مجتمعات أوروبا الستي دسم الى ثلاثة فيات متفاوتة . فالنبلاء والاشتراف رقم 1 ، ورجال الدين رقم 2، هم الذين كانوا يتمتعون بكن الحقوق ويحتكرون لانفسهم كل الامتيارات ، السياسية ، والاقتصادية ، والاحتماعية، والثقافية رعم كونهم يمثلون افليسه صعيرة حدا ، بينما الطبقة العامة رقم (، التى تمتل الغالبية العطمي للشعوب الاوروبية ، كانت محرومة من كسس الحقوق ، وعليها فقط الواجبات والاعباء، لخدمة الطبقتين الاولى والثانية ، النبلاء والاشراف ، ورجال السديل ، ودفسع الصرائب التي لا تتناسب مع امكانياتها اللدية المحدوده ، لهما وللدولة (6) . ان طاهرة الطبقية هذه من استع حصادص تاريح أوروبا العصور الوسسطى ، عي حين كانت المحتمعات الاستلامية في العرب الاستلامى وشترقه ، يستودهـــا العس ، والآخاء ، والمساواة الكاملة هي الحقوق والواحبات

### معابر الحضيارة الاستلامية الى، أوروبيا :

هكذا يتضح أن هذاك عدم تــوارر من الناحية الحضاريـة بين العالــــم

الاسلامی غربه وشرقه ، والعالم الاوروسی فی العصر الوسیط ، فیبسا بلم الاول شاوا عالیا فی التطور والتقدم فی اوسیم سحالاته ، انحط الثانی الی اقصیی درجات التحلف ، ومع ذلك لا ینبعی المبالعة فی هذا المیدان ، لاسه لیس معنی دلك ان وروبا لیس لها تراث اصلا ، كر ما فی الامر انه عند المفارنة بحد فرقا كمسا دیدا ، ولا سبل ان للعالم الاسبلامی ، بحسارته و بقدمه ، تاتیرا كدیرا عسلی العالم الاوروسی فی العصر الوسنسط ، ومطلع العصر الحدیث ،

وهد وصب هدا التاتير الاسلاسي اليه عن طريق معابر اربعة أهمها معبرا العرب الاسلامي المتمثلان في الاندلس . وصقلية ، أما معبر مصر والشام ، ومعبر اسيا الصغرى ، خلان توسع العثماميين هي شرق اوروبا ، هعد حالت الحروب الكتيرة ، والطويلة على ادبمها دون ايصان هذا التابير الاستلامي بسكن بارر، وهدا لا يعسى التفليل مل دورهما عملي اي حال ، عير ان الاندلس وصقليسية سيبغى دورهما داررا ، ورئيسيا مع المعرب العربي ، في تحصير أوروبا ، وتعديدها ، وايفاظها ، فعن طريفهما دحلت العلوم والمعارف العربية الاسلامية الاحسيلة والاعربذية المترحمة الى اوروبا ابتداء من القرن الحادي عشسر والبادي عشر الميلاديين بواسطة تحسار

<sup>(5)</sup> نفس المصدر ، ص ١ - 42 .

<sup>(6)</sup> ج ، و • كوبلاند ، ب • فينوحرادوف الاقطاع والعصور الوسطى في غرب أوروبا • ترجمة محمد مصطفى ريادة • ( الناهرة ١٨٥٥ ) ص 47 - ١٦١ • عاشور ص 63 ـ 91 •

ايطاليا ، والبندقية ، وجنوة ، وبيزا · قال ديورانت ، فان إلنقل في الحضارة كشان التناسل في الحياة (7) ·

فبلاد الاندلس الاسلامية ، التي تمتن المعبد الاول ، هي الدتي قدمت لغرب ارروبا حلاصة الفكر الاسلامي هي الأداب والعلوم ، والفنون ، والفلسفة ، وعرفته بكثير من تراث الاغريق القديم اندي حفظه المسلمون من الاندثار ، وحمده من الضياع بفض نقلهم له وترجمته الى اللغة العربية ، لغة العلم والعضارة في العصر الوسيط (8) ،

والعجيب في الامر أن شبه جيزيرة ايبيريا (الاندلس) هذه قبل دخيون الاسلام اليها كانت تعيش في جو من الفيوضي ، والاخيطراب ، اليديني ، والسياسي ، والطبقية الاجتماعية، وذلك لسوء سياسة العناصر القوطية الحاكمة هناك ، والتي هي صنوة الونيدان المتوحشين الراحلين ، غير أن شعوب المغرب العربي الاسلامي ، حملت اليها المحربي الاسلامي ، حملت اليها والاجتماعية ، ونشرت هي ربوعها وبين والاجتماعية ، ونشرت هي ربوعها وبين شعبها بعد ذلك الى عمل البناء والتشييد

الحصارى كاحياء الاراصى وتنشيط التجارة ، وانعاش الصناعات وتطوير مركة العمران ، حتى اصبحت فى ظر الخلافة الاموية من أغنى بلدان أوروبا واكثرها كثافة وسكانا و ثم انكب بعد ذلك ، ومن ورائه دائما ، شعوب المعرب العربى التى تعتبر معينا له ، على الخلو رالابداع فى ميادين والعلوم والآداب والفنون ، وفتح بأعماله وجهوده ، والفنون ، وفتح بأعماله وجهوده ، العلام التى ظلت تستفيد منه منذ أواخر العلان المادى عشر الى ما بعد القرن المادى عشر الى ما بعد القرن السابسع عشسر ،

وكانت طريقة الشعب الاندلسى المسلم هى الحصول على العلوم والمعسارف . في بداية أمرد ، من المغرب والمشسرة الاسلاميين ، تتم اما باستبدعاء بعص العلماء من هناك مثن أبى علي القالى ، أو بتسفير بعثات علمية الى هناك سن بعتة يحيى بن يحيى الليثى (١)

واما بجمع الكتب الستى هي أهسم وسائل النشاط العلمى والثقافى ، كما هعل الحكم الثالى المستنصر (٥٠) .

وبعد أن نشبع المجتمع الانسداسي بالثقافة والحصارة العربية الاسلامية عن طريق سعوب المعرب العربي ، شرح

رم ول ديورانت : قصة الحصارة · ترجمة محمد بدران · حـ 17 · ط 2 را القاهرة 1966 ) ص 169 · ط 1 القاهرة 1966 ) ص

 <sup>(8)</sup> د ٠ جمال الدين السيال . أثر الاسلام والعرب في النهضية 'لاوروبية ٠ (القاهرة 1970) ص 365 ـ 378 ٠

<sup>(9)</sup> عبد الحميد العبادى . المجمل في تاريسع الانبدلس · ( القاهسرة 1958 ) ص 97 ــ 001 ·

<sup>· 144 - 140</sup> ص م 160 المسدر ، ص 140 - 144 .

لا الخلق والابداع والانتكار في نفس الحض والاطار ولم يحل النصف الثاني سي القرن العاشر الميلادي حتى بلعله المحصارة الاسلامية أوجها بالاندلس وعدت قرطبة احدى عواصم العالمسلم الكبرى بسكانها الذين زادوا على مليون نسمة ، ومنازلها التي رادت على مائتي الفي مسكن ، وبأضواء شوارعها الليلية التي لم تعرف مثلها مدينة لندن الا بعد سبعة قرون من ذلك (II) .

ومن أسباب وعوامل ازدهار النهضة الاسلامية بالاندلس ، تسامح الاسلام والمسلسين بها ، تجاه أهل الذمة مسسن اليهود والنصارى ، واقبال المستعمرين الاسبان على تعلم العربية واستعمالها على نشاطاتهم المختلفة ، خاصة التأليف رالترجمة، باعتبارها لغة العلم والحضارة اذاك ، ثم قيامهم بعد ذلك بدور الوسيط بين هذد الحضارة الاسلامية من جهة ، وسعوب غرب أوروبا وجنوبها الغربى ، ووسطها من جهة أحرى .

وعندما سقطت طليطلة عاصمة الثغر الاوسط في يد النصاري الاسبان عام 1095 م، تقاطر اليها الاوروبيون من كن الانحاء للاستفادة من الدراسات الاسلامية ، وثقافة المسلمين ، فنشطت حركة الترجمة من العربية الى الاسبانية

القشتالية ، والى اللاتينبة ، بشكر واسع خدقطع النظير ، واستمارت كذلت الى ما بعد الفرن المحامس عشر والسادس عشر ، سواء من العلوم العربية ، أو اليونادية المترجمة اليها مثل حالينوس وأبقالية المترجمة اليها مثل حالينوس وأبقاليد ) ، ووجد من حكام اسبانيا المسيحيين من قدر الثقافة العربيات الاسالمية مثن الفونساو العاشار الحكيم ( 1252 م 1284 ) الذي اساس مدرسة خاصة لملدراسات الشرقية ، استخدم فيها أبا بكر الراقوطي كاستاذ رمدرس لاجيان من المسيحيين واليهاود على ما فين ، وكان هذا الرحن اعلاماء عصرد على ما قين أيضا (12) ،

وقد عاد هؤلاء الدين تقاطروا على الاندلس الى اوروبا بالعلوم والمعارف الاسلامية التى فتحت افاق المستفسس لهم ، وأحسدنوا فى الحياة الذهبيسة الاوروبية انقلابا عظيم الاتر على التطور الاوروبي (13) .

وبعد الاندلس تاتى حريره صفلية كجسر تان ومعبر ، لحضارة المسلميس في الغرب الاسلامي ، الى اوروبا · وهي شبه جريرة متلتة الشكل ، تقسم البحر المتوسط الى قسميل ، ولا تبعد عسسن الحذاء الايطالي الا بمصيق مسيسسا

<sup>(11)</sup> ريغريد هونكه · سمس العرب تسطع على العرب · اثر الحضارة العربية في أوروبا · ترجمة : فاروق بيضون ، وكمان دسسوقي ( بيسروت 1904 ) ص 409 ـ 502 ·

احمد امين : ظهر الاسلام · ( القاهرة 1953 ) ج 3 ص 22 - 23 ·

<sup>(12)</sup> الفريد قيوم: تراث الاسلام · تعريب · جرجيس فتح الله · ( القاهسرة ط 2 أكتوبر ــ 1972 ) ص 354 ·

<sup>• 14</sup> ص • المسدر عن 14 من 14 من

الصلعير الذي لا يزيد عرضه على ثلاث كيلو مترات • وهتمها الاغالبة مسن القيروان بالمغرب الاينى أوائل القسرن التاسم الميلادي ، ( 817 م ) وبقيت تحت سيطرتهم حوالى قرنين ونصع قسرن حتى عام 1000 م ، فاهتموا بالاعسال الفلاحية بها ٠ وتطوير وسائل الري ٠ واصلاح الاراضى ، والترع ، والسدود، وانشاوا المجاري المائية المعقوفة ، والدخلوا البها رراعة القطن ، وقصب السكر ، واستغلوا ثرواتها المعدنبة كالحديد ، والنحاس ، والغصة ، في صناعـــة العمسلات ، وبعسض الآلات والادوات الاخرى ، كما الدخلوا صناعة الحريسر ، وبعتوا الحركة التجارية وطوروها ، ونشطوها ، ثم اتجهوا الى النشاط العلمي والثقافي ، حتى حولوا الجزيرة الم معقل للعلوم والمسارف ، وتغسني الجغرافي الادريسي ، والرحالة ابسن جبير ، بمفاخر هذه الجزيرة العمرانية، والاقتصادية الفلاحية والتجاريسة وبقصور ، ومساجد ، ومتنزهسات ، ومباهج ، واحياء مدن . باليرمسو ، وسيرقوسية ، ومازرة ، ومرسيي على ، وغبرهــا (١٤) ٠

وعندما سقطت هدف الجزيسرة في ايدي النورمان في مطلع النصف الثاني من القرن المادي عشر الميلادي ، اهتم ملوكهم بالتراث الاسلامي على عكس الاسبان بالاسدلس ، فشجسع روجسر

الأول Roger 1 مظاهر الحرك الاسلامية ، برعايته الجالية الاسلام الافريقية ، وكتب على مراسيمه بالعر الى جانب اللاتينية ، واليونانية ، كه كتب بالعربية على نقوده أيضا وكد فعل روحر الشائي ، فكلف الشسر، الادريسى بتاليف كتاب له في حغرا، الارض ، وما يرال حتى اليوم في متد نور مبورج ، الرداء الحريري اللذ اعتاد ملوك النورمان على لباسه ، وه مطرر مكتابات عربية بالخط الكسوه يرجع الى عام 1133 م • وحتى فريدري الثاني في القرن الثالث عشر ، أحا نفسه بالمطاهس العربيسة الاسلاميسة ردحاشية اسلامية افريقية حستى دعم بالامدراطور نصف الشرقى وشج العلماء ، والجعرافيين ، والفلكييسن والادباء المسلمين كثيرا (15) .

ومن هذه الحزيرة الصغيرة حجما والعظيمة تقدما ، أخذت الحضسارة الاسلامية الافريقية طريقها الى مدن الحذاء الايطالى مثل المالفى ، وبيزا، وجنوة ، ومنها الى فرنسا وغرب أوروبا، ووسطها

ومن دلائل تأثير الغرب الاسلامي على الوروبا ، حضاريا ، ان الملك الانجليسزى جورج الثاني ارسل وفذا من شمانية عشرة فتاة من بنات امراء واشراف انجلتسرا على راسهن ابنة اخبه الاميرة دوبانت ، ورديس ديوانه ، الى بلاط هشام الثالسة

<sup>(14)</sup> الشيال: نعس المصدر ٠ ص 7٥٠ - 389 .

الاموى بالاندلس لدراسة نظم الحكيم والدولة وآداب السلوك وكل ما يؤدى الى تهذيب المرأة ، وأرسل مع هذا الوفد هدية ورسالة ، نصها المهندس زكريا هاشيم ركريا (10) .

وعلى غراره فعل الملك الجرماني، هارسل وهدا برتاسة وريره الاون ويليمين الذي سماد الاندلسيون وليم الاميس، للتعلم والترود بالثقافة الاستلامية ٠ وارسس ملك بافاريا بعثة الى الاندلس . بعد أن استأذن من الخليفة هشام الأول. لدراسة نظم التعليم ومعاهجه ، وأساليب الادارة والحكم وعند عودته روده الخليعة بوعد من المسلمين كمستشارين وخبراء ليساعدوا الملك فيليب مي كسب ما يراد ٠ واخذ ملوك اوروبا الاحرون يفعلون مثلهم وعسلى عرارهم حتى ان كتيرا من الاعمال العمرانية باوروبسا كالسدود والحسور ، اقامها مهندسون مسلمون اندلسيون من صمنها حسبر هشام على بهر التايمز بالجلترا اللذي سمى باسم الخليفة هشام الثامي عملي ما ذكره زكريا هاشم (17) ٠

وقد أكد لوبون بأنه لا يوجد في اسبانيا المعاصرة من أعمال الري الا ما انشاد المسلمون وخلفوه وراءهم رغم ما حاوله الاسبان من أجل محو وطمس اتار المسلمين بها (١٨) .

لقد كان دور المسلمين في العسرب الاسلامي وشرقه عظيما حدا ، في ميدان الحصارة بالنسبة لاوروسا ، فقسسد حفظوا التراث من الاندثار ، وترحموه ونقلوه الى العربية ، لمنفن بعد دلك الى اللاتدبة وباقى اللعاب الاوروسية الحديثة ، في اواحر العصر الوسيط ، وهاموا بسدور الوسيط بعد بالم بين الحصارات المديمة والحديثة من حهة ، وبين الشرق الاسلامي والحديثة من حهة ، وبين الشرق الاسلامي الحسيري ، والعرب الاوروسي من حهة الحسيري ،

هكدذا وجد الاوروبيدون عددما استبقطوا من نومهم ، تراثا هائلا ومعينا لا يدصد من المولفات العربية الاسلامية في شيى العلوم والفدون فمالدوا الى استعلالها بمحتلف الوسائل خاصة بعد ان اشتد عليهم ثقل الكنيسة وكابوسها ، وترمتها الشديد القاتل ، الذي حاول أن يعرض عليهم داسره تقاهيمة حاصية وضيقة ، هاصبحوا يتطلعون الى حياة علمية وفكرية اكثر خصبا ، وتبوعا ، وفي جو من الحرية التي اعتاد عليها ابن رشد وادثاله من المفكرين والفلاسفة المسلمين ، فالكبوا على دراسة مطاهر الحصارة الاسلامية بشغف وحماس ، ونهم ، وشراهة ، عدقطعي البطير ، ترك

<sup>(16)</sup> زكريا هاشم زكريا فصل الحضارة الاسلامية والعربية على العالمسم ( القاهرة 1970 ) · ص 24 - 25 ·

<sup>· 25</sup> ص · المصدر · ص 17)

<sup>(18)</sup> غوستاف لوبون حضارة العرب · ترجعة عادن رعيتر ( القاهرة 1464 ) ص 294 ·

أثارا واضحة في الحياة الفكريسة الاوروبية ، وفي جامعات أوروبا منسذ أواخر القرن الثاني عشر الميلادي فقد اهتموا بتعلم اللغة العربية الستى تساعدهم على فهم وترجمة ذلك التراث الى لغاتهم ، مما جعن روجى باكسون ( 1215 \_ 1292 ) ، يؤكد بان الفلسفة مستمدة كلها من العربية ، ولذلك لا يمكن لاى شخص أوروبى لاتينى ، أن يفهم فلسفة العلم ، الا اذا تعلم العربية التى اصبحت شرطا أساسيا للمثقف الاوروبي فأولت الجامعات الاوروبية عناية بها فائقة حتى القرن الثامن عسر، بن وأوائل القرن التاسيع عشر ٠ ودقبت اراء ابن رشد المحبور الاستساسى فى تدريس الفلسعة بفرنسا منذ القرن التالث عشر ، واعترف لويس 15 بذلك عندما نظم التعليم في بلاده أواخر القرن 15 ، واكد غوستاف لوبون بان اساتذه جامعة مونبیلی Montpellier لم یکفوا عن شرح كتابات ابن سينا في الطب الا منذ نصف قرن فقط (19) ٠

وحتى في جامعات ايطاليا ، خاصة بادوا ، كان نفوذ الفكر العربي الاسلامي جعلت بيترارك يصيح في وجه مواطنيه قائلا : يا للعجب ! لقد استطاع شيشرون أن ينبغ في الخطابة بعد

ديموستين Démosthène واستطاع فرجيل Vergil أن ينبغ في قرض الشعـــر بعد هيوم ، فهل قدر علينا نحن الا نكتب بعد العرب! لقد أدركنا الاغريق وجميع الشعوب ، وسبقناها في بعض الاحيار ما عدا العرب ( المسلمين ) ، فيا للحماقة. ويا للحهل ، ويا للعبقرية الايطاليسة الخامدة (20) .

### حركه الترجمه ودورها في نهضة أوروبا:

والذي ساعد على ازدهار هذه النهضة. هو نجاح تيار حركة الترجمة الواسعة من العربية الى اللاتينية بواسطة جيس من العلماء والمثقفين ينتمون الى عدد فنات متنوعة ٠ وهي نفس العملية التي قام بها المسلمون في بداية نهضتهـــم العلمية في المغرب والمشرق الاسلاميين، فالتاريخ يعيد نفسه هنا ف هذه القضية ·

لقد ترجم يوسف قمحي اليهودي (1105 - 1190 ) ، في ناربونة كتاب « المرشد الى واجبات القلب ، للفيلسوف اليهودى بهية • وترجم صمويل بن طبون اليهودي « دليل الحيران » لابن ميمون · وترجم موسى بن طبون كتاب: العناصر لاقليدس، لا يقل شانا عنه في فرنسا ، وأصبحت وكتاب القانون ، لابن سينا ، والترياق الدراسات الاسلامية ذات شان كبير ، للرازى ، وشروح ابن رشد لارسطو . ومؤلفات ابن مبمون • وترجم الطبيب والفيلسوف شم طب ( 1264 ) كتاب المنصوري ، للرازي ، في مرسيليا • كما

<sup>(19)</sup> د م غوستاف لوبون : ( ص 518 ) ٠

<sup>(20)</sup> نفس المبدر ٠ ص 591 ٠

<sup>(21)</sup> ديورانت : ج 17 ، ص 15 ــ 16

ترجمت كتب اخرى مثلها من العربية الى العبرية مثل كتاب اليسير لابن رهر فى مادوا ( 1280 ) ، وكليلة ودمنة ، وذلك من طرف هذه الفئة اليهودية التى تعرف العربية وهاجر البعض منها الى جنوب عربسا .

غير أن التيار الرئيسي للفكر الارزوبي بن التراث الاسلامي ، كان عن طريق ترجمة الكتب العربية الى اللاتينيسة ٠ هجمع ريموند المستنير المتسامع (١١٥٥) كبير أساقفة طليطلة ، عددا كبيرا من المترجمين برئاسة دومبيكو جنديلسقى، وعهد ليهم بترجمة الكتب العربية في العلسفة والعلوم الطبيعية ، وكان مسن بينهم يهود يعرفون العربية ويتقنونها الى جانب العبرية واللاتينية ، مثل حنا الاشبيلي ابن داود الذي ترجم عسددا هائلا من المؤلفات العربية لابن سينا ، والفارابي ، والغزالي ، والخوارزمي ٠ رمثل جيرارد الكريموني الذي قصدم الى طليطلة عام 1105 وأعجب بتراث المسلمين مى العلوم والفلسفة ، فترجم احسدى وسبعين كتابا عربيا على ما قيل لعدد كبير من المفكرين المسلمين في مختلف العلوم والفنون والآداب (22) .

ويلى الاندلس فى الاهمية ، فى تزويد اوروبا بالثقافة الاسلامية ، صقليه الاسلامية الاسلامية كذلك ، لان النورمان بعد أن سيطروا عليها حافظوا على التراث

العربي الاسلامي ، وشبعود ، واستعمل فريدريك الثاني في بلاطه المفكر ميخايين اسكوث الاسكتلندي الاصل للترحمة . وعاش مى طليطلة ، وبولوميا ، وروما ، تم في فوحيا ( بابولي ) • وقاء بحركة ترحمة واسعة للتراث العربى على عرار حيرارد الكريموني في استانيا ، فقتت بدلك أفاتا لروحي باكون Roger Bacon والبرب ماجنا ، في القرن الثالث عشر ٠ وواصل شارل صاحب الحسو عسمل الترجمية ، وشجعها في جنوب ايطالياً ، واستعمل العالم اليهــودي سوسىي من أهل سالرنو في هذه الحركة ، كما المتعمل اليهودي هرج بن سالمسلم الحرحنتي ، لذي ترجم كتاب الحاوي للرارى ، وعددا آخر من المؤلفات العربية الاصليمة أو المترجمة من اللاتينية . ولحب نفس الدور ، فسطنطين الاهريقي، والحسن الوران ، الذي يلقب بليسون الافريقى ، فألفا وترجما عددا كبيرا من المؤلفات العربية الى اللاتينية (23) .

# نماذج مما قدمه الغرب الاسلامي الي أوروبا من مظاهر حضارية ، ودورها في يقظتها ونهضتها ·

لقد شملت جهود المسلمين الحضارية ميادين كثيرة ، في الأداب ، والفلسفة، والرياصيات ، والفلك ، والعلسوم الطبيعيسة ، والطب ، والجعرافية ، والفنون ، والصناعات ، وغيرها ، وكان لشعوب لعرب الاسلامي دور بارر هي

<sup>(22)</sup> نفس المصدر ٠ ص ١٥ ـ ١٦ .

<sup>• 22</sup> \_ 18 ص • المصدر 23)

ذلك ، خلقا وابداعا من حهة ، وتأتيرا وايصالا الى أوروبا من جهة أخرى ·

ففي ميدان الأداب ، كان الفكـــر اللاتيني ، يتصف بالجفاف ، والجمود ، فى حين تتصف الأداب الاسلاميسة بالخصوبة والابداع ، ولذلك اتجه اليها الاوروبيون ، ليشفوا غليلهم ، ويشبعوا نهمهم ، وليريلوا الجمود الذي سيطر على عقولهم حقبا طويلة من الزمن . مما جعل روسكين جب يقول ، ولعسل خير ما اسدته الأداب الاسلامية لاداب اوروبا انها اترت بثقاعتها وعكرهسا العربي ، في شعر ونتسر العصلسور الوسطى » (24) · فتمكنوا بفصلها من خلق درعة جديده هي أدابهم الاوروبية تنمتل مى البرعة الروماننيكية حاحسة في ميدان العزل الرهيق ، والرئـــاء الباكي (25) ٠

لقد أثر الادب العربی الاسسسلامی المعربی ، تأنیرا کبیرا ، وبالعا ، فی الدراسات النثریة الاوروبیة ، خاصة القصیص الخرافیة ذات المغری والهدف الاخلاقی التی تنخذ الحیوان موصوعا لها ، وکان الادب الاسبانی أول مسسن تأثر به ، فنفل بطرس الفنونس الیهودی مجموعة قصیص هندیة من العربیة الی الاسبانیة عرفت باسیم التعالیسم

المسيحيه و ترجمت كليلة ودمنة الى الاسبانية عام 1251 وقصة الحكماء السبعة (سندباد البحرى) سنة 1253 وبوالى بعد ذلك ترجمة الكتب والدراسات الادبية في معظم انحاء اوروبا واكد حب بانه لا يستطيع احد أن ينكسر أن ما تمتاز به اداب جنوب اوروبا مسسن انبساط وخيال خصب انما يرجع الى تاترها بالبيئة العربية ، والى ما خلفته التوانة العربية في اهل الاندلس مسس تثيسر (20) .

وبعص هذا التاتير ، برز وجه الشبه دين بعص القصص العربية الخيالية . ومنيلاتها الاوروبية في العصريات الوسيط والحديث ، مثل قصة ايرولادات البد البيضاء مثل المادات البد البيضاء المادات وقلوار والرهرة البيصاء

Flone et Fleure Blanche والقاسيدي Flone et Fleure Blanche نيكولت Au (assinet Nicolette الذي لا برقى الشل الى اصلها العربي الدى حرف من القاسم الى قاسينى (27)

وتبدر روح الادب الاسلامي الانسداسي واضحة في قصسة امساديس دوقسوالا Amadis de Ganala التي كتبت في القرن 15، كما تبدو في غيرها مسسن المقصص الاوروبية، وقصيص الموريسكيين، وبلعت الذروة في قصة «الحرب الاهلية،

<sup>(24)</sup> السيرها ملتون اليكساندر روسكين حب تراث الاسلام · ( دار الطليعة للطباعة والنشر ـ بيروت 1972 ) ص 180 · 190 ·

<sup>· 308</sup> ص · ع ج ، ص 306 · طهر الاسلام ، ج

<sup>(27)</sup> لوبون ، حضارة العرب ، ص 474 · وروسكين جب · تراث الاسالام · ص 277 ـ 270 ·

لحبربيرير الهيتى mncs Pérez de Iman المعارير الهيتى وهي كلها تشكل مجموعة من الثقافة العربية الاندلسية التى قدر لها ان تصبح نقطة تحول فى تاريخ الاداب الاوروبية الحديثة ، ادت الى سيلاد الروابة الحديثة ،

وقد اک دیریسکوت Prescort الاسريكي بال قصية دون كيشموت Don Quichotte للكانب الاسباني الشهيسر ميقيسل سير**فانتيس**  Miguel Cervantès سيرفانتيس \_ 1016 ) . الذي كانت العربية في عهده ا نرال متداولة بالاندلس ، تعتبـــر مدلسية قلبا وقالبا ، بأناقتها ، وحدكتها (28) · راضاف تراند بانها كتبت أصلا بالمعربية ، وهي لمؤرح عربي حعرافى اسمه سيدى حامد بنقالي وذلك لان Sidi Hamed Benguel حميع فصمص الفروسية قد أثر عمها بابها أخذت من اصل عربي (29) . وهذا الحكم عبلى قصية سيرفانتيس يسرى على قصص أخرى لا تقل شأنها عنها هى ميدان الادب مثل قصة رودينسون كروس Rodinson Crussc الذي اقتسبت من قصة حى ابن يقظان للكاتب الاندلسي المشهور ابن طعيس المتى ترحمت الى اللاتيدية عام 1671 ، والى الانجليزيــة عام 1708 (ن) ٠

وكان للموشحات والازحان الامدلسية. تاتير كبير عملى الاداب الاوروبيسة الحديثة ، وبدات تطهر أواحر القيرن التاسع الميلادي على يد محمد بن حمود القبرى الصرير المدعو كدلك مقدم سس معافر القدري ، وهي السبب في طهيور ما سمي بشعر التروبادور ، أو الإداء العبائي في الفرن الثاني عشر بشمسان استانيا ، وحنوب فرنسا قبل أن ينتقل الى حهاب أحرى في حنوب ووسط وعرب اوروبا وتولد عن هذا الشعر ، أو أدب التروبادور ، ما عرف بشعر الموبقلور اله أو أدت الصنعالية (31) Thon Gleus والمشردين متسل قصيسة العسارس ثنقسان ذات السسروح Elcavallero Citar العربية (٤٤) •

واحسن حنى لتانير الادات الاسلامية المعربية على الادات الاوروبية ، فصدة الكوميديا الالهية الشعرية لدادتى ، التى استقاها وافتيسها على ما يظهر ، من قصة ابن عربى واستاذه ابن مسرد، خاصة القسسم المعروف بالفردوس والمعراج ، كما أكد ذلك القس بلاثيوس اد لا يوحد اي اختلاف بينهما سيوى از ابن عربى استعمل في روايته بطلين، ودانتى استعمل بطلا واحدا فقط هيو

<sup>(28)</sup> روسکین جب ۰ ص ۱۹4 و 87٪ ۰

<sup>(29)</sup> جون برنارد قراند تراث الاسلام ، ص 71 - 74 ·

<sup>(30)</sup> جورج يعقوب أثر الشرق · ترحمه فؤاد حسنين على ( القاهرة ١١)،40 ) ص 81 ـ 84 ·

<sup>(31)</sup> د • سبهير القلماوى ، د • محمود على مكى آثر العرب و الاسلام فى الدهصة الاوروبية • ( القاهرة 1970 ) ص 55-5 •

<sup>· 188</sup> روسکین جب · ص 188 ·

شخصه مقرونا مرة بفرجيل ، وأخسرى بعشيقته بياتريسى ، ولقصة دانتى هذه الشعرية ، شبه كذلك برسالة الغفسران للمعسرى (33) .

وكذلك قصة الدوكاميرون Decamerone

النثرية المشهورة لحيوفان بوكاشيو النثرية المشهورة لحيوفان بوكاشيو التى كتبها على لسان عشرة اشخاص التى كتبها على لسان عشرة اشخاص سبعة رجال ، وثلاثة نساء ، هربوا من الطاعون الذي تفشى في ايطاليا وكسب بلدان البحر المتوسط عام 1348 ، والذي خصه الكاتبان الاندلسيان لسان الدين ابن الخطيب القرطبي ، وتلميذه ابن خاتمة الميري ، برسالتين ما تزالان مخطوطتين على ما قيس حتى اليوم ، وكذلك كتاب ، Ilcorbaccio الذي وضعه بوكاشيو في مثالب النساء وكيدهسن ، وخيانتهن ، على غرار القصص العربية وخيانتهن ، على غرار القصص العربية الاسلامية مصا يدل على تأثيسر الادب العربي فيها (34) ،

وكما اثرت الآداب العربية الاسلامية الذين اثروا فه للغرب الاسلامى ، فى الآداب الغربية علاسفة الغرب الاوروبية ، اثرت كذلك فلسفة الغرب ابن باجة السرة الاسلامى فى الفكر الاوروبى ، وكان لها طفيل ( 1107 ـ باع طويل فى تطويره خلال العصريين الذى علقت تعالوسيط والحديث عن طريق الانسدلس ارسطو (37) .

الاسلامية ومفكريها الكبار الذين اعتر العرب الاوروبي نفسه بقدرتهم، وبدرو الكبير، وأكد بيرنارد تراند بأن اعظ ما حلفه المسلمون للفكر الاوروبي هاعمل فلاسعنهم (35) · ذلك أن الفلس الاسلامية في العرب الاسلامي فتحامام اوروبا أفاقا واسعة وجديدة ووجهت أنطارهم نحو ثقافات لم يكونو يأبهون لها، حببتهم في الثقافة العربيا محدوا في طلبها، والاخد منها ربواسطتها نفذوا الى ثقافة اليونارا القديمة، وعملوا على كشو نخائرها (36) ·

فقد اهتم فلاسفة المسلمين بنقب فلسفة الاغريق الى العربية ، وشرحها ونقدها ، وبفضلهم تعرف الغرب عليها واشتد حماسه للتعرف عليها ويتذوقونها حتى ظهر فلاسفة المسلمين ، ونقلوها الى العربية وشرحوها ، وعرضوها الى العربية وشرحوها ، وعرضوها الطبيعية ، والطب ، والمغلسفة المسلمين الثروا في الفلسفة الاوروبية ، النين أثروا في الفلسفة الاوروبية ، فلاسفة الغرب الاسلامي ، وعلى راسهم فلاسفة الغرب الاسلامي ، وعلى راسهم ابن باجة السرقسطي ( ١١٥٥ ) وابس الذي علقت تعاليمه بتعاليم فلسفة الذي علقت تعاليمه بتعاليم فلسفة الرسطو (37) ،

<sup>(33)</sup> سبهير القلماوي • محمود علي مكي أثر العرب والاسلام • ص 114 ـ 118

<sup>· 120</sup> \_ 118 صدر · ص 118 \_ 120 ·

<sup>(35)</sup> جون بيرنارد تراند · نفس المصدر · ص 55

<sup>(36)</sup> د٠ أبراهيم بيومى : أثر العرب والاسلام في النهضة الاوروبية ٠ ص ١٩١

<sup>(37)</sup> الفريد قيوم: تراث الاسلام • ص 240 •

ان ابن رشد أبا الوليد (1136 ــ 1198) او افیروایز Averoès یعتبر اکسر شارح لفلسفة أرسطو التي أعجب بها أسما اعجاب ، ووضع لها ثلاثة شروح مما جعل ارنست رينان يقول مان ارسطو ألقى على الكون نظرة صائبة عفسره وشرح ما غمض فیه ، وان ابن رشد عندما جاء القى على فلسفة أرسطو بطرة خاصة ففسرها وشرح ما عمض ميها (38) ، ولذلك اعتبر شارحا أعظم هي حين اعتبر أرسطو فيلسوفا أكبر ويمتاز ابن رشد بالصراحة ، والجرأة هي النقد ، وفي اعلان أرائه الستى عرضته بتهم الكفر والزندقة ، فقد انتقد بطليموس ، وهاجم ابسن سينا ، ورد على الفارابي ، والغرالي ، وكان شديدا عى نقده قاسى اللهجة (39) •

ولم يحاول أن يعلب بين أراء أرسطو، والمبادىء الدينية ، كما فعل ابن سينا ، وابن ميمون ، بل عبر عن تعاليم أرسطو بمبورة صادقة ، وقال بأن العقل العام المطلق أبدي قابل للانفصال عن الجسم، وانكر الخلود والبعث ، وصرح بان على المرء ألا ينتظر ثوابا أو عقابا غير ما يلقاه في هذه الحياة الدنيا ، واستنكر الرجال والنساء في الطبع ، وانما في الرجال والنساء في الطبع ، وانما في الكسم (40) .

وقد آثرت فلسفة ابن رشد تأثيـــرا كبيرا ، في فلسغة أوروبا ، ومنها اقتبس الغرب كل أفكاره الفلسفية ٠ وكان من حسناتها أنها حلت عقان الفكر الاوروبي، وعتحت امامه أبواب البحث والمناقشية على مصاريعها (41) • عير أن الفكسار ابن رشد عارضت اتحاه الكبيسية المسيحية وتعاليمهما ، فنقمت عليه ، وعلى ارسطو بالتبعية ، واصدرت عده فرارات في القرن ١١ حرمت بها تعليم وتدادن ارائها مع توفيع قرار الحرمان صد كل من يردد فلسفتهما ، ومع ذلك فان تانير ابن رسد واساتدته يقى حتى القرن ١٦ وما بعدهما ٠ وأكد دابتي اليجرى الشاعر الايطالي ، بأن ايس رشد يعتبر من عطماء الفلاسفة الدين سهدهم التاريخ •

ان تعاليم ابن رشد الفلسفية هي التي دفعت الاوروبيين الى عصبيان تعاليم الكذيسة ، والاخذ بعبدا الفكر ، وتحكيم العق ، على أساس المشاهدة والتجربة، كما أثرت في فلسفة توما الاكويسني ( 1225 - 1274 ) ، تأثيرا كبيرا لدرجة أن الفصون التي كنبها عن العقب عن ادراك والعقيده ، وعن عجر العقل عن ادراك الاسرار الالهية ، عبارة عن مقابلة لما كتبه ابن رشد في باب . « فصل المقان عيما بين الحكمة والشربعة » ، واكثر

<sup>(38)</sup> F Renan Averroès et l'averroïsme (Paris 1866) p. 12 فدرى حافظ طوقان: العلوم عند العرب · (القاهرة 1900) ص 200 ــ 207 ــ (39) د · سعيد عبد الفتاح عاشور . فضل العرب على الحصاره الاوروبية · عبد الفتاح عاشور . فضل العرب على الحصاره الاوروبية · عبد الفتاح عاشور . قضل العرب على الحصارة الاوروبية · عبد الفتاح عاشور . فضل العرب على الحصارة الاوروبية · عبد الفتاح عاشور . فضل العرب على الحصارة الاوروبية · عبد الفتاح عاشور . فضل العرب على الحصارة الاوروبية · عبد الفتاح عاشور . فضل العرب على العرب على العرب الاوروبية · عبد الفتاح عاشور . فضل العرب على العرب على العرب الوروبية · عبد الفتاح عاشور . فضل العرب على العرب على العرب الاوروبية · عبد الفتاح عاشور . فضل العرب على العرب على العرب ال

<sup>·</sup> مكتبة النهضة المصرية 1957 ) · ص 24 - 24 ·

<sup>· 210</sup> علوقان : نفس المصدر · 207 - 210 ·

من هذا فان طريقته في معالجة وجــود الله هي طريقة ابن رشد نفسه ، ويحوى كتابه الخلاصة ، مذاهب اسلامية الاصل مما یثبت آن الاثر الذی ترکه ابن رشد هى عقلبه الغرب لم يكن مجرد شسروح لكتابات أرسطو ، وأنما كان أبعد وأعمق من ذلك بكثير (42) . ويعسود ذلك الى تاتير ابن رشد ، ركتبه المختلفة مثل الكليات مي الطب ، وكتاب التريـاق ، اللذين ترجما وطبعا عام 1552 بالبندقية، وكتاب السوم الذي ترجم وطبسم عي بوغدونى عام 1517 ، وتوالى بعد ذلك طبعها مرات عديده (43) .

وفي ميدان الرياضيات ، خطــا المسلمون خطوات هائلة ، في تطويسر علوم الحساب والهندسة ، والحبسر ، والميكانيكا ، وحساب المتلثات ، والفلك ١٥٠ ي M , 500 ي 10 - X , 1 = 1, 1000 م غنقلوا اصون هذه العلوم من الاغريق والهنود ، ثم عكفوا على دراستها ، والاستفادة منها ، فاصلحوا ما بها من أخطاء ، وأكملوا ما بها من نقص ، وإضافوا النها بعد ذلك معلومات جديدة، خاصة مادة الحساب ، لم يكن الاوروبيون على علم بها ، ولم يتعرفوا عليها الا منهم وبواسطتهم • فهم الذين عرفوا بنظام الاعداد الهندسية ، والصلفر ، اللذين يمثلان ثورة بحق في علم الحساب، واستطاعوا بهما أن يزيلوا ذلك التعقيد الذي كان في النظام العددي الروماني، واستعملوا مظام الترقيم بدلا من حساب

الجمل الذي كسان سسائدا في العم القديمة خاصة عند الرومان •

لفد تمكن المسلمون من ايجاد خا للاعداد ، ووضيع صيفوف الأحياء والعشرات ، والمئات ، والآلاف ، و، بعدها • وصار بالامكان تغيير قيم الرقم الواحد حسب الرتبة التي يوء بها بينما في العطام الروماني لا يد ابدا حنى ولمو عير مكانه ٠ فالارقــ التالية تكنب في النظام العربي الحدر بسك يختلف عن النظام اللاتيني

CCCLXXXVII - 487 CCLXXXIII = 383 MMMDCCCCLII - 3952 DCCCCXXXXVIII -- 998

وذلك على أساس أن كن شكل لـ قيمة خاصة متا

100 = C, 50 - L (44)

ولما كان لدى الهنود اشكال محتلف الترقيم فقد احتاروا من عندهم سلسلتير عرفت احداهما بالارقام الهندي ( ١, ٣, ٣, ٤ ر٥ ) وهي التي تستعم في المشرق العربي الاسلامي ، حسنم اليوم • وعرفت الثانية باسم الارقا العبارية وهي التى استعملت في بسلا المغرب الاسلامي ، وسادت في بــــلا، الاندلس بعد ذلك ، ومنها أنتقلت الم أورودا ، وعرفت باسم الارقام العربية ويزى البعص أنها مرتبة على أسساس الروايا ٠ فرقم ١ يشتمل على راويك

ص 237 ــ 246 · Renan (42)

<sup>(43)</sup> لوبون : ص 628 ــ 629

<sup>(44)</sup> زيغريد هونكه · ص 70 - 73 - و 91 ·

واحدة ، و 2 على زاويتين ، و 3 على ذلات زوايا وهكذا على الشكل التالي

## 123+5

# 5 字 日 日

ثم دخل عليها تحريف وتعديل حستى والكرماني ، والاستحت على ما هي عليها الأن ، وفيما وغيرهم (47) ، يخص الصغر استعمل الهنود نقطة (١) ومن ضمن الله الدلالة عليه ، واسمه عندهم (سونيا) ، العباري ، وبطاء واستعملوا الدائرة (٥) للدلالة عسلى من الاندلس ، النقطة ، فأخذ المسلمون النقطة بدلا من ددعى حليرت قد الدائرة حتى لا يلتبس رقم (٥) عليهم ، البابوية ، ودلك ولكن مسلمي المغرب والاندلس استعملوا أو احر القرن الدرقم الدائرة (٥) صفرا ، وعنهم انتقبل ومن الذين نقاستعماله كذلك الى أوروبا (45) ،

والاصل في تسمية هذه الارقام غياربة في السلسلة الثانية هو أن الهنود كانوا ينثرون غبارا على لموح الخشب الدي يرسمون عليه هذه الارقام وتأتى اهميتها هي والسلسلة الاولى من سهولة تركيب أي عدد منها مهما كان كبيرا لانها تفوم على النظام العشرى ، بحيث تتغير قيمة العدد أو الرقام حسب موقعه فهو في خانة الآحاد غيره في خانسة

العشرات ، أو المائات ، وهكذا · وأعطى الصنفر لهذا النظام ميرة حاصة بعسب أن نقله المسلمون عن الهنود (46) ·

ومن أعسلام المسلمين في العلمود الرياضية بالعرب الاسلامي مسلمية المحريطي ، الذي يعتبر الماما دارياضين بالاندلس ، وتوفي عاد ١٥٥٠ م ، وعد تتلمد كن من ابن السمح ، وابن الصدر والكرماني ، واديسة بن ابي الصلات ، وغيرهم (47) .

ومن ضمن الذين نقلوا نظام الحنات العبارى ، ونظام الصفر ، الى أو ، ت ، من الاندلس ، البابا سلفستر الد ، ثا ، ددعى حليرت قين أن يصل الى سركات البابوية ، وذلك خلال عهد الحكم الاموى أواجر القرن العاشير الميلادى (48) ،

ومن الذين نقلوه من الحرائر بالمعرب العربي ، الريساصي الدين لموساردو فيبونانسي الدي كسان أبوه الطنسس الدين كسان أبوه الطنسس المحركة التحاري البيري بنحاية ، فقد ولد ليوباردو في بيسسزا بايطاليا عام 1180 م ، والتحق بابيسه في بحاية في صدر شدانه فامتم بتثقيفه، وأسند مهمة تعليمه الى أستاد بحسائي أستاد بحسائي النمه سيدي عمر ، يدعى في الندايسة باسم ليونساردو فيليوش بونانتشي المحسبح باسم ليونساردو فيليوش بونانتشي الصبح

<sup>(45)</sup> جرجيس فتح الله . تراث الاسلام ، ص 593 – 594 ؛

<sup>(46)</sup> د · عبد الحلّيم منتصر · أثر العرب والاسلام في النهصة الاوروبيــة · ص 216 ـ 217 ·

<sup>(47)</sup> احمد أمين: ظهور الاسلام ٠ ح 3 ص 270 - (47)

<sup>(48)</sup> زيغريد هونكه : ص 80 ـ 84 ·

يدعى بعد ذلك باسم ليوناردو فيبوناتشى ولاعى LIONARDO FIBONA CCI منذ صغره بعلوم الرياضيات ، وساعده اختلاطه بالتجار البجائيين ، وغيرهم، على تعلم ما سماه · طريقة العد السريعة بوسيلة عجيبة ، استخدم فيها الارقام الهندية الغبارية التسعة · ودفعه شغفه هذا الى القيام برحلة طويلة الى كلم ملدان المغرب العربى ، ومصر والشام ، واليونان ، وصقلية ، اطلع خلالها على جهود المسلمين في العلوم الرياضية · جهود المسلمين في العلوم الرياضية · وفي الاخير وضع عدة كتب من ضمنها · كتاب العد : Liber Abaci عام 1202 م

اخران ابتكر فيهما طرقا جديدة لحــل اخران ابتكر فيهما طرقا جديدة لحــل معادلات حسابية وهندسية من الدرجة الاولى والثانية وبذلك كان من الرواد الاوائل الذين ادخلوا الى أوروبا الارقام الهندية والصفر والطريقة العشرية، والحسـاب والجبر والهندســة العربية (49) .

وكان لتقدم المسلمين في الرياضيات، اثر كبير في تقدمهم في علم الفلسك ، الذي نقلوا أصوله الاولى من اليونان ، فصحوا النظريات الخاطئة لبطليموس

السكندرى (50) · واقاموا مراصـــد بشرق العالم الاسلامي وغربه لرصــد النجوم من ضمنها مراصد فاس ، وقرطبة ، والقيروان ·

ومن اعلام الفلكيين السلميسن في الغرب الاسلامي أبو ابراهيم الزرقالي ( 1029 ـ 1087 ) الطليطلي الذي اخترع الازياج الفلكية التي هي عبارة عــن جداول فلكية تعتمد على قوانين عديدة هيما يخص كن كوكب وحركاته ، ووضعه، وسرعته ، وانتقاله ، ورجوعه ، وما الى دلك وصنع اصلرلابا جديدا دعى « بصفيحة الزرقالي » تحدث عنها راجيو مونتانوس ، ونشر عنها نتراسة في القرر 15 ، وتحدث عنها الفلكي البافاري يعقوب زيقلر Iacob Ziegler عام 1504 م · وكتب عنها ترجمة جديدة ، يوحنا شونر Johan Schoner باللغة اللاتينية عام 1534 م ، تحت عنوان و عالم أبي العلوم الفلكية الزرقالي (51) .

ومما يدل على تأثير الزرقالي ، ال الفونسو العاشر القشتالي اخذ ازجاله الفلكية وحاول أن ينسبها لنفسه ، وصارت تعرف في الغرب الاوروبي باسم : الازياج الانفونشية (52) ، وحتى المرصد الذي اقامه في قشتالة اعتمد

<sup>(49)</sup> نفس المصدر ، ص 88 ـ 94 ، ديورانت ، ج 17 ، ص 170 ،

<sup>(50)</sup> M Delambre · Histoire de l'Astronomie du Moyen Age. (Paris 1819). pp. 10-60. • 153 سـ 152 مينكه : هونكه : هونكه : ما 152

<sup>(52)</sup> حيدر بامات ( ج · بريفوار ) : مجالى الاسلام · ترجمة عادل زعيتــر ( القاهرة 1956 ) · ص 133 ·

فيه على الخبرة العربية المغربية ، والاتها الدقيق...ة (53) .

وتمكن ابراهيم السهلى البلنسى عام 1801 ، من صنع اقدم كرة معروفة في التاريخ ، على ما يظهر ، من النصاس الاصفر طولها 209 مليم ( 81،5 بوصة)، وحفر على سطحها 1015 نجما مفسمة الى 47 كوكبة ، تبدر النجوم فيها حسب اقدارها وجعلت خيرالدة اشبيلية منارة ومرصدا في أن واحد استعملها حابر ابن افلح الاشبيلي في ارصاده الفلكية التي نشرها في كتابه : اصلاح المجسيطي عام 1240 الذي انتقد فيه بعص أراء بطليموس ، واثبت أن المريخ والرهرة اقرب الى الارض من الشمس واليه ينسب اختراع بعض الآلات الفلكية، وبعض النظريات في حساب المثلتات الكروية (54) .

وقد قام جيرارد الكريمونى بترجمة كتاب المناظر ، وغيره ، من تراث ابن افلح الى اللاتينية عام 1270 ، وطبع فى نور مبورج سنة 1533 (55) ، ومعلوم أن ابن افلح كان ضمن من اشرف على بناء صومعة اشبيلية ، او برج الخيرالدا الدى اعتبر من المراصد الاولى والكبرى بالاندلس (55) .

وفى عام 1229 م نشر الحسن المراكشى جداول فلكية تشمل جيوب الروابا لكن درجة من الدرجات ، وجداول بجيسوب التمام ، وحيوب الاقواس ، والاقسواس المنماسية ، وذلك في كتابه «جاميم المبادي والغايات في علم الميقات ، الذي ترجم سيديو بعصه في القرن المناصي عسام 1843 ،

وحتى أبيو أسحاق النظروحي الاشبيلي الذي أصبح يعرف عند العرب. باسم البتراحيوس المبكندري الفلكية الخريات بطليموس السكندري الفلكية التي أدعى فيها بال حركات النجوم ومساراتها تنبني على نظرية أفلاك التدوير والدوائر المحتلفة المركسز وبانتقاده هذا مهد الطريق لكوير بيكوس رادد الفلكيين الاوروبيين هي عصبسر النهضة ليخطو بهذا العلسم حطوات أخرى الى الامام (57)

وللبطروجى كتاب فى هذا العلسم سماه . كتاب الهيئة ، ترجمة ميشيسل اسكوث الى اللاتينية عام 1217 ، وترجمه الى العبرية موسى بن ميمون حسوالى عام 1529 .

ان الفلكيين المسلميسن في الغسرب الاسسلامي هم الذين زودوا أوروبا

<sup>(53)</sup> زيغريد هونكه : ص 136 ـ 152 و 181 ـ 194 · تراث الاسلام · ص 566 ·

<sup>· 357 – 356</sup> ص · 13 عرائت · ج 54) ديورانت · ج

<sup>(55)</sup> لوبون : ص 63r

<sup>(56)</sup> حربون من الله العرب في الحضارة الأوروبية · نهاية عصر الظللم وتأسيس الحضارة الحديثة (بيروت 1967) ص 201 ·

ر (57) زيغريد هونكه : ص 191 ــ 192 و 201 ، ديورانت · ح 13 · ص 357 · اثر الاسلام · ص 566 ·

بالمعلومات والنتائج العلكية الهامسة التي توصلوا اليها وما يزال حستى اليوم علم الفلك ملينًا بالاصطلاحسات العربية ، واسماء الابراح ، والنحوم، والكواكب ، كما هي دون تحريف مثل الطرف Aliarei وكرسني الحسوزاء والرف (aph والارس Arneb والورن ، Boiein والبطين Boiein والورن ، Wern وقرن الثور Saadisid والراعي المنت وقرن الثور Tauri وقبرها (58) .

وفى علم الطبيعة والكيمياء ، لعب العرب الاسلامى ايضا دورد الكبير ، خاصحة فى احتراع واستعالال القوة الناجمة عن انفحار مادة البارود الذى كان الصينيون أول من اهتدى اليه على ما فيل وذلك بفضل استغلال ملصح البارود اونترات البوتاسيوم ، والفحم ، والكبريت وهى أواحر القرن (1 ألف حسن الرماح كتابا عن الاسلحة النارية، وملح البارود ، أشار الى اختراع ما يمكن تسميته بالقنبلة أو الطوربيد ، وذكسر بنضة تخرج وتحترق » (59) .

وأشار ابن خلدون الى ما يفيسد استعمال المدافع النارية بالمغرب العربى منذ القرن 13 خلال استعراضه لحادتة استيلاء السلطان أبى يوسف عسلى سلجماسة عام 1273 فقال «نصب عليها آلات الحصار من المجانيق والعرادات .

وهندام النعط القاذف بحصى الحديد ينبعث من خزانة أمام النار الموقدة فى العارود بطبيعة غريبة ترد الافعال الى فدوة باريها » •

رسرعان ما تعلم الاوروبيون هسذا الاكتشساف الجديسد ، فكتب مرقص جريكوس بياما بمسحوق ملح البارود والكبريت والفحم ، تحت التأثير العربى مى القرن 13 ، وعندما هاحم الفونسو الحادى عشر مدينة الجزيرة الخضراء مى جنوب الاندلس عام 1342 استعمل المسلمون ضده الاسلحة المنارية ، وكال حاصرا انذاك معه كونت دربى الادلى

الانجليريان، فشاهدا نتاتج هذا المخترع واستعماله واسرعا في نقل كيفية صنعه واستعماله الى بلادهم، واستخدمه الانجليز بعدد أربع سنوات في معركة كريسي (recy) (60) ضد الفرنسيين كما استعمله الفرنسيون قبلهم عمام (339) للدهاع عن كامبري (61) (2ambri)

ولا شك أن اكتشاف البارود واسنعلاله من طرف المسلمين في الشرق وفي الغرب الاسلامي كان له أهمية في تاريخ العالم دن جهة ، وتأتير على نهضية وروبا الحديثة سواء في الحروب أو في المشاريع العمرانية الهائلة والمختلفية الادواع والاشكان • كما أن تقدم المسلمين وتفوقهم في علم الكيمياء كان سببا في

<sup>(58)</sup> عاشيسور ، فضل العرب ، ص 42 .

 <sup>(60)</sup> نفس المصدر · ص 52 - 54 · وجلال مظهر · ص 343 - 351 ·

<sup>(</sup>ال) حيدر دامات ٠ ص ١٩١٠

حدههم لصناعات الدباغة ، واعسداد الجلود ، وتنقية المعادن ، وسببسا في الشهرة العالمية لحرير غرناطة المتمسوج الالوان ، وموصلي قرطبة الابلق ، ونصال طلبطلة · وما ترال المصطلحات العربية في هذا العلم كتيره في اللعات الاوروبية حتى اليوم ومن صمنهسا · الكحسول حتى اليوم ومن صمنهسا · الكحسول Alcohol وغيرهسا ·

وكان للمسلمين دور بارز وهام هي علم الطب والجراحة · فبعد أن ترجموا نراث اليونان الى العربية ، اهتمــوا دراسته وتطويره ، وتصدى لذلك حيل من العلماء خصص لهم ابن أبي صبيعة سحلدا خاصا من كتابه عيون الانساء في طبقات الاطباء ٠ للتعريف بهسم ، وقد انصبت جهودهم على تعديل الكثير من الحقائق الطبية ، وتصحيح غيرها ، واضافة أبواب جديدة في الطب والصيدلة ، لم يسبقهم اليها أحد قبلهم . وذلك في الوقت الذي كان رجال الدين ماوروبا يعتبرون المرض نوعا من الجزاء والعقاب الالسهى لا ينبغى للانسسان أن يعالجه بحيث اذا انتاب احد منهم مرض او حمى يهرع الى أقرب كنيسة أو دير اليه ، ويبقى هناك منتظرا حدوث معجرة تشفیه وروی اسامة بن منقد حوادت ودماذج كتيره توضح الفرق الكبير بين مستوى المسلمين الرفيسع في ميسدان

الطب ، ومستوى الفرنجة المنحط حتى لانسط مسادىء الطب خسلال الحروب الصليبية (63) ·

ومن أبرر اطباء المعرب والاندلس .
اعراد عائلة ابن رهر بمؤلفاتهم ، وابن
رشد ، وابن البيطسار المالقي ، وابن
الدراس البحائي ، وابن حرم الاندلسي،
وعيرهم ، الذبن ترجمت كتبهم عدة مرات
الى اللاتبنية منذ (1500 م الى منتصما
العرن 10 ، وطلت مرجعا هاما للاورونيين
في أبحاتهم الطنية طوان هذه العترة .

فابن اندراس أبو القاسم أحمد بن محمد المرسى ، استفر ببحاية في بحر العشرية السادسة من القرن السابسع الهجرى (حوالي 1252 ــ 1260) وتصدى للتطبيب في قصر الاماره ، واشتهسر بحبرته الواسعة في العلاج ، واستحضار الادوية ، مما جعل الامير المستنصسر بتودس يستدعيه اليه وبصمه الى هيئة اطباء قصره ، وله أرجورة في اسماء أدوية الطب المفردة المختلفة (64) ،

ويعتبر أبو القاسم الزهراوى القرطبي ( 936 - 1015 ) من الجراحين والاطباء الكبار ، بالعرب الاسلامي ، ابتكر عدة عمليات حراحبة دقيقة في العسون ، والولادة ، اهمها سحسق الحصاد في المنان ، ولروم سد به الاحسسام الحية والميتة ، وهو الدى افترح عندما

<sup>(63)</sup> نفس المصدر ٠ ص 55

<sup>(64)</sup> أبو العباس أحمد بن أحمد بن عبد الله العبرينى عنوان الدراية فيمست عرف من العلماء في المائة السابعة ببجاية · تحقيق محمد بن ابي شنب · ( الحزائر 1010 ) ص 45 – 47 ·

استحدام مساعدات ، وممرضات ، في حالات اجسراء العمليسات الجراحيسة للنساء ، لأن ذلك الدعى في نظره للرافة. والجنان ، والاطمئنان ٠

ويشتمن كتابه : « التصريف لمن عجر عن التاليف » المؤلف من ثلاثين فصلا . على وصف لاكثر من مائة ألة جراحية الكتير منها من صنعه هو ، كان لها أبله الاثر في الجراحة الاوروبية حاصة في القرن 10 (65) وقد قسام جيرارد الكريمودي بترحمة كتابه هذا في وقت مبكر ، وبقى درجعا وعمدة في الطب لاوروبا اكثر من حمسة قرون حتى عصر المبروارباري Ambroisepare المتوهى حوالي 1500 (66) ، وذلك في مدرستي سالرنو Salerno الايطالية ، وموذبيلي Montpellier الفرنسية ، الطبيتين (67)، و هو مقسم الى تلاثة اقسام ١) ـ الطب الداحلي ٠ ب) - والاقرباذين والكيمياء ٠ ح) - والحراحة (68) · ويقال أن مدرسة سالرنو التي اسسها اربعة أشخاص كان من بينهم واحد عربى يدعى عبد الله وحرف اسمه الى عفلة (69)

وتعتبر اسرة ابن زهر من العانلات المشهورة في ميدان الطب ، والعلسوم الطبيعية ، والكيمياء بالمغرب والاندلس ٠ والشال البلعومي ٠

كان طبيبا في قصر الحكم الثاني ، أنحبت سنة من مشاهير الاطباء كان كر واحد منهم علما على رأس القائمة في عصره ، نخص بالذكر ثلاثة منهم وهمم عبد الملك ابن محمد الايادي الذي درس بالاندلس ، ومصر ، والقيروان ، وأولى عنايته الطب • ومن بعده جاء ابنسب ادو الفداء رهر الذي أولع بالطب والعاو الطبيعية • وفي الاخير ياتي ابنه ابو مروان الثالث عبد المالك رهر الذي طارب شهرته الطبية في الاندلس كذان للرارى مى المشرق الاسلامى ١ لقسد امتاز آبو مروان او Avenzual کما كان دسسى في الغرب، بالتخصص دي دراسة الطب على عكس غيره الديسر حالفوا بين الطب والعلوم الاحرى ومرا تدوفسه في الطب الأكلينيكي بعسب الرازي (70) والف كتاب ، التيسد هى المداواة والتدبير » استحابة لرعبة صديعه وتلميذه العيلسوف ابن رشد سرح هيه في الاستشفاء ، والعسلا-والاحتماء (اتباع أعذبة الحمية) واهتم بدراسة الواع مختلفة من الاعدبة والادوية البسيطة ، والصحية ، وخلد ماتر هامة في وصف الامراض ، وترك تحليلات اثرت عنه في الورم المحرمي . والالتهاب التاموري ، والسن المعوى

<sup>· 260</sup> جلان مظهر ، ص 248 – 260)

<sup>(66)</sup> لوبون ٠ ص 519 ٠

<sup>· 155</sup> ملوقان · ص 154 مـ 155 ·

<sup>(68)</sup> زيغريد هونکه ٠ ص 277 ــ 29١ و 340 ــ 347

<sup>(69)</sup> د ٠ محمد كامن حسين ٠ ص (69)

<sup>· 300</sup> ص نورانت ج 13 مص 300 ·

وتدين له الحراحة باون فكرة عن ، كتاب الاعتماد » و « كتاب الابدان حراحة الجهار التنفسى ، وبتعليماته الدقيقة عن انتقال العطام ، والكسور ، وذد عارض جالينوس في أرابه التشريحية وبدلك الطبية وبذلك اصبح عصدا لاطباء أزروما الذين عملوا على ساء علم التشريع على اسس حديده في العسدن 16 ومسا بعسده ، ومنهم ديساليوس (71) . ونظرا لاهمية أرائه الطبية ترجم الاوروبيدون كتابه الى اللاتينية والعبرية منهذ القسرس ١٦ ، رعهرت اول طبعة لمه بالبيدقية عام 1.490م ال لها تأتير كبير في عالم الطب · ومن كنا الله زهر الاخرى ، كتاب الاقتصار عى اصلاح الاحساد ٠ الذي الفيه الي الامدر المرابطي أبي اسحاق بن يوسف الى تاشىھىن ، اتىاء وحودد بمراكش .

ويعتدر الطبيب ابن الحرار ( احسمد ابن ابراهیم بن آبی حالد آبو جعفر ) الدى عاش في القيروان حتى توفى عام 1004 م) ، من رواد الطب في العسرب الاسلامي ، تضلع فيه واتخذ لنفسيه عيادة لاستقبال الناس ومعالجتهم مى المصول الباردة ١٠ أما في فصل الصيف هانه يغلقها ويذهب مع الاساطيس الاسلامية الغازية في البحار لمعالجة الرصى ، والجرحى · وساعده ذلك على تطوير معلومات الطبية ، والصيدلية • ومن مؤلفاته الطبية قوت الحاضد م و « طب الفقراء والمساكين ، و « كتاب الاقرباذين » و

نرحم معطمها الى اللاتيبة وساءا البعض منها عي الاسكوريان ، ودرسندن، وياريس ، واكسفورد ، والحرام (7) ، وترحم الطبيب سنيمان Siephan كتاب الاقرادين بعنوان راد المساهر، ـــر Via Ticum Peregrinantis

ومن أبرر الاطناء الاهارقة الدين لهم دور كبيسر في اسداد الطب الاورومي بالمحبرة الطبية الاسلامية . فسطنطبس القرطاحيي الذي ولد بعرطاحية مي تويين حوالي عام 400 ه ( 1000 م ) • هد د فام بجولات واسعة مي السرق والعرب بعد أن قرود بالمعلومات الواسعية بعي مسقط راسه بتويس . ودلك من أحسن الاسترادة بالعلوم والمعارب ، تم رجع الى تويس ، ولطروف عامصة تبصر . واتجه الى صفلية واتحدد الاميسر النورماني روبير جيسكار الطعال cruscard كاتبا له مدة من الوقت ، نم اعترن منصبه ، واعنكف في ديرمونب كاسينو Monte Cassmo وأحد يهتــم بالتأليف والعرجمة س العربيسة الى اللاتينية في مندان الطب عبر أنه أهس دكر أسماء أصحاب هده المؤلفات ، وحاول أن ينسبها الى نفسه ، كما ال ترحمته كانت ردبئة · ومن الكتب التي ترجمها راد المسافريس لابن الحسيرار باسم Viancus وكتاب علي بن العباس باسم Pratica Pantegni وكتب الرارى ، واسمحاق سن سليمان

<sup>· 203</sup> \_ 202 و 245 \_ 245 و 202 \_ 203 ·

<sup>(72)</sup> زيفريد هونكه · ص 288 ـ 348 ·

الاسسرائيلى ، والف نحو 22 كتابا فى مختلف فروع الطب وطريقة الوقاية من الامراض ، والعلاج . طبعت كلها بين سنتى 1536 و 1539 (73) .

وقد اعتبر قسطنطين اول السرواد الذين قدموا الطب العربى الى أوروبا اللاتينية، وهو الذي فتح الطريق لجيرارد الكريموني ( 1114 ــ 1176 )، وأدى الى ظهور وقيام مدرسة وجامعة مونبيلي التي اصبحت فيما بعد احدى المراكز الهامة للثقافة بأوروبا الى جانب مدرسة سالرنو (74) .

ومن الاطباء الأخرين الذين اشتهر بهم الغرب الاسلامي وادوا دورهـــم بارزا . أبو بكر بن باجة السرقسطى . والطبيب على بن عبد الرحمن الطليطلى صاحب الشهرة الواسعة في طـــرق العلاج للمرضى • والطبيب الفلكي امية ابن أبي الصلت الداني الذي رحل الي القاهرة واعتقل عدة سنوات هناك من طرف الحكومة الفاطمية • ومن مؤلفاته • رسالة العمل بالاسطرلاب ، وكتاب الوجير في الهيئة ، وكتاب الادوية المفسردة ، وكتاب تقوية المذهن • وقعد نفى الى تونس واستقر بالمهدية والف لاميرها عدة كتب ٠ والطبيب الفيلسوف ابو بكر ابن طفيل صاحب رسالـة « حي بـن يقظان » و « أسرار الحكمة المشرقية »

و « الارجوزة الطبية المجهولة » و « رسالية في النيفس » • والطبيب الفيلسوف ابن رشد الذى نكبه المنصور ونفاه الى قرية اليشانة مدة من الزمين قبل أن يسفر الى مراكش والطبيب الفيلسوف أبو عمران موسى ابن ميمور القرطبي الذي عاش بالاندلس ، شـــم بمراكش ، ثم بالفاهرة ، حيث تــولى مهذة الطب للقائد الاسلامي الكبير صلاح الدين الايوبي (75) • والطبيب الكاتب والوزير لسان الدين ابن الخطيب الدى نشر رسالة عن العدوى وانتشارهــــا بواسطة الاتصال والاختلاط بالمرضى وذلك عام 1348 م ذلك العام الذي كال أكسر هولا وفضاعة في الامراص والاوبئة (76) .

هكذا يتضح أن الطب الاسلامي قدم لاوروبا فوائد كثيرة كان للغرب الاسلامي دور بارز فيها من ضمنها الكتب الجامعة التي تناولت معظم فروع الطب ، والماده العلمية الغزيرة المتعلقة بالطب الاكلينيكي، والمعرفة الواسعة للعقاقير والادويا المركبة والمفردة ، والخبرة الواسعة في ميادان الجراحاة ، ونظام

وقد اثبت الباحثون الاوروبيون المسهم أن الدورة الدموية التى يدعى الايطاليور أن مكتشفها هو ميقين سيرفيد الايطاليون

 $<sup>\</sup>cdot$  226 – 223 ص الدنى : ص  $\cdot$  226 – 236

<sup>· 191</sup> ـ 184 مظهر · ص 184 ـ 191 ·

<sup>· 342</sup> \_ 340 ص 340 \_ 342 (75)

<sup>· 269</sup> منفس المصدر · ص 263 م 269 (76)

<sup>· 302</sup> \_ 209 محمد كامل حسين · ص 209 \_ 302 (77)

Served المولود في فيلانوفا Served من اعمال ارغون عام 1509 ، انملل اكتشفها في الحقيقة والواقع الطبيب العربي ابن النفيس البصري المولود عام 1210 والذي كان كبير الاطباء في مصر عشرات السنين ٠٠٠ وعنه اخذهلا القتبسها ميقيل ، ونسبها لنفسه (78) ٠٠

وفى ميدان علم النبات برر ابس البيطار المالقى ، وأبو العباس الاشبيلى الذى اهتم بدراسة أنواع النباتات المختلفة التى تنمو فى المنطقة الممتدة بين المحيط الاطلسى والبحر الاحمر .

ويعتبر أبو محمد بن البيطار المالـقى ( 1248 \_ 1190 ) رائد هذا العلـم الى حانب خبرته الطبية ، تنقل في عواصم الإنـدلس الكبـرى ، وبـلدان المغـرب العربى ، ومصر والشام ، واهتم بدراسة الاعضاب والنباتات الطبية والصيدلية ، حتى لقب في مصر برئيس العشابين ، وبالطبيب الحـادق ، والعشـابات البارع (70) ، وعني بذكر ماهيـات الابارع (70) ، وعني بذكر ماهيـات واصلاح صررها ، والمقدار المستعمل في راصلاح صررها ، والمقدار المستعمل في رالبدن منها عند عدمها ، ووصف ما يقرب ملى ملى ملى الملاقا قبل ذلك ، وحلل تركيباتها معروها اطلاقا قبل ذلك ، وحلل تركيباتها معروها اطلاقا قبل ذلك ، وحلل تركيباتها

الكيمياوية وخصائصها العلاجية وطرق استحدامها ، ورتبها ترتيبا ابعديسا ، وذكر أسماءها بعدة لغات (80) ·

ومن كتبه التي الفها مي هذا الميدان كتاب الجامع في مفردات الادويسة والاغذية ، وكتاب المعنى في الادوية. وكتاب الاقرماذين ويعتبر كتابه الاول. موسوعة كبيرة ، غزيرة المادة ، عطيدة الهائدة، بقيت مرجعا وحيدا لاوروبا حتى القرن 16 وما بعده ، وحعلت ابن البيطار من عظماء علماء النبات ، لانه جمع كل ما ذكسره جالينسوس وديسقسوريدوس اليونانيان وكل ما عرفسه المسلمسون قبله . وترجمت أجزاء من كتابه الجامع الى اللاتينية ، وطبعت في البندقية عام ۱۶۹۸ ، تم فی باریس ، وکریمونـــا ، والمانيا بعد ذلك (81) • وترحمه لوكلس كاملا وطبعه في باريس عنامي 1877 · 1881 \_

وكما اعتبى ابن البيطار بعلم البياتات اهنم أيضا بوصف كتير من الساواح الحيوانات التي تستخلص منها بعض العقاقير العلاجية (٤٤) والى حاست نشاط ابن البيطار وغيره في علايات والحيوان نجد علماء احريات بالعرب الاسلامي يهتمون بدراسة انواع الترب ، والاسمده ، وعلى راسها

<sup>(78)</sup> هونکه ص ۲۰ و ۲۶۰ ـ 276 .

<sup>(79)</sup> د٠ محمد كامن حسين . آثر العرب والاسلام ٠ ص ٤٤٤ - ٤٤١٠ .

<sup>(80)</sup> زيعريد هونكه · ص 322 ــ (32 · طوقان ص 81٪ ــ 221 ·

<sup>(81)</sup> جلال مطهر · أثر العرب · ص 273 -- 275 ·

<sup>· 246</sup> محمد كامل حسين · ص 246

ابو زكرياء بن العوام الاشبيلى هى القرن 11 م · الذى المه « كتاب الفلاحية » ووصف فيه طريقة ررع ٢٨٪ نوعيا مين النباتات و 50 نوعا من الاشتجار المتمرد، وشرح طرق التطعيم ، واغراض الامرابي هى الفلاحة ، فجاء كتابه اكمن البحسوب مى العصور الوسيطى، وبفيت اهميته حي القرن التاسع عشر مما دهع كليمان مودر المي ترجمته وطععه في داريس عسيام المي ترجمته وطععه في داريس عسيام

وهى ميدان الحغرافية ، كان هصب المسلمين عظيما على اوروبا ، لانهسم نقلوا ترات اليونسان ، الجعسراني واعتكفوا على دراسته وتطويسره هصحوا الاخطاء الموجودة به ، واصافوا له معلومات وخصابص جديدة ، بفضس رحلاتهم الكنيرة ، ومشاهداتهم الواسعة خلالها لتلك البلدان والامصسار الستى راوهسا .

ومن الرحالة المسلميس بالعسسرت عكلفه دوضع كتاب لمه في هذه الماده الاسلامي ، ابن بطوطة ، ومن الجعرافيين المحرد بسرعة ، وسماد « نزهة المشتاء اللامعين ، الشريف السبتي الادريسي، في ذكر الامصسار والاقطار والأفاق » (85) الذي اسبهم هو رغيره بحهد كدير وقعان والبلدان والجرز والمدائن والأفاق » (85) في بناء علم الجعرافية ، وفي انسراسه واصبح يعرف بالكتاب الرحاوي سند بالمعلومات والبحوت النافعة التي استفاد الي روحر فيما بعد ، وقد روده الادريسي منها الاوروبيون ، وترحموهسسا الي بحوالي سبعين خريطة كانت أحسر سما عاتهم اللاتينية والاوروبية الحديثة ، حرائط الجغرافيين السابقين لمه ، وحصوطن ألمسلمون في هذا الميدان ، كما في دين الجعرافية الوصفية والفلكية (80)

عيرد ، أساتذة أوروبا عدة قدرون رحاءت المعلومات التي توصلوا اليها هي عين الحقيقة ، أو عريبة منها ، في حين أحطا بطليموس الاستكندري ، وكذب عيرد من علماء الاغريق ، في تقديد طون البحر المتوسط بحوالي (400 عرسدا على عكس المسلمين (84) ،

ويعتبر النسريف الادريسي ( ١١١١ ـ 115b ) رائد الجعراهيين المسلمين في العرب الاستلامي ، ولمد في مدينة سنت عالمعرب الاقصى ، واعتكف على الدراسية والتحصين ، تم فام بعدة رحسلات الى الاندليس ، وبلدان المعيارت العيارتي رحنوب فردسما ، وايطاليا ، واليومال وأسيا الصعرى ، وحتى انحلترا ، وهي الاخير استقر به المقام عى باليرمـــر بصقلية ، وحظى بالتقدير لدى ملكها روحر التاني Roger II - 1511م). بفصل ببوعه وتضلعه في علم الجعرافا. عكلفه دوصع كتاب له في هذه الماده الحرد بسرعة ، وسلماد « نزهة المشتان في ذكر الامصنار والاقطنار والأفناد و البلدان والجرر والمدائن والأفاق ، (85)، واصبح يعرف بالكتاب الرحاوي سده الى روحر فيما بعد ٠ وقد روده الادريسي بحوالى سبعين خريطة كادت أحسر س حرانط الجغرافيين السابقين له وحمه

<sup>(83)</sup> ديورانت ج ١٦٠ ص 358 ٠

<sup>(84)</sup> عاشور فضّل العرب · ص 44 - 45 ·

<sup>(85)</sup> ديورانت · ح 13 · ص ۶۶ · طوقان · ص 197 ـ 200 · 85)

۲۵۱ م ش کر آمرر دراث الاسلام من ۱۹۱ – ۱۹۵ ۱۹۵ میراث

و عدم الارص الى سبعة أقاليم عرصية ، ررصع خريطة جامعة للكرة الارضيئ سمها على كرة من الفضة ورنها 1800 اوفية ، وخطط عليها تلك الاقاليم السنعة التوارية عرصايا ابتداء من حاط

٠ لاستـواء (87)

ولاهمية كتاب الادريسى اعتسسني . لاوروبيون به فترجموه الى اللاتيبية في ردَّب ملكر وطبع في روما عام 1619 لابل مره بصورة محتصرة ، وبقى مرجعا نعلماء أوروبا الحعراهيين طوال ثلاثية قرون وزيادة

رهد أشار الادريسي الى ما يثبت أن مسلمى الغرب الاستلامي كانوا أسبق في التشاف أمريكا ، وعبور الاطلنطى ، س كولومبوس ، ودلك عند حديثه عن الاحوة المعروريل الذين حسرحوا مل اسمونة واتحهوا الى المحيط الاطلبطي عربا حتى اكتشفوا أكثر من جريرة (88):

وحتى عاسكو داجاما الايطالي لمسم يستطع أن يصل الى الهند عبر سواحن اعريقيا الشرقية الابقصس الملاح العربى شهاب الدين بن ماجد الذي لا يشير اليه الاوروبيون ، وقد اندهش فاسكــو عندما وجد لدى ابن ماجد اصطرلابا من النحاس، وخريطة بحرية دقيقة، وعددا من الادوات البحرية الهامة ، بينما هو

لم یک یملك سوی اصطرلات حشیم صعیر واغیر دقیق (89) ۰

ومما سباعد المسلمين بالمعرب والشرو الاسلاميس ، على تطوير علم الجعر أهدة. رفدون الملاحة البحرية اهتداؤهم اسدد وقت مبكر ، من نهصتهم ، للبوصلية او بيت الابرة واستعلالهم لها استعلالا علميا ، رغم أن مبتكريها الأولين هـــم الصينيون على ما هير ، وعر المبلمين ذهله الاوروبيون الى أوروبا ليستعل بعد دلك في النشباط البحري الاوروبي أواحر العصار الوسيط ومطلم الحديث وليس صحيحاً ما قيل من أن المسمى فلافتوجبودا الأبطائي الإسالقي هو الذي أحثر عهده الآلية ، رعيم أن كدرامرر يتمين الى بالك (١٥٥) ١٠لان بطرس فدون ساريكور Petrus Ven Maricourt هو الذي بدَّن عن العرب عام 1269 ، معلوماتسية عسسن المعداطيس ، وعن كيفية استعمال الموصلة التي اسار اليها الادريسي في كتابسه قبل ذلك مى العرب التامي عشر ، وادحى الاوروبيون استعمالها الى أوروبا ، واشار اليها ماريكور هي رسالة حاصة malal epistole de Magnete e e e e e بحوالي خمسين عاما ، اي حوالي عام 1320 اكتشف فلاهيوحيوبا النوصلسة كما رعموا ، وهي الحقيقة احد استرار استعمالها من عدره (۱۱۱) "

 $<sup>^{\</sup>circ}$  120 - 11 مطهر  $^{\circ}$  حن  $^{\circ}$  120 - 237 مطهر  $^{\circ}$  حن  $^{\circ}$  11 ماء  $^{\circ}$  370 م

<sup>(88)</sup> أحمد أمين ظهر الاستلام ح ر ص 203 ـ عدد ا

<sup>(90)</sup> كرامرز · ص 152 - 153 -

<sup>(91)</sup> ریغرید هونکه ۰ ص 47 – <sup>۴۸</sup>

<sup>(89)</sup> زيعريد هونكه · ص 416 ــ (42 · كرامر ، قراك الإسلام · س ١٥٥ ــ ١٥١ ـ

ومتلما انتفع الاوروبيون بتسسرات الادريسي الجغرافي المغربي ، استفادوا أيضا من تراث الحسن بن محمد الوران الرياني ، أو ليون الافريقي ، الذي الف المتدحمة الشريسف الادريسي في القرر كتاب : وصف افريقيا ، فاعتمدوه عدة قرون للتعرف على شمال هذه القارة · تمييرا له عن رقائق الحلد لانه يصمه وعد كتبه الحسن الوران بالعربية شم ترجم الى اللاتينية ، عندما كان مقيما بالفاتيكان خلال بابوية ليو العاشر (92) وبقى هذا الكتاب مرجعا كذلك لاوروبا حتى القرن التاسع عشر • وما تـزال حتى اليوم مصطلحات بحرية وتجارية في اللغات الاوروبية مش · Admiral من أمير الماء (البحر) و Arsenal من دار الصناع (صناعة)، و Felouque من الفلك ، و Calfate من القلفطة، Boussol من البوصله ، و lare من طرح السعينة، و Fregar من الفرقاطة ٠ وغيرها (٥٤) ٠

وفي ميدان الصناعة ، كان للمعرب مصوري شمان غرب استانيا · وكان الاسلامي دور بارر في تعريف الاوروبيين بعدد هاذن من الصناعات وفنونهـــا كسالورق ، والنسيسج ، والمسرف ، والرحاج، والسكر، والبارود، والزخرفة، وعدر هـــا ٠

فصناعة الورق الستى احترعهسسا

عن طريق مسلمي الغرب الاسلامي ٠ وكان لمصنع شاطبة الاندلسى ، شهره واسعة في صناعة الورق الحيد السذي 12 م ، وأطلق عليه اسم رقائق القماش من أسمال القطن ، والقنب ، والكتال . بدلا من الحرير • ومن الاندلس وصقلية. والمغرب العربي ، انتقلت صناعة الورق الى ايطاليا ، وباقى أوروبا ، وأقيم أور مصنع في فبريانوا بايطاليا عام 1276 . ثم في بادوا عام 1340 ، ثم في المانيا بعد ذلك (94) ، وساعد ذلك على تطوير التعليم وتوفير الكتاب

وقد تعرف الايطاليون على صناعته عندما كانوا يترددون على الانسدلس مي الفرن 12 ، حاصة الذين كانوا يذهبون الى ريارة قبر القديس يعقرب في سانتیوغادی کومبوستیلا Santiogadi

ذلك سببا في انتشاره بايطاليا ثـم مي اوروبا (95) • وحتى القطن الدي يستعر سى صناعة الورق اردهرت زراعته في بلدان المعرب العربي والاندلس وصفلية ومن هناك النقل الى باقى بلدان أوروب العربية ليستغل في صناعية السورو الصينيون أول مرة ، وصلت الى أوروبا والنسيج كذلك (90) • وكان بفساس

<sup>· 318 - 317</sup> صحمد محمود الصياد: آثر العرب والاسلام · ص 317 - 318 ·

<sup>(93)</sup> السبير ارنست باركر: تراث الاسلام · ص 96 ـ 98 · لوبون n ص 441 ـ 442 ـ 441

<sup>· 340</sup> مظهر · أثر الاسلام · ص 337 ـ 94)

<sup>(95)</sup> حيدر بامات ٠ ص ١٥٥ ــ ١٥٥ ٠

 <sup>41 – 32</sup> ص عربید هونکه ۰ ص 32 – 41 .

وحدها حوالى 400 حجرة لصناعسة الورق، وكذلك الامر في طرابلس الغرب وبجاية ، والقيروان · ومسلمو الغرب الاسلامي هم الذين عرفوا أوروبا بزراعة فصب السكر، وصناعة السكر، أو الملح الهيدي ، الذي كانت صناعته شائعسة هي المعرب الاسلامي ، مشر طرابلس الغرب، والقيروان، وبجاية ، ومراكش، وهاس ، وعواصم الاندلس الكبسري ، أوروبا ، وغربها ، والى جزر ماديسرا حوالي عام 1420 ، وجزر الكناري حوالي عام 1420 ، ومن هناك انتقلت الى العالم عام 1503 ، ومن هناك انتقلت الى العالم عام 1503 ، ومن هناك انتقلت الى العالم الحديسة (97) .

وقد اشرنا في السابسق الى دور المسلمين في العرب الاستسلامي . في صناعة البارود ، نظرا لخبرتهم الواسعة هي علم الكيمياء والطبيعيات ، ونصيف منا دورهم في صناعة الرحاح ، والخرف مصدن المغرب الكبسري . والانتداس ، وصفلية ، وفي نقلهما بعد دلك الى اورودا باشكالهما ورسومهما المحتلفة ، ورخرفتهما الحميلة التي كان يستعسب ورخرفتهما الحميلة التي كان يستعسب فيها حدى الخط العربي حاصة الكوفي ، رتارت اعجاب الاوروبيين الذبن فلدوا بلك بشكن واسع ما تزان بعص أتباره حتى اليسوم في بعص التحدي .

والصلدان (۹۵) ومن تجايية تعليم الاوروبيون صناعة الشمع وتعدوها لي أوروباً ، وأصدحوا يطلقون عليه استم هذه الدينة Bongie (99) .

فى الواقع ال كترا من الكتاب العرب فى الدرن العاشر المدلادى المهاسدون دوجود مجارة مردهرد بين شرب سمال الدريقيا من حهة ، وبين كن عن البددية، واحالم رياليرمو ، من حهة ، مرى تحمد المدينة المادرد، تحمل سيوبها الستابر الحريرية البادرد، والاوشحة السيوداء والارباد باب الالوال السماوية الحائلة، وسيلال سيكر طرابلس العرب واكماما من القدروان وسيوسيا الفائلة وطرابلس العرب ، الى اورودا الها دحم عرية شائفة نستةر بعد طوات مديد هو

<sup>(97)</sup> جلان مظهر · ص 331 ـ 334 · زيعريد هونكه · ص 44 ـ 31 ·

<sup>(98)</sup> كريستى تراث الاسلام · ص 96 - 90 ·

<sup>(99)</sup> الجيلالي ٠ - ١ ٠ ص 28{ ٠

<sup>(100)</sup> حيدر بامات · ص 106 ـ 108 ·

مونت كاسيدو Monte Cassino وفي الحضارة الاسلامية من جهة ، وعن دورد اديرة شبه الجزيرة الايطالية، وكنائسها، بدليل انها لا تزال حتى يومنا هذا (١٥١) •

الغرب الاسلامي ، وجهوده في بناء بخطوات عملاقسة ٠

في تحضير أوروبا ، وتأثيره في تطورها وتقدمها ، بما قدمه لها من أسس حضارية هامة ، حية ، ومتنوعة، بعثت هذه لمحات مختصرة ، عن مركر هذا فيها دماء الحياة ، ودفعتها الى الامام

(١٥١ زيغريد هونكه ٠ ص 32 ٠

#### بعض مراجع البحث المتمدة

- أثر العرب والاسلام في النهضة الاوروبية ·

اعدت الدراسة باشراف مركر تبادل القيم الثقافية بالتعاون مع منظمة الامسلم المتحدة للتربية والعلوم والثقافة (اليونسكو) ١٠ (القاهرة - 1970) ١٠ 466 ص

- أرنولد (سيرتوماس) .

تراث الاسلام • تعريب فتع الله (جرجيس) • ط 2 (بيروت ـ 1972) • 616 ص - اميسن (احمد):

ظهر الاسلام · ج 3 ( القاهرة ـ 1973 ) ·

ـ بوعزيــز (يحيى):

جهود الجزائر الفكرية في موكب الحضارة العربية ٠ الاصالية ٠ عدد 19 ( الجيزائير \_ مارس \_ ابريل 1974 ) ص 278 \_ 30I ·

-. حيدر بامات ( ج· ريقوار ) :

مجالي الاسلام • ترجمة رعيتر (عادن) • (القاهرة ــ 1956) • 450 ص

ديسوراند (ول):

قصة الحضارة • ترجمة بدران ( مصمد ) • ج 13 و 17 ( القاهرة - 1964 - 365 \_ 398 · ( 1966 \_

- زكريا ( المهندس زكريا هاشم ) .

غضل الحضارة الاسلامية والعربية على العالم · ( القاهرة ـ 1970 ) 610 ص ·

ے شکری ( د محمد فؤاد ) ۱۰ انیس ( د محمد )

أوروبا في العصور الحديثة · الجزء الأول من النهصة الايطالية الى الشورة الفرنسية ( القاهرة - 1956 - 1957 ) · 255 ص ·

\_ طـوقان (قدرى حافـظ):

العلوم عند العرب • ( القاهرة ـ 1960 ) • 238 ص •

\_ عاشور ( د٠ سعيد عبد الفتاح ) ·

1) فضل العرب على الحضارة الاوروبية ٠ ( القاهرة - 1957 ) ٠ 107 ص ٠

ب) أوروبا العصور الوسطى · ح 2 · نظم وحصارة · ( القاهر: \_ 1954 ) · 316 ص ·

- عاشـــور (د· سعيد عبد الفتاح) · انيس (د· محمد)

النهضات الاوروبية في العصور الوسطى وبداية الحديثة · ( القاهرة ــ 1959) · 202 ص ·

\_ العبـادى ( عبد الحميد ) .

المجمل في تاريخ الاندلس • ( القاهرة - ١٩٥٨ ) • 216 ص •

\_ العقـاد (عباس محمد):

اثر العرب في الحضارة الاوروبية · ط 4 · ( دار المعارف بمصر \_ 1065 ) · 170 ص ·

ـ عنـان ( عبد الله )

ا) دول الطوائف منذ قيامها حتى الفتح المرابطي ( القاهرة ـ 1000 ) 407 ص .
 ب) عصر المرابطين والموحدين في المغرب والاندلس . مجلدان . ( القاهــرة ـ 1964 ) 566 ـ 806 ص .

- الغبريني (أبو العباس أحمد بن أحمد بن عبد الله) -

عنوان الدراية فيمن عرف من العلماء في المائة السابعة بنجاية · تحقيق بن أبي شنب ( محمد ) · ط x ( الجزائر 1910 ) · 8 x x y y

\_ كوبلانـــد ( ج٠ و ) ٠ فينوجردوف ( ب ) ٠

الاقطاع والعصور الوسطى في غرب أوروبا · ترحمة زيادة ( محمد مصطفى ) ط 2 ( القاهرة ـ 1958 ) ن 140 ص ·

ـ لوبون (غوستاف):

حضارة العرب • ترجمة زعينر (عادل) • (القاهرة ـ 1001) • الآن ص •

- سالمدنى (أحمد توفيق).
- - مظهسر (جلال) ·

أثر العرب في الحضارة الاوروبية بهاية عصر الظلام وتأسيس الحضيصارة الحديثة (بيروت ــ 1967) • 439 ص •

\_ هونكـــه (زيغريد)

شمس العرب تسطع على الغرب ١٠ثر الحصارة العربية في أوروبا ١٠ ترحمية بيصون ( عاروق ) ، دسوقي ( كمان ) ١٠ ( بيروت ــ 1964 ) ١٠ ( 50 ص ٠

- ـ يعفــوب (جورج)
- أثر الشرق ترجمة على ( فؤاد حسنين ) ( القاهرة 1940 ) •
- De Lambre (M) · Histoire de l'astronomie du Moyen Age (Paris 1819)
- Renan (Ernest) Averroes et l'Averrossme (Paris 1866).



## مجهودان المسلمين في علم الجغرافي



\_د.عبدالقادرهلیمی آشاد ۱ خبرا میارحامده الداز

### 1 ـ المجهودات الجفرافية السابقة للاسلام مقدمسة :

لفهم مدى مساهمة المسلمين في نطوير ومن ماهيه المحد علم الحغرافية بجب البحث فيما وصل وان ليس هناك باليه هذا العلم فيل ظهور الاسلام سنة الذي لا يمكن ان بأ 570 م ، الموافقة لميلاد الرسبول عليه منه اد كما بقال . السلام أو لهجريه سنة 622 م . وذلك وسل لمن يدعى في حيى يمكن التمبيز بين ما هو موروث علمت سنة وما هو مستحدت ، أو ما كان لهم وما كما أن لسبب كل ومحة كامله ولسبد

والحقيقة العلمية الدى لا يبكرها الساحبون هى ان كل علم من العليوم مهما كان نوعة أو سعية هو عبارة عن ارت بسرى لحلفات متواصلة من الانعاث والبحارب التى اجراها الانسان ولا يزال بجربها بغبة الوصول الى التفسير الخالص والصحبح لمركب الحياه المعقدة ، وهذا العمل المستدر بابح عن ان البحت عن المعرفة من طبيعة البشر بيل هو حيزء

منه مند نشاسته الاولى ، ولا نمكن أن ينحلي عنه طالما نفي حيا ·

ومن ماهیه البحث انه شدند التنوع وان لیس هناك بحث نصف بالكمال الدی لا نمكن ان بانی بعده بحث اصبح منه اد كما نقال .

فسل لمس بدعى في العلم معرفة

علمت سيما وعابت عبك اسياء

كما ان لسبب كل بنائج البحث صحيحة صحيحة كاملة ولسبب كلها مخطئة خطأ كاملا ، بل ان يسبه الصواب والخطئة تخيلف باحيلاف الزمان والمكان والمركب البسرى أو انها خاصفية للظيروف الطبيعية والبشرية التي احريت فيها هدد الانجاب وهي ظروف كنبرا ما دفعت بالإنسان الباحث بحو وجهة معينة .

والانطلاق من هذه المقاهيم بدفع الى المول بان علم الجعرافية مثلة مثل سائر 145

نقيه العلوم بجد وصوله في الانسسان قد علمت الانسان العربي اشياء كثيرة لم الاول الذي ولا شبك أنه فكر أول ما فكر علمها أنسان بحر أيجي مثلا - فشمه فيما بحيط به من اشياء وحاول تفهمها الجزيره العربية كثيرة القحط ، عديم أو أن بعد لها نفسيرًا • وعندند أصاب بعض المراب واخطأ مسترات أخستري ، وبتفادم العهد أدن البكرارات في التعكير والنامل الى نشأه ما بعرف بسلسك المجارب والمعرفة المي بنبب عليهسا العضارات القديمه مشدل حضارات بلاد ما مين الرافدين واليمن ووادى النيل وبعر أبحه وسننفرض بابجاز فيما يلي الى الجانب الجغرافي الذي ورثه المسلمون من هذه العضارات .

> 1 \_ الجغرافية عند العرب في الجاهلية : ولعل شبه الجزيرة العربية بموقعها العلكى كاب بمثل منذ القديم منطقة الاحتكاك والانصال للحضارات القديمة الني ازدهرت في شرفها وفي غربها ، بل كدلك في شمالهسيا وفي جنوبها ، والمنطق يفرض ان نغول ان العرب لــم بفوموا بدور الوسيط فقط سل كانت لهم آراء وردت في اشعارهم ، آراء منها ـ المقتبسة ومنها الاصيلة التي ولا شك انها اضافت معلومات لا بأس بها الي علم الجغرافية •

كما أن الانصاف يفرض أن نقول أن البيئة الطبيعية لشبه الجزيرة العربية

الانهار . فلبلة العيون ، نادرة الامطار . فقيرة الاعشاب لذلك علمت ساكنها طول الدرابة ودوام النفقد في بطون الاودية عن منابب الشبجر ، والطواف للبحب عن موافع القطر والكلأ لعلف دوابسه ولتلمية سائر حاحياته ٠

ولا سك ان هذا التجوال المستمر ود اكسبه خبرة في تحديد المواقع ومعرفه المواضع وفهم الانواء ، والتمييز سين السحب المطرة وغير المطرة ، والتفريق ىين البرق الحلاب عن سواه , ووصف الرباح وخواصها ، وادراك ما بعقبها من حوادت ، من غير اسناد الى آلسة حديمه ، بل كانب فنوة شمنه للبراب والنبات كنيرا ما أهدنه الى مواقع المباه حتى ولو كانت في باطن الارض ، وفوه نصره وبصيرته لعركات نعض الحيوانات المرية والطيور المعينة قادته أو أرشدته الى معرفة اعسياء كثيرة , منها على الاقل معرفة بقاع المياه والعيون والاعشاب هذا بن جهة وبن جهة أخرى فأن هذه البيئة الجذب العرامية الاطراف والواسعة الارجاء والمتيهـــة في بعض

: لاحمان قد دفعت بالعربي الى كئسرة عليهم القرس ، وهجرة التمنين بعد ان البرحال الذي يفرض بدوره على الانسان حربت السمول سدهم المعروف سيسد الاسترشاد ينعض المعالم ، لذلك نظر إلى مازب الع ٠٠٠ ولا شك أن سكار شيه سبطع الارض نهارا للاسترشاد بحبالها ووهادها وبلالها الني جاءت في اشعاره. يم ويب وجهه بعو السماء ليلا وراح سعب عن طلسوع وافسول كواكبها ، وحركات بحومها , وهنا حاول الربط بين ما نجري في السماء وما بجري على الارض في اقامته وظعته ، وفي مكاسبة ومعاشبه . وفي سنائر منصرفاته من غزو واستناحة والتجاع وتحارة ، بل ذهب الى العد من ذلك حيث حاول الربط بين حوادث الارض وما بحرى في السيماء في بحنه عن المستقبل والطفر بالمقصود والمطلوب فأمن بالسيجر والكهبوت . واعتقد في الارواح الخفية مثل الحن واللاهوب

> للك عن الملامح الاصيلة التي سلكها علم الحغرافية عبد سكان شبه الجزيرة العربية لكن هذه الملامح لم تكن خالبه مما وصل اليه الانسان مي الحضارات العربقة منل بابل وأشور واليمن وفارس حب بحدثنا الباريع أن هناك هجرات عديده كان فيها الإنسان المغلوب ينجأ الى دبار العرب مثل هجرة الآشورين الذان فروا من بلادهم بعد أن تغلب

الحزيره العربية فد تعلموا الكسير أو الفسل من عولاء البارحين . فاحذوا مثلا عن الآشورين اسماء عديده من النعوم . وتعلموا منهم موافع الاتراج ومبازلها . وحساب السنين والشبهور . كما ولا شك ابهم فكروا في شكل الارص وابعادها وتعلموا اشتاء أخسري في رجلاتهم المحاربة بين الشمال والحنوب

عذا بأبحار عن مدى مساهمة عسرت الحاهلية في نطور علم الحفرافية الندى حاء في استعارهم ومعلقاتهم وأيامهسم المسهوره . وهي مساهمة محدوده ادا ما فوريب ينا وريبه المسلبون مسين الحصارات القديبة

#### 2 - الجغرافية عند المصريين والبابليين:

لفيد حساول المصربون والبابليون القدماء في عصور فحير النازيخ معرفة سر الكون والعوادث التي بجري بـــه ٠ وظنوا أن العالم على شكل مستطسل واعتقد المصربون أن مصر هي وسيط الديبا وبالمبل اعتقد الباطبون الذيب زعبوا أن العراق وسط الدنيسا وأد الارص قد استلخب من النعر أو المحيط وأن السماء الني تعبط تهسيده الارض

كامنة وراء المحيط - ولعل السبب في ذلك يرجع الى الله البابلي والمصرى في نلك الفترة المبكرة من التاريخ لم تكن له انصالات الا بجيرانه أو بمحبطب المعمور . لذلك ظن ان العالم ينتهى حيث انتهى به الطواف وان كان طوافه هذا محدودا نظرا لصعوبة السفر وركوب المخاطر لمن حاول ان يتجاوز الحسدود المعمورة ، فالمصريون القدماء مثلا لم بعرفوا أكثر من بلاد العبشة وبونـت جنوبا ، وبلاد كوش غربا ، وبلاد اليونان شمالا وما بين الرافدين شرقا • أما الباللبون فلم بتركوا لنا آتارا قسمة عن البلدان التي كانت تمتد الى الشرق منهم منل بلاد الهند والصين • لكن هسذا لا بمنع من القول ان كل من المصريبين والبابليين قد ساهموا مساهمة قبمة في تطور علم الجغرافية بمفهومه الواسع ، ذلك أن علم الجغرافية لا بشمل حانب الاسمكشافات ومعرفة البلدان فقط مل له الجانب العلمي البحب مل الجانب الرباضي والفلكي والاستصلاح الاقليمي والتنظيم العمراني ولقد كان كل مسن المصرى والبابل بارعين في هذا المبدان حيث جاءوا بنظريات عديدة واستعدثوا علوما جديدة كانت نورا واستنارة لمن وبذلك جاب سواحل شمال افرنسا

نظهر على شكل قبة تتحكم فيها قوة خفية جاء من بعدهم ٠ اذ هم الاولون الذين ابدعوا في حساب السنة وقسموها الى اننى عشر قسما بحسب ما كانت لهم من معلومات بالنجوم وفيضانات النيل ودجلة والفرات ، ورسميوا خرائط استغلال الارض والملكيات . ورسوما بين الابعاد بين النقطتين أو الاقليمين وطرق سفرهم وينقلاتهم البريسه والبحرية .

#### 3 - الجغرافية عند الفينيقيين:

لقد اشنهر الفينيقيون بركوب البحر وطول الاسفار للنحارة والبحث عسن الرزق ، وهذا طبيعي في الانسان الذي اذا اكتمل عفله راح ببحث في نفسه ثم في بنئنه تم في البيشة المجاوره لسننه الخ ٠٠٠ فالتاجر الفبنبقى هو حدزء لا سحزا من الحضارة المصرسة وحضاره بلاد ما سي الرافدين أولا وقسل كل شيء ، لذلك راح انسان حضاره النسرق الاوسط المملة في الفينيقي الذي بعد ان اكتسب خبرة معلبة كصناعة السفن وصبط النقط . وحساب الانعاد راح طبيعيا يبحس عما وراء عالمه المعروف • فخرج من فينيقيا نحو الغرب وركب البحر المتوسط مسن سواحله الشرقية قصد المعرفة لسواحله الغربسة

السواطيء لشبه احزيره استريا ويلاد العال ، بل حاول أن يخرج إلى المحيط الاطلسي . حيث فام بأول رحله ناريحيه الى السواحل الغرابة للقاره الافراهلة ا راعمي بدلك رحية هايو Hanno الدي الحر من مدلية فرطاحية سنة 520 ق٠م سوحها بحو العرب فعس مضيق حسل طارق بم بوحه حنوبا على طول السواحل الاطلبطية إلى أن وصيل إلى الجزائير الحالدات ومنها بابع سيرة حتى مصب بهر السنمال وفيل دون دلك . لكن هده احهاب اصبحت بمرور الزمن كفاعده منها حرج المنتفنون في عديد منس الرحلات الاستكسافية صوب الحسبوب رربها وصلوا حبى بالد الكامرون ف ولفيا دون هانو رجلاته هده على ليوح وصبع في معبد بفرطاحية فيسه دكسير عجابب وعراب الطبيعة والمشاكل التي المرصب سبيلة . وهي مشاكل لسم سميم من الحمال والمعميمات .

وسس عدا العرص السريع يحلص الى اعلى في ان أعلى في فيد أدوا دورا عاماً في مندان الكنيف الجعرافي ، وهم على الرغم من احتفاظهم باسرار مهنيهم لانفسهستم فقد مهدوا بلا شك هذا الميدان امسام اليونان الذين عاصروهم والذين حاووا من بعدهم و

## حمى حمل طارق وكدلك حزءا كمرا س 4 م الجغرافية عنسد اليونانيين قبل الماء التبعه احزاره المعربا وبلاد بطليموس:

ألفد سناعدهم موقعهم النجري عسلي ركوب البحر مند القديم ودلك للنحارة او للبحب عن المستعمرات ولا شبك ان الصالاتهم سبكار مصر وبلاد ما س الرافدان كالسب فوالة ، وبالخصوص احتكاكهم بالمستنفيين الذب بادلوهسم المحارة والفسوعيم في المستعمرات م وقد قام النونانيون برجلات استكشافية في النجر المنوسط والمحيط الهندي بل وصنوا من المنيفين الى السواحل الشرفية للمحيط الاطلسي بعد أن عبروا مصنبي حدل طارق ومن أهم رحالتهم سكلاكس Scylax الدى أرسله مليك القيرس داريوس سنة 510 ق٠م ، لاستناف بهر السبيد ، ورحله بيورجاس 327 ق.م. Nearchus أحد قواد الاسكندر الاتدر لنفل جرء من الجنوش النونانية س بلاد الهند الى بلاد قارس وقد كانب الدنه أوامر منس الاستكندر بأن بدرس طراق رحلته بدفة وأن أناني تنفريستر مقصل عن كل الاماكن الدي مسر مها . ولعل أهم ما فدمه النوبانيون لعلسم الاكتسافات الجفرافية هو ما صحسب الحملات العديده للاسكندر الاكبر ذلك أن هذا الرحل قد مكن من النقاء العالمين

الشرقي والغبسرني وجها لوجه عسلي مساحات واسعة من وجه هذه المسكونة ومزج بين الحضارات القديمة بمعضها معص ومكن اليوناسين من الاطلاع على ما لدى الغير من أخبار ومشاهدة البلدان بالعيان بدلا من افواه القصاصين والسياح والملاحين ، و تصحبح ما حاء في اساطير أحدادهم مثل اسطوره الالياذه والاردبسة لهوميروس Homer ( الفرن 9 ق٠م ) التي مزج فيها الخيال بالواقع • وبعيد أن فيح الاسكندر المقدوني أو الاكبر مصر سنة 332 ق٠م ، أسست بها مدينة اطلق عليها اسمه وهي الاسكندرية الحالسة عند مصب وادى النبل المقدس في البحر الابيض المنوسط . فعمرتها عناصر مثقفه ومختلفة الاجماس من مصريين ويونانيين وبهود وبدلك أصبعت مركزا علمنا عالمنا لم بدایه مرکز عالمی میں قبیل ، کمیا جمعت فيها الآتار العضارية القديمة ، وأسست بها مكنبة الاسكندرية الشهيرة التي غرف منها عدد كثير مـن العلماء وتخرج منها اساتذة كان لهم دور عظيم في تطوير العلوم الدينية والدنيوية •

وعلى العموم فقد ظل كل من الفلاسفة والمفكرين اليونانين قبيل الاسكندر الاكس وبعده بحاولون تفسير تسلات مشاكل حفرافية أساسية هي :

أ \_ شكل الارض وابعادها ووصيع البحار بالسبة لها ·

ب ـ سوب الارص في الفراغ · حد ـ علافــــة الارض بالاحـــرام السماوية ·

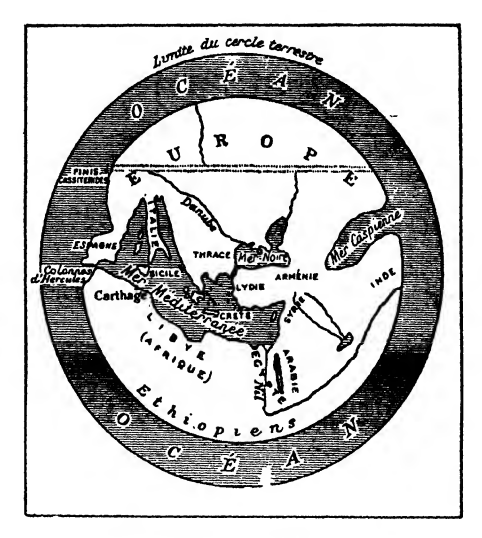
وحسب ما وصلننا مسن آتار نبدا سلسله نفكير هؤلاء الفلاسفة والباحثين بالساعر أو الفصاص هوميروس في الفرن التاسع فبل المبلاد لننتهي بالفلكي الرياضي بطلبموس كلادبوس خلال القرن المادي للمبلاد اد ولد هذا الاحير خلال سنة 168 مبلاديه .

أما هوميروس فقد تخسل ان الارض عبارة عن فرص مستدير تحبط به المباه من آل حمه في شكل حزام اطلق علبه النهر المحتط في تعض الاحيان ، وانها تابيه تسكيها الآلهة والبشر ، وقد ظل معظم هذه الفكرة سائدا لدى الشعب اليوناني اكبر من أربعة قرون حيث ظن طاليس دى ميلي ( 640 ـ 648 ق٠م) ، ايضا ان الارض عبارة عن قرص أو طبق مسطح بطفو فوق الماء ، والماء فسوق المهواء ، وكذلك كان اعتقاد أنا كسيمندر الذي عاش فيما بين 610 و 547 ق٠م ، في ان الارض في البداية كانت عبارة عن في ان الارض مها لنبقي محافظة على شكلها وسلحت منها لنبقي محافظة على شكلها والسلحت منها لنبقي محافظة على شكلها والمناورة المناورة والمناورة والمنا

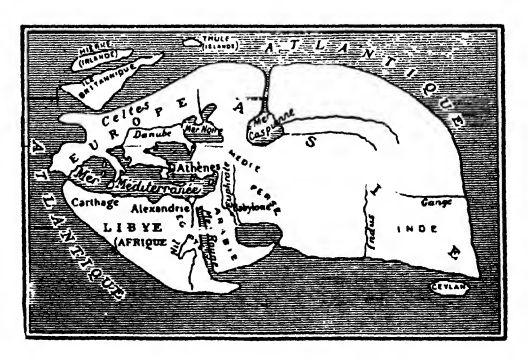
وحد بين النوبانين بم حرج بهم عاربا بلاد الشيام والفرس الى از وصيل بهسم الى بلاد الهند بم فقل راجعاً إلى مصر حبب استسولي عليها أنصبا وسدلك استطاع أن تمسرح بسين العصارات القديمة واطلاح النويانيي عسلي ما في ملدان واسعة من العابم لم يكن لهم بها عهد ٠ ورغم أن امتراطورية الاستكندر قد بمرقب سياسما بعد وقابه الا ان أبارها بفي عاملا من عوامل الدفع بحو نطوير العلوم حبب بحد أن أرسيمارك الساموري ( 110 ــ 250 ق٠م ) معوم لاول مره في الماريخ البشري بتعدير أو حساب النعد بنين الارض والمستسر والسيمس ، وابراطوسمين ( 275 ــ 194 ق٠م ) الليبي المولسند والتوباني الاصل والامين لمكتبه الاسكندرية بعوم لاول مره في الماريخ بقياس العسساد الارض ونفوتم مختطها ترقم تقرب من الرقم الذي تعرفه حالماً . أن همسلما أأردضي العطمم والفلكي المشهور طبق علم الهمدمه والعليك في حسابات الحمرافية - فقد لاحظ في يوم من أمام السبية وهو يوم 21 يونية أن الشيمس بكون عمودية وقسب الزوال أي على الساعة 12 على منطقة استوان بدلمل أن اسمعمها السبل إلى اعماق المياه لمثر عملق في عدد المنطقة وال هذه الظاهسرة

ولم يماد بكرونة الارص ودورانها لاول مرد الا فتتاعور ( 570 ــ 496 ق٠م ) الدى اعتقد أن الارض على شكل كره تحبط بها الكواكب الني بدور حبول حلقة من النار هي الشيمس ، ويابعه في دك ملكاني دي سلي سنة 517 ق٠م. الدى رسم أول حريطه حيده للعالسم المعروف حنن ذاك ووضع عليها الشمال في أحهة العليا والجنوب في الجهه السفلي والسرق على يمين الفارى، والغرب على سياره ميل حرائطيا العالية . اما يحر فرران فقد أوصله بالمحيط أو الاقتابوس ( سكل 1 ) • لكن هذه الفكره ظلب محل سك حيث أن عددا كسيرا مسين الممكرين اليويانيين الدين حاءوا من بعد فيناعور امنال هرودوب(480 - 425قم) الدي طن أن العالم عباره عن صدفية بحف بها المجلط من كل جهيبة . وان السباء عباره عن فيه تعطي هذه الصدفة

ولم بناكد المفكرون اليونانيون مين آرونه الارض الا بعد ان بلغوا شوطا بعيدا في علم الفلك والرياضيات وراد العيالهم بالعالم حارج بحر الحية في أقون البالث قبل الميلاد وهي المسره الموافقة للموحات الكبرى للاسكيدر المقدوني ( 356 ـ 323 ق٠م ) الذي بعد ان اعتلى عرش مقدونية سنة 336 ق٠م.



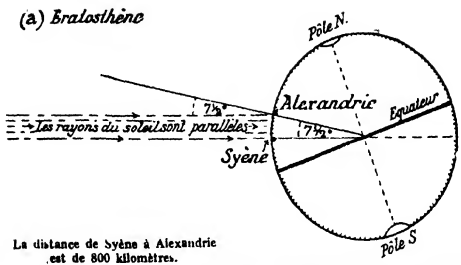
( سَكُلُ 1 ) حريطة العالم حسب هنك بي ( 517 ق٠م )



( سُكُل 3 ) خريطة العالم حسب ما حاء عن ابراطوسمان ( 250 ق٠م )

40.000 كسلم عكسدا كسان بفكسير ارا بوسسين في الوصول إلى معرفه مختط الارض بم قدر شعاعها باستعسيمال دسبة لارشميسد ( 287 ـ 212 ق م )  $2 \times \frac{1}{7} \times 2$  کلم کلم کلم وبعدان فدر ارابوسيين ابعاد الارص راح برسم لها حريطه بمتد من الشرق الى العرب أو من أعمده هرفل المعروفة بحمل طارق حاليا ومن السمال الى الحنوب او من حزيره بول أي السليدا إلى مصب بير الكابع تسول الى حيط الاسمواء تفریما (سکل 3) وهی حریطه رغم ساکان بها من عبوب مثل الصال بحر فزوين بالمعمط وامسداد المساره الاستوية الي السرق أكبر من اللازم قابها بعد مسين أوائل الحرائط النفرينية للعالم العديم طل معمولا بهما لعده فرون . بسل حتى مطلع العهد الاسلامي حبث ان خريطة استرابون الروماني (63 ق م ـ 25 م) لم الحتلف كبيرا عن حريطة ارابوسيني . وكذلك حريطه تطلمموسين (90 ــ 168 م) مى العهد الروماني (شكل 4) الذي قال الكرواله الارص ورعشم الهنأ لا تستدور والها يحلل مركز الكون ولكن رعمم دلك قان حريظته تعد أحسن حريطة للعام في العديم وأفرت للواقع

لا يبيب في غير ذلك النوم من شبه...وز السنسة حتى ولو كاست الشمس في سميها لانها لا نكون عمودية على رأس الراصد . كما لاحظ أن طل الاشياء سعدم بماما على الساعة 12 من بسوم 21 بويبة أن منطقة استوان ، أما في مدينة الاسكندرية التي ينعبد تعبيوالي 800 كيلومير إلى الشيمال من مدينة استوان فان الشيمس لا تظهر عمودية عيلي راس الراصد في أي سوم من أسام السنة . وبالمالي فأن الاشماء لها ظل في السوم الدى لا يكون لها ظل في منطقة اسوان ومعنى هــذا اذا بنا عبودا في الارص. بمدينة الاسكندرية ويطريا الى ظله وقب الزوال ( الساعة 12 ) من يوم 21 يونيه لاحطيا أن هذا الطل يكون زاويه فدرها سمع درجات ونصف الدرجة كما في الصوره رقم 2 - وادا كانت أشمسه الشيمس تصبل الى سطح الارض وهيي متوازية معياه أن الاشعة الواصلة سي طروعي فسوس ( الاسكندرية واسوان ) مركزه الارص . نكون راوية فدرها وادا كان محبط الدائره المصطلح علب هو 360 قان زاوية سبع درجات ويصف بمثل قيمة أقل من فنمة الدائرة الكاملة بحوالي 50 مره . وسينع من هذا ان محيـط الارص سـاوي 50 × 800=



Remarquons que dans cette figure l'angle entre Alexandrie et Syène, de même que l'angle entre Alexandrie et Rhodes dans la figure qui est au-dessous, est exagéré pour rendre les figures plus claires.

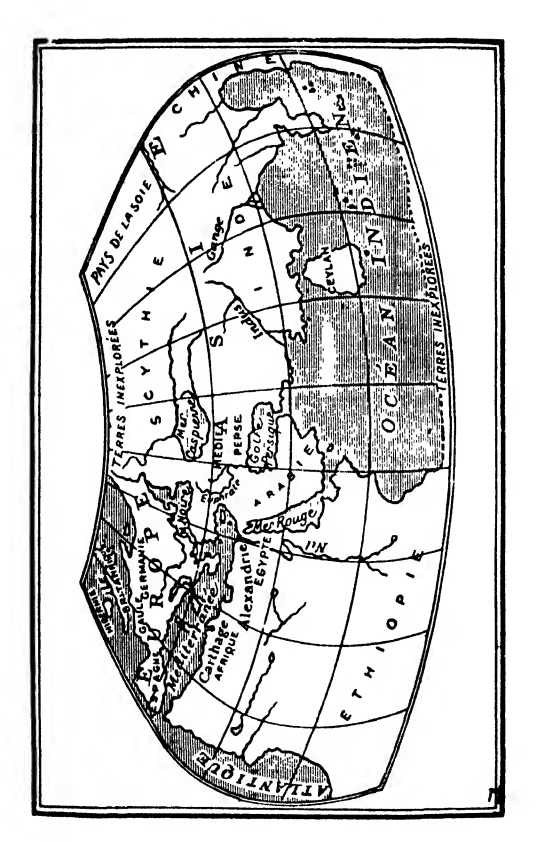
#### (b) En utilisant l'Etoile polaire



$$a + d + c = 180^{\circ}$$
 (Dém. 5)  
 $a + c = 180^{\circ} - d = b$   
d'ou  
 $a + c = b$  ou  $c = b - a$ 

Par suite, l'angle au centre de la terre ayant même mesure que l'arc dont les extrémités sont Rhodes et Alexandrie (ou deux autres points quelconques) est la différence entre les hauteurs de l'étoile polaire au-dessus de l'horizon en ces deux points. Si D est la longueur de l'exa de méridien compris entre ces deux points, la longueur de la circonférence terrestre est

رشکل ع)



( سكل 4 ) هر نظه العالم التطميعياس ( حوالي 168 ميلادمة )

#### 5 - الجغرافية بعد بطليموس:

بعبد كساني الجغرافية والمجسطى لبطلسوس آخر صبعة ننطور عسدم الجغرافية فيما فيل الاسلام . أذ بعسبة بطليموس أخذ هسذا العلسم في التراجع والافول وبدأت انجازات الغرائط تفل شمئا فشمئا أو تأخذ طريقها نحو الضياع والاهمال . سل أحد الدين سبطر على المحث وراح المفكرون لتقيدون بماحاء مى الكناب المفدس الهذي ادحلت علب تعاليم عربية ما انزل الله بها من سلطان ، فاعتقد كوزماس (547 م) في كنامه الكوزموغرافية أن الارض منسط الم ولسبت بكروبة الشكل وأن ببت المقدس همى مركز الدنما وان الجنة تقمع فيما وراء بلاد آسبا وانه نوجد بها كل أنواع الاخشاب واشجار الفاكهة وأشجار الحياة . ولا يوجد بها حر ولا برد بـل ربيعها دائما ٠ كما حسرم رحال الدين المسيحى القول بدوران الارض بزعمهم ان هذا كفسر , ومخالف للعقيدة لــذلك لا بنبغى الغوض فيه بل يجب تسليم هذا الامر لله وحده . اما صناعة الخرائط فقد تدهورت عملى بسد الرومان الذين صرفوا جهل اهتمهم للسيطرة والاستعمار دون الاستزادة في العلم • فقد كان العالم في نظرهم عبارة عسن

فرص مستدير تتوسطه مدينة روسا عاصمة الامبراطورية الرومانية • ولسم يهنموا بعلم الفلك ولا بالرياضيات الا بعدر ما بخدم مصلحتهم •

وقد زاد بدهور عسلم الجغرافية في أوروبا في فتسره انهبار الامبراطورية الرومانية والعسيامها سنية 395 م. وبالخصوص في تلك الفيرة الني اعفيب زحف الحماعات البربرية من وسبط آسيا الى فلب أوروبا حاسلة معها الدمار والحراب ، فقضت على حضارة حـوص البحر الابيض المنوسط باستبلاء الفوط على وسبط أوروبا والبلقان في القرب السرابع للمسلاد وزحف الوضدال الي اسمانيا سنة 414 م ، ومنها الى شمسال افريقيا ، ثم قضى الاستراقوت على مدبسة روما سنة 476 م ٠ وهكذا تحول التطور الجغرافي الى اوهمام وضلالات وخرافات سادن المعمورة مسن الارض كمسا توفقت حوافز الرحلة والمشاهدة نظرا لعدم الامن الى أن يمكن أهل شبه الجزيره العبرينة نعب استلامهم من تكبوين امبراطوربة ضخمة امتدت اطرافها في أقل من فرنين من بلاد الهند الى المحيط الاطلسى فساد الامن مرة أخرى وعاد المطور العضاري الى مجراه الطبيعي .

# الجهودات الجغرافية للى المسلمين : 1 ـ العوامل التي ساعدت على تقدم علم الجغرافية لدى المسلمين

ال العوامل التي أدب الى نقدم عندم المعراقية عند المسلمين كسيره ومسوعة منها ما عي أصبلة السال العربي الدي تعرضنا النه سابقا ، ومنها ما ترجع الى الساع رومة الاسلام وما صحبه من حركة لمرجمة الكتب البويانية والهندية والإيار القديمة تصفة عامة ، بصاف الى عدا التعاليم الدينية الاسلامية التي تحت عن الحقيقة ، التعاليم الدينية والبحث عن الحقيقة ، التعاليم الاسلامية

ار الدین الاسلامی لیس بدین للیزمت والایزواء بل هو دسی بدعو الی البخت واسیعمال الهکسر للوصول الی الحقائق وفهستم اسرار الحیاة ، و بذلك بکون الایمان العوی المنیمت عن افتناع النفس والعفل ، وفی محال استعمال الفکسر لادراك الحالق من صوره مخلوفاته بعول سنحانه عر وجل فی سوره الغاشیه «افلا ینظرون الی الابل کیف خلقت، والی السماء کیف رفعت ، والی الجبال کیف بشروا بعالی فی سوره ق : « افلم ینظروا و مقول بعالی فی سوره ق : « افلم ینظروا الی السماء فوقهم کیف بنیناها وزیناها و وما کها من فسروج ، والارض مددناها

والقينا فبها رواسي وانبسنا فيها من كل **ذرج بهرج »** وبعول مي آسه أحسري . سورة الملك ، الذي خلق سيم سماوات طباقا ما برى في خلق الرحمان من تفاوت فارجع البصر هيل تسرى من فطور » و بقول في نفس السورة ( الآيــ 14 ) « هـو الدي جعـل لكم الارض ذلـولا فامشوا في مناكبها وكلوا من رزقه والمه النشور ، • والمنتع لسبور العرآن بجند يها الات كبيره بحث المسلم على استعمال التكر . والبرحال طلبا للمعرفة والرزق اد بقول بعالى « فاذا قضيت الصلاة فانتشروا في الارض وابنغوا من فضل الله واذكروا الله كنيرا لعلكم تفلحون » (سوره الحمعه - الآبه الماسعة) . كما ان بعض السعاير الدينية بدعوا الى معسرفه الفليك والمرحال منيل فريضه الحج التي سنقل فنها المسلم بين موطنة و بدت الله الحرام « واذن في الناس بالعج يأتوك رجالا وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميق ليشهدوا منافع لهـــم ويذكروا اسم الله في ايام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الانعام فكلوا منها وأطعموا البائس الفقير » ( سوره الحج الأناب 24 . 25 ) • واداء الصلاة بدعو الى معسرفة حلسول السوفت « والقي في الارض رواسي ان تميد بكم وانهادا وسبلا لعلكم بهندون وعلامات وبالنجم هسم

يهندون » ( سوره النحل . الآيتن 14 و 15 ) . وفي سنورة الاسراء نقيرا في الآية 11 ما بلق: « وجعلنا الليل والنهار آيتين ، فمعونا آية الليل وجعلنا آية النهاد مبصرة لتبتغوا فضلا من دبكسم ولتعلموا عدد السنين والحساب وكسل شيء فصلناه تفصيلا » . وبقول نعالي أنضا في سنوره البقرة ، الآبة 187 منا يلى : « يسالونك عن الاهلة قبل هي موافيت للناس والحج وليس البسر بان ناتوا البيوت من ظهورها ولكن البر من اتقى واتوا البيوت من أبوابها واتقوا الله لعلكم تفلحون » · ومجمل القول ان كلا من الاسلام والابمان يدعوان الى النعرف على عملم الفلك والنحث فيمه للنعرف على الخالق •

ب \_ انساع الامتراطورية الاسلامية :

لقد بدأت العبوجات الاسلامية بعد وفاة الرسول عليه السلمين في توسيع ولا شك ان نجاح المسلمين في توسيع نفوذهم الى ان أصبح يشمل الامبراطوربة الفارسية شرقا وجرزءا كبيرا مسن الامبراطورية الرومانية غربا بعود الى الاوضاع الاجتماعية والسياسية والظلم الذي كان سائدا لدى مجتمع القرن الخامس والسادس والسابع للميلاد ، لذا وجدت الامم المضطهدة مسن التعاليم الاسلامية عهدا للخروج من الظلمات الى

المور . فدخلوا في الدين الجديد أفواحا إ وبذلك لم يصادف المسلمون في طبربو فتوحانهم الا مقاومة ضئيلة ، على عكس ما حدث للاسكندر المقدوني في القسور الرابع فبل المبلاد عندما أراد نشر النفود الموناني في الشرق • وكذلك التعاليم الاسلامية التي لم يكن الهدف منها الاستعمار ، ولكن السيلم والامين في ربوع العالم , وفي هذا المعني يقسول سالي في سورة البقرة . « وقاتلوا في سبيل اللسه الذين يقاتلونكم ولا تعتدوا ان الله لا يعب المقندين » (الآبة 188) · وعلى أى حال فان اسماع الامبراطورية الاسلامة أدى الى اتساع العالم المعمور واحنكاك المسلمين ببعضهم وبغيرهم وامنزاج الحضارات القدبمة وبعنها س حديد هذا من جهــة ومن جهــة أحرى اتساع افق المعرفة باستقدام الحكمام والامراء للعلماء من كل حدب وصوب -

#### ج ـ حركة الترجمة :

لا شك ان المسلمين في انتشارهم وتوسعهم قد وجدوا امما لها آثار قبمة في العضارة والتقهم وقه خالطوا مجمعات نتصف بالرقى والمعرفة وهي آتار وعلوم لا تتنافى في معظمها والدس الاسلامي بل ان هذا الدبن يحث المسلم على الخوض فيها والاخذ بما حسن منها واستعمالها وسيلة لتثبيت الدين ومعرفة

الخالق والمخلوق واستثمار الدبيا ولقد بدأ اهتمام المسلمين بالآثار القديمة بعد أن استنب لهم الاس واطمأنوا على دينهم وكان هذا بالحصوص في العصر العباسي حس أحد الحلفاء العباسيون في ارسال النعمات للنحث عن الكتب والمؤلفات باي نعه کانب و بای نمسن کیان ، واستمر المستمون ينفيون في تلك الكنوز العلمية صسر . وللاستفاده من هذه الكنوز كان لابد من برحمتها إلى لعة السياده أو لغه المسلمين التي عي لغة العرآن , فظهرت حركه البرحمة من اللغات الاحبيبة الى اللعبه العربية ونشبطت هذه الحركة في عصر العباسيين أنصا ٠ وفي هذا الشان تطالعما كب الماريخ أن أحد أعضاء السفارة الهندية اسمه منابك حياء الى للاط المصور سنة 154 هـ الموافق سبة 771 م بكتاب فيم عن علم الفلك ليدي الهندوس است كنياب السند هند . و نظرًا لما لهذا الكتاب من فوائد قسمه أمر الخليفة العماسي بنرجمنه الى اللغه العربية وأوكل المهمة إلى الفزاري الذي فام نترجمنه ٠

ومن المنعارف عليه أن حركة الترجمة وحدث المسجيع الكامل لدى الخلفاء العماسين ابتداء من عهد هارون الرشيد بالخصوص ( 170 ـ 193 هـ ، 786 ـ 809 م) الذي أمر بانشاء بيت الحكمة .

واهيم بهذا الجانب العظيم من بعد الرشيد البية المأمون الذي قرب الية العلماء دون النظر الى دسهم بل قومهم حسب ما لديهم من علم وحفل منت الحكمة بعست اسراف الدولة مباشرة واستقدم لهنا العلماء من قومنات مختلف ودنانات العلماء من قومنات مختلف ودنانات المعرفة أو الكنب في حزائن الاسراطورية المنزيطية وعادت الية هذه البعثة بكتب المنزيطية وعادت الية هذه البعثة بكتب قيمة لمحتلف المخصصات العلمية باللغة المونانية ، قامر بيرجمتها إلى اللغت العربية ،

وكان من بمائج هذا الاهتمام العماسي للمحت العلمي ان برجم كتاب الزينج السهر باز الفارسي ، وكلمه الزيج فارسة الاصل بطلبي عاده على الحداول العلكة بالما برحسم بعني بن حالبد البرمكي ( 190 هـ ـ 805 م ) كتباب المحسطي للطلبيوس وهي كتاب فيم اذ جمع فيه بطلبيوس السابق الدكر ما وصل اليه البحب البوباني في هذا المبدان ، ونظرا البحب البوباني في هذا المبدان ، ونظرا مرات منها برجمه حسين ابن اسحق مرات منها برجمه حسين ابن اسحق ابن مطر سبة 212 هـ ، الموافق لسبة ابن مطر سبة 212 هـ ، الموافق لسبة البحب بن فرة ( 288 هـ ) بين البيد بالموافق المعربة نايي بن فرة ( 288 هـ ) بين المرابة بالبيد بن فرة ( 288 هـ ) بين البيد بالموافق المعربة بالبيد بن فرة ( 288 هـ ) بين بين فرة ( 288 هـ )

ومن أمهات الكتب في الجغرافية التي برجمت في هسنده الفنرة بجد كتباب الجغرافية ليطلبوس الذي يطلق عليه أيضا اسم دلبل الجغرافية وهو يشتمل على مبادي أولية في الرباضيات، وفيه بعديد لصورة الارض وعظمتها واوصاعها ومكابها في الكون، وجداول فلكنة لعروض واطوال النقط من الجزء المعمور من الارض وقد فام نترجمه هذا الكنباب. أبو يوسف يعقسوب ابن اسحق الكندي الموفي سنة 255 هـ المحمد بن موسى الخوارزمي المنوفي سنة محمد بن موسى الحوارزمي المنوبي بين فرة كما ترجمه بين فرة كما ترجمه بين موسى الحوارزمي المنوبي بين فرة كما ترجمه بين فرة كما ترجم بين فرة كما تربي بين فرة

والملاحظ على هذه النرجمة انها كنيرا ما كانت تستعمل فبها بعض المصطلحات الاجنبية الني لا توجد لها مقاسل في العربية ، اذ المدار على الفهم ، وما اللغة الا وسيله من وسائل أداء المعرفة بامانية .

# 2 مجهودات جغرافية فيما بين القرن الاول والثالث هجرى :

أن القرن الاول للهجرة بعد قرن الفتوحات وحروج الاسلام من شبه الجزيرة العربية الى بقبة الحاء العالم، اذ الغرض الاول لدى المسلمين في هذا القرن هو نشر الاسلام والسلام وتمكين

الاسبان من الاطلاع على هذا الدين الجديد ذى المبادىء السامية الذى يدعسو الى الاخوة وحق الحياة فى ظل الامان لكل فرد على وحه المعموره •

اما الفرين النابي والبالث فقد اسب بعركة السرحة وتمكين الامم من اللف العربية لعه القرآن والدين الاسلامي ولفة الاداره والمعاملات الدنبوية ، اد بعد ال عمرت بغداد التي بناها المصور سنه 145 هـ \_ 770 م ، فتحن ابوابها لكن واقد من جميع حهات المعمورة ، فجاءه المتحار من كل الحسيات ووصل البيا العلماء والاطباء من اليهود والصائة والمصاري والمجوس والبوذين الى ال وصبحت اغنى عواصم المعمورة واكبرها صبياء ،

و سكن المعرف على النفدم الجغرادي لهده الفترة فسما وصل البه علم الفلك وفي الرحلات التي قام بها المسلمون ·

#### أ \_ علم الفلك:

لعد نشأ هذا العلم لدى المسلمين في بدايه الامر نشاة بسيطة اذ اهنام المسلمون في أول الامر بمعرفة حركة الشمس والقمر لانبات العصول الاربعة التي بتعلق بالفلاحة ، وكذلك أداء الشعائر الدينية على أكمل وحه ولم بخوضوا في علم الفلك في أول الامر

حسبه الحلط بسه دين علم السحير والكهبوت الذي عرف عليه قديها بعلم المنب ولكن بعد أن منزوا بين هذا وداك واطمأ واعلى عقيدتهم اداروا اصبارهم حو السماء لملاحظه طل وغ الكواكب رحروبها والاستفاده من عذه العركة في رغوب المحار وقطع العفسار . مم راد سوفهم الى معروسة الامور الفلكيسة لاستعمالها في تحديد النقط على سطح الارص والمسافات ورسسم الحرائيط والطرق ومعالم الارص لنستهمل الجبانة وأداره الدولة وحدمة الإنسانية نصفة عامه الدلك اشبب المراصد على عرار مراصد الاسكندرية في العهد البوياني ومراصد حند يساسور بخورسيان في العهد الفارسي - وكان من أشهر فلكي عده المراصد الاسلامية أحمد النهاوندي الدى قام باعداد زيج اطلق عليه الزيج المشمل سنه 188 هجرية ( 803 م ) ٠ اما أشهر المراصد فهو المرصد السذي السناه المأمون سنه 214 هـ ( 728 م ) عبد باب الشيماسية وهي أحدى الأبواب الاربعة لمدينة بعداد • ثم تليه مراصيد احرى منها مرصد سند بن على **( 165** ــ 229 هـ ) ومرصد تحبي بن أبي منصور المتوفى سنة 215 هـ • وبذكر المؤرحون ان من مرصد بساب الشماسية فسام الملكنون المسلمون برصد منظم لحركات

الاحرام السيماوية . وصبحتوا ما جاء في كماب المحسطي اليوناني من تراهبان لسطريات الملكية العديدة ، من سنها دوراد الارص حنسول الشبمس وحبول المسبية وطول السبة الشنمسية ومما الدكار أن المامون طلب من عولاء العلكس الفاحين على هذه المراصد ومن علمساء احرين في الرياضيات والهندسية ميس بنت الحكمة أن متحقفوا من آلات الرصد الوارد درها في الآسار النونانسة والفارسية والهندسة . وأن تعومسوا بصناعه ما نشابهها أو ما هي أحسن منها لاستعمالها في ارضادانهم • وقد مكن عؤلاء العلمساء في النهابة مس العصول على معلومات كثيرة في حسدا المدان حمعوها في كناب ضخم اطلسن عليه اسم الرصد المونى أو الزيعج الماموني المنتحن . ولم يكنف الماسون بيراصد بغداد فقط بل أمر باشساء مراصد أحرى في أرجاء المعبورة حيث اشا مرصدا على حيل فيسون المشرف على مدسة دمشق ومرصدا في مسدينة اصفهان ٠

اما آلات الرصد التي استعملت في هذه المراصد فهي كثيرة ومنتوعه منها دات الاصل الاعرامي كاللبنة ، والحلقة الاعتدالية ومنها المستحدث مثال ذات

الاو بار ، وذات السمسان والارتفاع . والعلمه الكبرى والحلمة الصغيرى . والمزاول الشمسية والمنوعة ، واهمها آله الاسطرلاب الني اربيطان صماعتها عبد المسلمين باسسم ابراهيم الفزارى اد عو أول مسلم اخبرع اسطرلابا والف ورا سابا باسمه وهو كتاب العمسل بالاسطرلاب ، والاسطرلاب عباره عس صوره مصغره لفيه السماء ، وكاسب صماعيه بحتاج الى مهاره فابقه لما برسم على هذه الآلة من حطوط رئيسية حنى بتم بحداد مواقع البجوم عليها ، ولهذا بيتم بحداد مواقع البجوم عليها ، ولهذا النشر بوع آجر أكبر بساطة من هسده الآلة وهو الاسطرلاب المسبوى .

ووطنف الاسطرلاب انا كانت صورته هي معرفة ارتفاع التحوم والكواكيب وبالمالي معرفة ما انفضى من ساعيب اللمل والنهار وقد ظلب هذه الآلية مستسرة في العالم الاسلامي طبلة الحصارة الاسلامية ومنها انتقلب الى اورونا حيث نفى الاوروبيون تعملون بها حتى نهابة القرن 17 م. كما احدوا عن المسلمين طريقة استعمال البوصلة في رحلانهم التحرية والبرية والبرية والبرية

ولم يكتف المسلمون في ابحاثهمم الفلكمة المكرة بمعرفة حركة الاحرام السماوية فقط بل طبقوها على فناس

الانعاد كفياس محيط الكره الارصبه مبهر ودلك بعد أن برهنسوا على كروسي وحرك بها وفي هذا المعنى نفول ابن سند ( 290 هـ ) في كتابه الإعلاق التقسية ان السنمس والقمر وسائر الكواكر لا وحد طلوعها ولا عروبها على حميع س في تواحي الارض في وقب واحد . 😸 ان طلوعها على المواصع المشرفية مسي الارص اسبق من طلوعها على المواصب المغربية وعيموناتها عن الحهاب الشرفية اسمق منها عن الجهات المغريبة • وأنصر انه توجد فيما ين المواضع المتناعدة الي السمال والحنوب منل هذه الطاهرة عانه ان سيار أحد في الارض من باحية الحيوب الى السيمال رأى انه نظهر له من ياحيه السمال بعض الكواكب التي لها عروب فیکون آندی الظهور . وتحسب دلت بحقى عنه من باحبيه الجنبوب بعص الكواكب الني كان لها طلوع فبصبر الدي الخفاء • وللارض حركة يومية بدلسن وحود الليل والنهار • ومن نزل نحب الفبه فالليل والنهار أبدا عليه مسنوبان الليل اثننا عشرة سباعة والنهار اثنسا عشرة ساعة ، وكلما ابنعدنا عن وسن السماء ( القبة ) نعو الشمال حسث المعمورة من الارض - المنقسم الى اقالم سبعة \_ بطول نهار الصبف ، وليسل السناء حتى 66 درجة شميلا بنبهى المهار في الطول ما يكون أربعا وعشرين وحالد بن عبد الملك بقياس مقدار طول الماعة ، ويذهب المليل في أول الصنف ، الدرجة وليحقنق ذلك سار الرجلان وقي أول الشبتاء المليل بنتهى إلى 24 من بعداد بحو مكان بعيد إلى أن وصلا 25 ساعة ويدهب النهار ، وما ذاذ في الى منطقة بدمر ، كما سار رحلان آخران عمار بقض من سناعات المليل . عما على بن عمسى الاستعلى لابن وعمل

ما الحركاب البابية السبولة للارص ويسح عنها فصبول السنبة الاربعة والني رري جدا تان منها في موافيت معروفه فلكناء الله الماكر ابن رسية أنه كما أن الارض سبيدره الشكل ، فالسماء أصبا تبحد سبس الشكل ، وهو بورد عده أدله بيرهن على دلك والزرها طهور تعص الكواكب المي لا تكون تدرجة والجدة ٠ " فلو كانت السلماء مسطحة على ما تقول بعض الناس اما آان احب آن الكون بعض ل<mark>واحي</mark> السماء مناعلي فدر واحد بل كان بحب ان كون أفرت مواضع السماء منا ما كان محاديا لرووسيا ، • اما موضع كره الارض فهي منبته في وسط السماء ه كالمركز وقدرها عبد قدر السيماء كقدر التقطة من الدائرة صفراً ۽ فالخلاصة مما نقدم « أن الأرض في وسبط العالم كالمركل والهواء تعبط بها من حمسم اخهاب , والسماء محيطة بالهواء عملي مال الكه .

اماً عن صامل محلط الارض فلذكر الباريخ أن المامول أمن سيد بن عيل

الدرجة ولنحفنق دلك سار الوحلان من بعداد بحو مكان بعيد إلى أن وصلا الى منطقه بدمر . كما سناز رخلان آخران هما على بن عبسي الاستطبيرلاني وعبلي ان التحدري في الحاه آخر ، وقيسام الرحال الاربعة بقياس طول الدرجة من درحات أعظم دوانن سر سنطح الأرض . كنا ب 111 61 كينومس ومعنى عدا ان محمط الارض ـ حسب هذه التحريبة المامونية \_ نسبأوي 40251,6 كلم وعو ردم أدرب إلى الرقم المعروف حاليما أ د انفداس الماموني اول مداس حمسهي احرى على الطبيعة بل بعد من الاعمال احددا أأمن ساعيم بهما المسلمون في طه راعدم الجعرافية وتصبحبح العلسوم انقد جه ٠

#### ب ـ الرحسلات :

لم بهم السلمون في هذه الفنسرة الملكرة من تاريخهم بعلم الفلك و نظيفانه فيظ من بل راحوا بحوبون ابحاء الارض للتعرف على معلمها الطبيعية والبشرية ويصبحبح ما حاء في انتب الاولين وممن استهاروا بالرحسيلات والاكتشافيات الحمرافية بدكر سلمان الماحر (237هـ) الدى برك لنا معلومات فيمة عن سلاد الشرق الافضى حسب ما ورد فيما ترجم

له الى اللعه الفرنسية بواسطة المستشرق الفرنسي رينودوت نحت عنوان سلسلة التواريخ وبذكر سليمان التاجر في رساليه واخباره التي بقلها عنه أبو زيد الحسن السيرافي اسباء كبيره عن بلاد الهند والصين، والبحار الشرفية والمواني مبل مينا، حابقو، والجزر منل حزيدة وارنباط سيلان أو سريديب، وظاهره المد والجزر مناسليم انبيه العلم الحديث، كما وصف في رسالته رباح النبفون بالمنطقة وعادات وبقاليد شيء من النفصيل والنفصيل والنفصيل والنفصيل والنفصيل والنفصيل والنفية والمناسلة النفصيل والنفية والمناسلة النفصيل والهند بالمناب المنفون المناسلة والمناسلة والنفوية والن

ورحلة سلام الترجمان الى الجهات الشمالية من بلاد الصين ذلك في عهد الخليفة العباسي الواثق بالله ( 227 ـ 232 هـ) الذي أرسل سلام الترجمان الى بلاد الصين وفي هذه الرحلة انطلق سلام السرجمان من مدينة سامرا الى أرمينيا ومنها الى بلاد الخزر شمال غرب بحر فزوبن ومنها الى بلاد الصين بعد ان احتاز سد ذى الفرنين ، وقد صحبه في المده الرحلة حمسون رجلا من بينهم هده الرحلة حمسون رجلا من بينهم محمد بن موسى المنجم عادوا الى عاصمة الدولة العباسية بمعلومات قيمة عسن الاراصى المتدة من بعر قزوين الى بلاد الصين .

ولما كاس الجهات الشمالية من المحر الاسود عير معروفة حتى لدى الاقدمير مثل بطلموس واسترابون وبلينى ، فه اهنم المسلمون باكتشافها ، لذلك اوله الحلماء العباسيون بعبات كنيرة الى عدر الاصفاع ، ومن بينها بعثه ابن فصلار الى بلاد البلغاد ( 309 هـ \_ 192 م) الدى أرسل لنسر الاسلام بطلب مسالدى أرسل لنسر الاسلام بطلب مساحاكم البلاد بالفلجا ، وقد عاد هسدا الرحالة بعد حوالى السنه بملاحظال صمنها كنابه الذي يعد أول مصدر موبوق به عن بلاد بلك الاصفاغ .

ولم يفنصر المسلمون في رحالانها واكنشافانهم على الجهسات الشرقيسة والشمالية فقط بل منهم من خرج من بلاد المغرب ليكشف السواحل الشمالية للمحيط الاطلسي وبلسدان أوروبالشمالية الشرفية ومن بين هسؤلاء الرحالة نذكر رحلة يحيى بن الحكال الغزالي (حوالي 230 هـ \_ 844 م) الى بلاد الدانمارك وقبل الى جزر ايرلندا وفد أرسل فيها هذا الرحل من فيل الخليفة الاموى عبد الرحمن بن عبد الحكم الذي كان بالاندلس وخرج الغزالي من قرطبة الى شلب التي انشيء له فيها مركب حسن كما يذكر ، ومنها ركب المحيط الاطلسي المعروف حين ذاك بيحرا

الطنمات الى أوروبا الشيمالية وقد رجع مد عامين من رحلية الى بلاد الاندلس منومات فيمة .

رس المحهودات التي قام بها السلمون المسلمون المسلمون المسلمون المسلم ما وراء المحسط الافرنسي الانتسان المائم المسلم المائم عم مرموا على ركوب الطلمات فاستاوا لدلسك مركسا موضعوا قيم ما يكفيهم من الزاد والمائم المدالة المسلمون ما يكفيهم من الزاد والمائم المهاب الجنوعة الى ان وصلوا الى يعو الجهاب الجنوعة الى ان وصلوا الى حرر آرور ومنها اطلقوا سراعهم للرناح المحارية التي ربها قد أوصلتهام الى العالم الجديد واذا صحب هذه الرواية المربكا قبل كلوميس بحوالى السبعان فيرون وسرون .

#### ج \_ الجغرافية الوصفية :

وبعنى بها بلك المؤلفات في مسادة عباك صله بين هذا الكتاب وبين خريطة الخمرافية التي ظهرت لذى المسلمين العالم انشهره التي بعاون على رسبها فيما بين القرن الاول والبالب للهجره بقر من الباحثين بعقيقا لرعبه الخليف وعي مؤلفات عديد ومتبوعة لذلبك المأمون اطبق عليها الصوره المأمونية بسنقتصر على البعض منها فقط وهي وعي أول حريطة للعالم بسره وبحسره مؤلفات بغلب عنيها الطابسع الوصفي وعامره وعامسره وصعب في العهسة والخيط بين العلوم المختلفة والعناسي وبعاسي وبعتبر كياب صوره الارص

1 - كتاب الاوطان والتلبدان لعبر المروف تأبي عثمان الحاصط ( 150 هـ ــ 255 هـ ، 767 - 868 هـ) وعو عالم حلسل نه مؤلفات عديد منها التنسيان والتنبين وكتاب المحلاء والحيوان وكتب أحرى عديد لا يمكن حصرها ويعتبر مؤلفات الجاحط كيور فيمه أحد منها من حاءوا من بعده مين ابن المهمسيع وابسين حردادية ، والسعودي والمقدسي الخ والمنتوا في الحمرافية ،

2 ـ كما صوره الارص لاى حعصر الى عمد الله محمد بن موسى المشهبود بالحواررمي وقد الف كمانة في المصف الاول من القرن الماسع للمبلاد وفسل سمة ( 232 هـ \_ 848 م ) وليس في وسعنا القطع بتاريخ محدد ، ولكن ومما لا شك قمه ان الخوارزمي قد شارك في المساط العلمي الذي ازدهر في ابان عهد المامون ( 813 \_ 833 م ) ويعتقد ان عماك صلة بين هذا الكماب وبين خربطة عماك صلة بين هذا الكماب وبين خربطة العالم انشهبره التي بعاون على رسمها نقر من الباحين بعفيقا لرعبة الخليفة المامون اطنى علمها الصوره المأمونية وعامره وعامره وعامرة ومعمد في العهدة وعامرة وعامرة ومعمد في العهدة العمالي و وعامرة و العراف

احسن ما انتجته العربحة الاسلامية في قيما بين عامي 230 ــ 234 هـ 844 ـ فحر نشاطها العليمي . فيه أورد 849 م فيه ذكر الطرق التجارب الخوارزمي الاستماء القديمة للمليدان الرئيسية في العالم الاسلامي بحالت والمواقع والاستماء المتداولة في العصر وضعه لجهات فاصبة مثل الصين وكون الاستلامي .

3 \_ مصيفات المسالك والممالك وهي مؤلفات عديدة حاءت بلبية لحاحية الادارة الاسلامية كمعرفية الطرق. لانصال البريد وحمع الصرائب ، وينفلات الجيش . والمحسارة السح ٠٠٠ وهي مصنفات وصفله بحق اد ان أصحابها لم تتعرصوا الى التحليك والتعلك الجغرافي مل اكنفوا يوصف المظاهسر الطبيعية وصردها ودكر الطرق والعادها وريما كان مرد عذا الى حكم الوظيفة البي كان يشعلها صاحب السالك والممالك كما هو الشبأن لدى أس حردادته الذي كان موطفا رسميا في الدولة حسب كان شغل منصب صاحب برند وخبر في عهد أحمد بن جعفر المنوكل ( 256 ــ 279 هـ • 869 ـ 892 م ) وبذلك كان عمل ابن خرداذبه مرتبطا اشد الارتباط بالمسالك وشنؤونها ثم أن أطلاعه عملي وثائق الدولة العباسبة قد سهل لـــه الحصول عملي اخسار عديده ومعلومات كثيره عن اصفاع العالم الاسلامي اذ ذاك فصممها كتابه المسالك والممالك الذي انحزه وهو بمدينة سامرا على نهر دجلة

فيما بين عامى 230 ـ 234 هـ • 849 م • فيه ذكر الطرق التجارب الرنبسية في العالم الاسلامي بحرير وصفه لجهات فاصبه مثل الصين وكور، واليمان عبر آنه كرسبرا ما خلط سير الحقيقة والحيال • ومهما بكن فان عد الكتاب بعد من المصادر القيمية التي اعتبيد عليها الحفرافيون الدين اعقبر أن حردادية مثل البيروني ونافيدا الحموي والاصطحري وكلهم أصحبا

والحلاصة أن الدراسات الحغرافية لدى المسلمين فيما بسين الفرن الاول والبالب للهجرة تتميز بالآبي

أ مد عدم المخصص ، فالذبن كسو فيها متحصصين في الجعرافية فقط سير لدا لم تكسوا في الجعرافية فقط سير كسوا في فيون أحرى فابن خرداده ميلا كان موسيقبا وأدبيا في أول الام في أن أن تشغل وظيفة صاحب البريد والخوارزمي اشتهر بالرباصيات والجير بالخصوص ، والجاحظ عرف بالمناه فيل أن تعرف بالجغرافية ، ولعل هدا من سان العلوم القديمة التي كان فيه الحكيم والعالم عو الذي له من كل في نظرف ،

المعض مين كتبوا في هدا الف اكتفوا الاحدار المنفولة دون أن سحركوا عن كاسهم للمشاهدة والاطلاع في عين الله عما فعل أو روى فلان عن فلان ٠ 🤻 و كل رغم هذه النفائص البي بعد أأليم والكمال لطبيعة النشر فان المسلسي في عده القمرة المبكرة مس بالمارح فد أتوا بما لم بأب به أمة في الم المراجها والكفي ال الدكر في هذا إر عماك فصلا عظما ورجع للمسلمين في لجمع المراب المسري القديم ويعله مين حديد متوادا كان هيدا المراب توياني ا او فارسی او عمدی او فرغونی و فلولا المسلمين لالمارب للسك المجهلودات العدلانية المسرية قلا عسسر عليها الى الابد و الدلك برحمه القصيل الي المسلمين في المرح سبين الحصيارات القدمة وصبحت البطريات العنيفسية وأوسمتع رفعه العالم المعروف 🕛

#### 30 ـ مجهودات جغرافية فيما بعد القرن النالب حجري:

مدكر المؤرجون أن السماح البدولة الاسلامية ودحول عياصر احتيية فيهيأ والعلالها كالب من الإسماب التي ادب ألى القسامها إلى دواسلات منها دولة الصفارية في حراسان على بد يعقوب بن

الى سنة (291 هـ ٠ ودوله السماسين في وكسيان سبة 216 عد واستمرت الي منسة 389 ما والدوية العرباوية في سلاد الافعال والسحاب سيه 351 واستسرب حسى 582 هـ والسدولة السوالهمية في فيسارس سبية 320 هـ واستمرت حتى 447 هـ . والدولة الحمدانية في الموصل والسم من 317 الى 393 عد ﴿ وَدُولُهُ الْأَمُونِينِ فِي الْإِيدَلُسِ من سبب 138 إلى 424 عد والتدولة الصو و ١٠٠ في مصر من 254 الي 292 هـ -والددلة الاحسيدية في مصر والشيام من 323 الى 358 ماء والدولة الفاطمية مي سمال افراهیه اسم فی مصر من سب 297 الى 567 ء ٠ ودولية الإعالي في الله على عبر 184 الى 296 م ودوليه الاداريمة في المعرب منس سنعة 172 إلى 375 هـ ١٠٠٠ الم ٢٠٠٠ مما يطول ذكره. والما ليم سيتعرض عبده الدويلات الا لسان مندي الانفسام السياسي الندي صاب الامة الاسلامة وال هذا الانفسام طن سيمه في بعض الاحمار حمى أدى الى الحروب بنبهم ممنأ أصنعف شنوكتهم وادعب ربحهم باستبلاء السار على معظم دارهم وحسرب حبكيز حان عاصمتهم بعداد سببة 656 هـ \_ 1258 م • ولكن واحسن الحبيط فأن هيدا الأنفسام اللبت الصفار سنة 254 م. التي استمرت السمامي لم أؤثر في المدي العصير عبل

الافل ، على المسنوى الحصاري ، بل انه سد راد من التنافس في البحث عن المعرفة وبنجلي هذا في ظهمور مراكز معافية آخرى ملل فسسرطبة والفاهره وتخاري وهي مراكز ظلت تنافس مدينه بغداد في المعارف والعلوم أكسر من حمسة فرون وأصبح كل منها فبلة للعلماء والنسعراء والكساب في مختلف الفنون الدين كانوا بنتقلون بكل حربه سين هده العواصم طلبا للاستزاده في العلم أو انتفاء الكسب أو الحاه • هذا من حهــه ومن حهــة أحرى فان الامراء والملوك المسلمين بحكم عفندتهم اختذوا يشنجعون ويقدرون العلم ويقربون اليهم العلماء استسوه لمن متبقهم أو منافسة للخلفاء العباسيين ، فازدهرت بخارى في عهد الدولة السمانية إلى أن أصبحت محطة رجال الادب والعلم • وفي القاهرة أهنم العاطميون وخاصة في عهد العزيز باللبه ( 365 ــ 386 هـ ) والحاكم بامر اللــه ( 386 ـ 411 ) بالعلم والعلماء • وفي فسرطنه كان اهتمام العكم الباني المستنصر بالله ( 350 ـ 366 م ) بالعلم والعلماء كبيرا حتى وصف قصره بانسه كان حافــلا بالكتب وأهلها حتى بــد ا وكانه مصنع لا يرى فيه الا النساخون

ومهما بكن من أمر فان علم الحغراف عيما بعد القرن النالث للهجره قد شاء دفعة أخرى بحو الامام وتطورا ملحوط بمحلى في كبرة ما كنب فبه ودلك حر العبري السابع للهجره و ولا يأس السيعرض فيما بلى البعض من هذه الآبار القيمة :

1 \_ كساب المسالك والممالك للبلغ وهو أنو زيد احمد بن سنهل البلخي س موالد بلخ بشامستان . قصد العسران وهو صغير فنتامذ على الفينسوف المشهور الكندى الذى علسه الباريخ والجغراف والفلسفة • ولما رجع الى وطنه استخدم أمير بلخ في الدوله • والبلخي هو احد الرواد المسلمين في صماعة الخرائط اد ان معظم كنسه تحوى صدورا وأشكالا ورسوما للافاليم البي تحدث عنها وقد البجز كماله المدكور سبه 309 هـ 921 م ويوفي سنه 322 هـ \_ 934 م • ويذكر المهدسي ان الملخى قد سبقه في نصور الخرائط • ومما نحدر الاشارة الله ال البلخى كان أيضا طبيبا ماهرا وفعلها جليلا ، وانه ممن هجموا على اسرار علم التنجيم والهيئة

2 ــ المسالك والممالك للاصطخرى وهو أبو اسحاق ابراهيم بن معمد الاصطخرى الفارسي . ربما عاش في النصف الاول من القرن الرابع الهجرى • وقد عاصر

والمجلدون والرسامون •

و له كنب الاصطخرى كتاب المسالك و المالك معتمدا على مؤلف البلخي الدي تعدم عمس العنوان • والملاحظ على الاصطحري انه دكس بالنقصس سلاد إوارس ودلك لمعرفيه بها اسا عن سلاد المعرب فقد أوحر كيل الانجار . وفيد يُ اعتم ترسيم الحرائط. عن الاقاليم التي د کرها •

3 \_ كمات صورة الارض لابن حوفل . وهمو أبدو القاسم محمد بن حسوقل المدادي الموصل النصيبي • ويذكر في كيامه هذا أن الدامع إلى باليفه كان سعما بالعلم و تكميلا لما قصر عنه عبره . م بعول وأعاسي علمه بواصل السنفر ، وا رعاحي عن وطني مع ما سبق سمه لعدر . لاستشفاء الرزق والابر . والسليوه ماوح الوطر ، يحور السنطان وكلسب الرمان ، ويواصل السدايد على أمسل المسرق والعدوان أ واستميناس سلاطية بالحور بعيد العيدل والطعمان وأليسره مواج والسوائب وتعاقب الكسب والمصالب أواجتلال النعم وفحظ الديم

وهيا بحدر الإسارة الله أن أس حوفل عطم رحاله ، حيث صرب الرقم العالمي بي البحوال ، حرج منسن بعداد بسوم الحميس لسبع خلون عن سنهر رمصان سبه 331 عن وعو في أحدث أسس

إن حوصل وانصن نب سنة 340 هـ ٠ وغريه . وفي عنفوان السياب ومنكرية. وطل نطوف بمشبارق الارض ومعاربها لده 30 عاما الى ان حمع اكداسا مسس المفارف والتحارب صممها كمايه المدكورا والعج ب انه لم يركب البحار بل طل طيلة بلك المده سحول على النابس فقط ٠ وقد فصل بن حوفل في كمانه البلاد الاسلامية افليما افليما وصفعا صفعيا وكوره كوره كما رسم عده حرائط منها حريطه للعالسم التي تظهر فسي شكل 5 - وفيها بلاحسظ الشمال في اسفل الخربطة والجنوب في اعلاها على عكس ما بعرفه الآن في حرائطنا والخرائط البونانية القدامة وقد رادت حربطت بشويها لعدم استعماله لحطوط العرض والفلول في تجديد المواقع ويطهن أن هده المجرافية خار ملقولة والها من الجلهادة الحاص ودبها بطهر سواحل البحار في ١٠٠٠ حطوط مستفسمة ولعل السبب مي الد رجع إلى أن أن حوفل لم تركب المجار خالي للمكنة أن للسلة إلى لعرجالها أنها أنه بنائع في رسم القارة الأفريقية . و عصيل أن العارة الإستنولة والاورونية في مده للمعر الاستود بحو الشيمال حتى المحمط السمالي .

له يـ مروح المدهب ومعادن الجوهسير المستعبدودي دمسيوانو الحسن على ن الحسين بن على ولد في تعداد سينة



Man とうしかときかりを変換を

 $\cdot$  عد زيوفي بمصر سبة 345 هد 287رمو سر ابرر المؤرحين والجعرافيين على يسه ١٠٠ أحب البحوال مند صغره لدا مصى معظم حياته في البرحال إلى تلاد الهمد والسمد والمعجاب ومليار وسيلار والصنن للم رجع الى زلحناد وزار مدعشقو ـ فقل راجعاً إلى عمان ومنها رجع إلى عداد لكن حبيبة إلى السفر عاوده مرة حرى لدلك خرج بعو الجهات الشيمالية فرار البلدان التي تحيط ينحر فزوين رالسام وفلسطين به مصر الني ادركته مها الرفاب والمسعودي واسع الاطلاع رالمعرفة ومن حسن الحط أن كماسه مسسر للفاريء حيث اعبد طبعة عسدة مراب و حلوي على حرائس ، وقد رسم صوره للارص ابطر شكل 6 .

5 ـ احسن التقاسيسيم في معرف الأفاليم للمقدسي وهو شبس الديس ابو عبد الله معمد بن احمد المقدسي ولد يست المقدس حوال 335 هـ و ومن هنا الله تستميمه بوقي سنة 381 تقريبا الله تستميمه بوقي سنة العرب الل حد كبر وشمهريه معروفة في العرب الل حد كبر ودم طاف بابحاء العالم الاسلامي ما عدا اليسد والابدلس وقضي في ذلك حوالي اليسد والمائة فيما عول والصدق فيما بذكر والامائة فيما عفل ، والنظرة النافية فيما بلكر والامائة فيما عفل ، والنظرة النافية فيما بنكر والامائة فيما بقيد ، والنظرة النافية فيما بنكر والامائة فيما بقيد ،

وقد صنف مؤلفة في سن الارتمايين بعدينة سيرار يعارس سنة 375 هـ \_ 985 م والري المقدسي أن احترافية لم بكن بلقى عباية كبيره لدى من سيعوه من رحال العلم ومن عنا أحد على عابقه ان اصطلع بحمع مادية العلمية من سبي العاء العالم الاسلامي معتمدا على رحلاله وملاحصانة السنحصية ، وفي هذا الشنان نفول فرانب أن أفضيد علما قد أعقلوه (أي من سنفوه) وانفرد يفن ثم بذكروه الا على الاحلال وهو دكر الافالسيم الاسلامية وما فيها من المفاور والبجار والتعيرات والانهار ووصف المصارحا المسهوره ومديها المدكوره ومبارلها المسلوكة وطرفها المستعملة . وعساصر العقادية والآلاب ، ومعادن الحميل والمجارات واحتلاف أهل البلدان مي كلامهم وأصوابهم والسبتهم والوابهم ومداهبهم ومكابلهم وأورابهم . ويغودهم وحروفهم وصفة طعامهسم وشرابهم والمازهم ومناههم . ومعرفه مقاخرهم وعنونهم وما تحمل من عبدهم واليهم الح ۲۰۰ ، الى ان يقول ، وعلمت اله (اي علم الجعرافية) بالله منسه للمسافران والنجار أولا عسمي عشة الصالحين والإحبار ، أد هو علم مرعب فنه الملوك والكبراء ونظلته القصيباة

والفقهاء وبعبه العامة والرؤساء ، وفي هذا الرحز الملبح ببين أعميه الحعرافية من سي المعلوم ٠

وقد استعمل الحرائط فيما يقسول حيب قسم العالم الاسلامي الي 14 فسما أو افليما لكل اقليم خريطته المفصلة اسنخدم فيها الرموز والالوان لبيان المظاهر الطبيعية • كاستعمال اللون الاحمر للطرق والاصفر للرمال والاخضر للبحار والازرق للانهار والاغبر للجبال ، وهي تقريبا نفس الالوان المستعملة في خرائطنا الحالية • والارض عند المقدسي كروبة الشكل بقسمها خط الاستواء الى فسيمين منسياويين ومحيطها 360 • وان بصفها الجنوبي بغلب علبه الماء على عكس صفها الشمالي ٠

6 ـ تحقيق ما للهند من مفولــة في العفل أو مردولية للبسيروني وهبو أبو الربحان محمد بن أحمد المولسود ناحدي ضواحي خوارزم سنة 362 هـ . والمتوفى سنة 440 هـ ٠ والبيروني من اشهر العلماء المسلمين في التاريخ وله مكانة مرموقة في علم الجنرافية والطبيعة والجيولوجية والفلك والرباضيات كما اله درس التقاويم والطب وبذلك تثير سعة افقه الدهشة بعق • وقيل انسه بطليموس لم يزر هذه البلدان ، هسذا

و بوقى سنة 442 هـ الموافق لسنة 1050 م بعد أن حلد آبارا قيمة لم بصلباً منه الا النزر السمر • وقد اكسب سهر, راسعه كماحب في الفترة التي سنف عام 407 وهو العام الدى وفع فسيه الببروبي أسيرا بين ابدى السلطان محمد الخزنوي عبد سفوط حيوة مسقط راسه يم اطلق سراحه وفربه السلطان محمود اليه وصاحبه في حملاته على بلاد الهد واغننم البيروني هذه الفرص لتعليسم اللغة السنسكرينية وكرس جهوده لدرس علوم الهندوس التي أودعها كنابسه المذكور اعلاه • ومن اشهر كتب البيروبي مى الجغرافية : الآثار الباقية من المرون الخالمة ، وكتاب الهند الذي بعنبر بعق احدى المجهودات العظيمسة في حمسل الجغرافية الافليمية اد بناول فنه حتى حبولوحية الارض وعلم المعادن . اد هو بذكر ان سهل الهندستان كان صبما عماره عن فاع البحر نم اخذت تسرسب فيه جزئيات الطمى الى ان سوت منب سهلاً • وهي الفكرة الشائعة حالياً في تكوين معظم السهول الرسوبية ٠

وعندما يتعرض البيروني الى ما حاء عن مطلبموس فيقول انه أصاب في خطوط الطول والعرض ولكن ما أورده من ذكر الاقوام قسد يشوبه الشسك نظرا لان

عهد الرومان لم بكن ميسورا وان ولوح و المامي لم يكن مستورا في المامي بصرا بمناس الملل الذي هو اكبر عفسة في سينس السفل بين البلدان فهناك فوم ميل النهود نطبول أنهم تنفريو إلى الله عبدما بعدرون بمن كان على عير دينهم . أ والرومان استرفون من حاء في فنضتهم. وهماك أمم برد المسافرين على اعقابهم لابهم عرباء ، وآحرون يقتلون الغرباء • ولهدا ربها ما ورد عن بطليموس عباره عن روانات - اما في العهد الاستلامي فالطروف قد تعترب تماما حيث اطمأن

المساهل ويوسعب دار الإسلام . ويقهم كفار معني السام واصدح الحملع بدعون مسلام دعلي هدا البحو صار الحصول يلي معدومات يبعلق بالإماكن المحتلفة على عهر الارص اكس سيرا واميا الى درجه لا تقارل بما كان عليه الحال من فيل . 7 \_ معجم ما استعجم للبكري وهــو

يو عبيد الله بن عبد العربر المولسود مريكة سمه 432 والموفى هناك سمه 487 وله ألب أحرى مثل المسالك والمالك الدي صمله ما ساهده في رحلته في المفرب وأرض العجاز وأورونا··

8 \_ بحمة الالباب ونخبة الاعجباب لابي حامد الغرباطي وهو أبو عبد الله

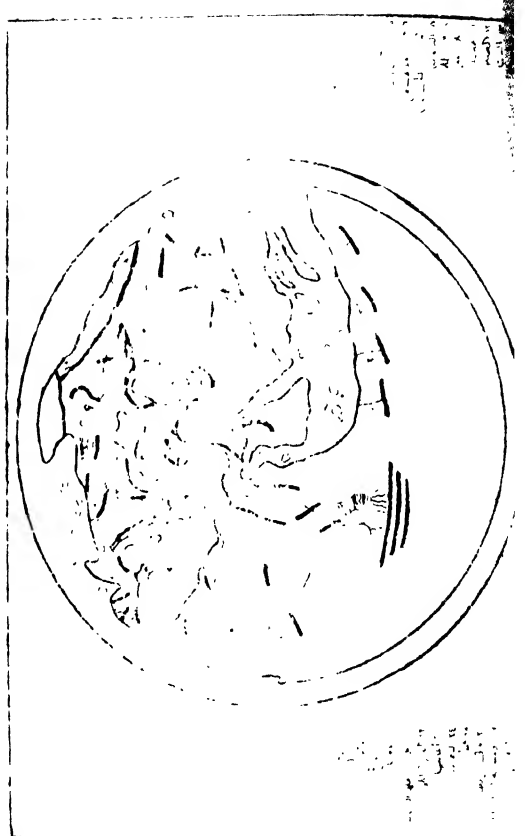
من جهة ومن جهة أحرى فأن النوحال في محمد بن عبد الرحيم المازسي القيسي الاندلسي - ولد نفرناطه سنة 473 ومنها رحل الى بعداد سبة 557 بعية الاستزادة عي انعلم ومنها النفيس الي حراسيان للاتصال بعلمانها والاستنقادة منهم بم فقل راجعا إلى خلب للندر بس والدراسة حتى يوفي بديشيق سنة 565 المواقيق لسنه 1161 م . وله كتب عديدة مي حمرافية بلدان المقرب وبلاد الابدلس بالخصوص كناب بحبه الادهان مي عجانب البلدان التي ذكر فيها ما شاهده في رحالانه من بلاد الإبدلس حتى بلاد الحزر

9 \_ رحلة اس حسر لابن حسر وهــو أرو العنيان محمد أن أحميناه الكتابي استنسى الاصن ( المولود سنة 540 هـ والمتوفي سنة 614 هـ ) وقد تمنع بس مواطنيه تستهره عاليه في الأدب والشنعر حبب راول البدريس في مالها وقاس وسيبه بدلاء المقرب ، وله جهد عطيبم في ممدان احفرافية حنب سنحسل في ومداية رعو في طريقة إلى الحج كيل ما لاحظه على بلاد الاسلام ابتدا، مسس موضه بالابداس إلى سبه حزيره العرب . ومياً أن أب من حجيبة إلى الإيدلس حبى بشر هده المدكرات بعب عسوان رحلة س حبير ودلك بعد بنسيقها وفف 

رواحا في السرق وفي الغرب على السواء والمحقاد منه من حاء من تعده من الكتاب والمؤرجين امثال العندري البلنسي في سمله 688 عند 1289 م وابن بطوطه الدي بحول في للذان العالم الإسلامي للذه بريد عن 28 سملة ( 725 ـ 753 عندان العالم الإسلامي ابن بطوطة السيهرة التي قطع فيها ما يزيد عن 75 الف ميل . وعدا الرقم لم يكن بتحاوزه احد كما بندو قبل عصر المحال . و بذلك بكون قد صرب الرقم الفياسي في المحوال

10 ـ نزعة المسماى في احتراق الآفاق الخدرافيين المسلمين وبالحصوص الالادرسي وهو أبو عبد الله معمد معمد الخرافيين البيه وعو بصور العالم الاسلامي من اسهر الجعرافييين المسلمين ليدي في المسلمين ليدي في المسلمين وعد المسلمين المسلمين

الصحمحه واحتهاداته الخاصة وتحاريه المكسبة ، أحل لقد كانت لسبه تعقير الإحطاء في وصع حرائطه مثل الشمال الدي وصعه في اسفل الصوره والحمو في أعلاها • أنظر سكسل 7 . ويعص الحراط المي أوردها في كنانه وهي أوسع ما يكون النشارا في عصره ٠ 11 ــ معجم الملدان لمافوت الحموي . وعو من اسره روميه ولد سية 574 هـ \_ 1179 م اليونان ووقع في الاسر وهم لا ارال صبيا ، والمسراه باحر بعدادي من عسله حموية ومن هما حاوب سيمسه بالعموي و وافوت الحموي من مشاهير الحفرافيين المسلميين وبالحصوص ادا اطراء البه وعو بصور العالم الاسلامي فيل أن نسبته الحراب على بد النسر اعداده عولا او حال و وقد بدأ حياله بالمحارة لصاحبة بيم القصل عيية بالسرحال واكسماب الرزق والعلم الى المناطق المهمدة وعمره 26 سنة وبعد ال اكتسب فلبرا من التجربة خرج في رحلمه المالية سنة 610 هـ ــ 1213 م ، فاتحه أولا إلى دريز ومنها إلى الموصل فالشام فمصر ، يم عاد نحو المشرق الى أن يلغ المسابور لم دحل مروالتي عكف فيها 一人はいいくいろう



صوب السر على هذه الجهات دفع به الى البحروج منها مسرعا نحو الموصل سنة 1220 م • وقد النجز كنابه المذكور سنة 1224 نم توفي بعد دلك في حلب سبة -627 هـ \_ 1229 م · والمنار على أنواب العراق وأتناب معجم البلدان يصور العالم الاسلامي بالمعصيل مسن سلاد الابدلس الى بلاد ما وراء النهر والهند. كما سعرص فيه الى صرد حمهرة مسس الادباء والعارفين وأهل الفكر والجغرافيين كما يذكر تأليف عديدة لم يعد متيسرا الحصول عليها • ولعل أهم ما يمتاز به في كتابه معجم البلدان انه قد استعمل طريقة النفد والنمعيص التي يأخذ بها الجغرافي الحديب ، وهذا أن دل على شيء فاتما بدل على سمة اطلاعه -

12 عجابب المحلوفسات وعرائب الموحودات للفزوسي وهو ركرنا بن محمد اس محمود ابو بحبي الفزوسي نسبه الى مدينة فزوس سمال فارس التي ولد فيها سنة 600 عند 1203 م وفي عهد الحليفة المستعصم آخر حليفة عناسي كان الفروسي تعيش بالغرافي ويشغل منصب فاص على واسط والحلة وادا صحب فاص على واسط والحلة وادا صحب المؤرجون فلا سنك انه شاهد الكبر صما المؤرجون فلا سنك انه شاهد الكبر صما حربة النتار وعاصر احراق جبكبز حان لدينة بغداد سنة 656 هند 1259 م م

واعراق بهر دجلة بالمؤلفات وللعزوس نأليف عديدة منها الكناب المدكور الدن نفى معروفا حنى العصور الحديثة فيه الماول الاسبياء السنماوية مثل الشمس والكواكب والإفلاك والبروج والانتساء السفلية مثل كره الانبير أى الغالف الغازى وكره الماء وعجائب بحارها وكره الارص وسعنها وقرارها ورسوخ حيالها واميداد انهارها وفوائد معاديها وخواص اشتجارها و

وقد روى فيه كل ما قرا أو رأى أو سمع دون أن ينقد ما كتب وأثبت وألبت وأثبت وله كتاب آخر في الجغرافية عنوانه آثار الملاد وأحبار العباد القه سنة 1250 م. وقد تتابع النفسيم البطليموسي السناعي للاقاليم والكمات تقمض تماده عزيره في الماريخ والتراجم ويه مجموعه مس الرسوم والصور ، وقد رجع الفزوسي في مؤلفاته إلى مصادر عديده منها مرلفات الغرياطي والعذري والإيدلسي وأيراهيم الطرطوشي والجاحيظ واين وعيرهم كبيرين وغيرهم كبيرين والمناني

13 \_ رسائل اخوان الصفاء • وهي معالات عديدة لجماعة من الصوفيت والعلاسمة المسلمين الذين سنموا أنفسهم باحوان الصفاء وحلان الوفاء • ومن أهم مؤلفاتهم بلك الني كنيب في الفيترا

أبرايع للهجرة وتناولت حواتب علمته المعرضة والتحسيات والي العملسيات عديده منها علم الجفرافية حيث بفرضوا الحبولوجية كما لم يعفلوا عن علم النباب في كماناتهم لكسوف الشنمس وحسوف العمر كما بعرضوا لدوره القصول سعا الحبولوجية فدكروا أن الجبال أصلها رواسب برلب باعماق المحيطيات وان احركة السبمس الظاهرية وتصوروا أن الارص كروية الشكل وفالوا يوجبود البحر ليس ببالبيب الشواطئ وانهيا علاف حوى بحبط بالكيرة الارصيب وبنقستم الى بلاية اقسيم أو بلات طبقات (i) اعلاها واسدها حراره هي الاستر (ب) والطبقة الوسطى قارسة البروده وسسى الزمهرير (3) والطبعه الاحيره وعى ادنى الطبقات الى الارض وتسمى السبيم لاعبدال درجه حرارتها • وهدا ما وصل البه العلم الحديث في عصر الاقمار الصناعية ونقوم بندريسية في الخامعات عب ان درجة الحسواره ١٠ مسعم سلان بالارتفاح الي أن نصل الي نهاله طبقه الدويوسيقير فللعكس الأبلة استنبية للجرارة الني بأجارتي الريادة ت سنعف فيستنش في المقصال الح ٠٠٠ ر بدلك ساويت السائل الحوان الصيماء

التي المس أسارا من أسار الحسارة

الاسلامية طاهره السبعب وليف الهيا

عداره عن مناه للمجار الذي تتحول الي

حار استصناعد في الهواء بم سنوفها

لريام يه ينكا عن مسقط عمرا ، وعلى

هذا المعر يصرف المر من هذا الماء الى

التهارات ودجهرا المتمامهم الي المارا

وأكوان السواحل المي بدرسها لايمانما حالما في احامعات ٠ من عمره حرج من مسقط راسة مهاجرا

والحبوان ١٠ اما فيما بحص العملسات

عرصته للازنفاج والانحقاض وقفد تطغى

المحر ويسمص على السلهول والمراعي حلى

صبر السهول بعارا ونصير النحر بالسا

على مروز الانام • وعلى سبطح الارص الني

بررب من البحر بنساقط المطر وتنكون

المحارى المائمة الني نعمل معها النوبة

والرمال وعلمها بنمو السات والمراعي

والسيحر ولعمري ال هذا لمن صبعهم

الحفرافية انطبيعية ودوره البغرية النهرية

- 14 ـ تحلة البطار في مراأب الامصار محامد الاستقار لاين بطوطه السابق الدائل وعبراتها عبد البه محمد بن بطوطه المعروف أعما استمس الدس من مواليد سيمه 704 عد \_ 1304 م الطبحة سلاد المعرب ، في في فارس سبلة 771 هـ ــ 1369 م ٠ و اس يطوطة من اشبهر الرحالة المساحل في الفرن 14 مثلادي أد طاف كن السدان الاسلامية من طبحة إلى بلاد الصابيء دلك أنه لما عام النابية وأنعشران

في سيبل الله ، فزار أولا بلدان المغرب العرسى المعرب والجزائر وتوبس ولبيبا رميها التقل الى مصر فقلسطين فالسيام فمكه المي بزل بها لاداء فريضة الحج ومنها حرح بحو السرق فزار بلاد ما بن المهران . يم فعل راجعا إلى بلاد العرب ومنها الى النس التي افلع منها بحرا الى منسنا وسواحل أفراهيا الشرفسية بم عاد مره احرى للحسيح سمه 1332 م . سالكا عدد المره طرس عمان والخليج الفارسي و بعد حجمه الباله عزم على رباره بلاد الهند لكن الاقدار وجهنة بعو العاهره ففلسطين فالسام بم اسفل الى أسيبا الصغرى ومن هباك ركب البحر الاستود متوجها بعو بلاد القرم التي كان بها السلطان محمد أوزبك حان المغولي الدي اسلم مع دومه واستعبل ابن بطوطة استعمالا حارا واداح له الفرصة ليسعل في أقلتم الاستنس الروشي وتكتب عيه الكسر ولبزور الفسطيطيسة ، ومنها ولم الى حراسان عن طريق حوارزم ليروز بحرى ويلع وعراه وطوس ومسهسد رئيسانور يم احتار حيال الهيدكوس مموحها الى كابل حمى دحل بلاد الهمد روصل الى دلهى حبب قرية البه سلطانها محمد طلعق وأرسله فيما ارسل الى للاد الصين - سبة 1242 م . وبعد أن زار عده الحهاب السردية فقل راجعا الي

اللاده بعد ان حج حجبه السابعة سبب 1348 م وزار بلاد الإبدلس كما بحر في بلاد السحر عبر الصحراء و وحلامه الحديث ان رحلات ابن بطوطه نستعن الاعجاب والمقدير حيث صور فيها العالم الاستلامي احسن بصويب كما امدر معلويات كبيره عن الملدان الباييب الواقعة فيما وزاء بلاد الإسلام كسمر منا وافريقيا السيبوداء وما وراء بالله الهملايا وافريقيا السيبوداء وما وراء باللهملايا وافريقيا الهملايا وراء بالاد الإسلام وراء وما وراء باللهملايا وراء بالله

#### 1 - الجفرافية في عصر الانحطاط:

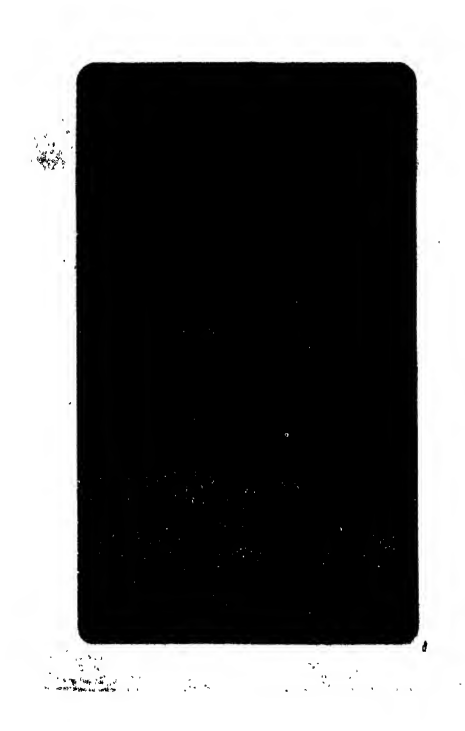
وبعد كتاب أبن بطوطية ومقدمات عبد الرحمين بن حليدون ( 733 هـ ي 1332 م ، 809 هـ ـ 1406 م ) أحـد مصماح علم الجعرافية عبد المسلمين سير أحر الأنصفاء أد أن هذا العصر بعسل من استوا عصاور الانخطاط والانعلال في حميع أبحا العالم الاسلامي بقابلة عشر الماقسمة والمهوص للعالم المسيحي آد الاورودي ١٠ ال طل الاوروبيون اكبر مر الات عرون من الزمن ودلك فيما سع القرن 10 ر 13 بمهلستون من معتارف المسلمين و أما المسلمون في هذه أهدر فقد القسيموا إلى أحراب وسننع مما سهر على العدو أحدهم احدا شيديدا . حسب سقطت مدن كبيره على سواحل ليب وفاستطين في بدى الصلميين فيما س

الد بين 11 و 13 ميلادي وأرض فارس يه له المعول في الفرن 13 م ﴿ وَعَرَبَاطُهُ . عن أحر معقل من معافل المسلميان علايدلس منية 1492 م. المواقفة لنسيبة التي حرح فيها كلوميس مر بشيوب د السياف أمريكا · وبعد أن سفطت مدينة التسطيطينية في بد العنمانيين ــه 857 هـ \_ 1453 م أحدوا توسعون عودعم على حسباب الدويلات الاستلامية من أخهاب الحبويية وعلى حسباب دول ، رورا الشرفية من الجهاب الشيماليسة والسمالية الشرفيه وما عو أفل مس سرن جبي وربت الدولة العيمانية بلدان حديدره الاستلامية لكن وبا للاسب ال عدا الارب لم يكن مصحوب ينطويو عدم احفرافيه وكان الحصاره الاسلامية مد تنعب مرحله من الشمحوحة لم تكن من السبهل اعاده سيانها واردهارها ٠ اد بعد سقوط الاندلس ومن فملها يعداد ثم استملاء الاتراك على الحكم بسدات محهودات المسلمين في مبدان النعبث على أو يزول لكن ما وصبل اليه المسلمون حلال سيمه فرون على الاقل لم بندثر بل هاجر من المسلمين الي عبرهم لنظهر في سكن بوت احر في أدرونا . وهذه سنة الحصاره مند الارل التي هي عبارة عن وب سنحت حنوطه الانسانية وهو نوب واحد ولكن استحد وأهاد التصييله من اسسال لأحر فالنويان وزيوا هذا النوب

تى عيد الاسكندر المقدوني بالحصوص س ألاد الهيد والفلال الحصيب ومصر والمستسول وراوه من اليونانيين والهمود راءادول فاستده حتى سمسائي مستع مقوما ليا الدينية والديبوية ويقول في فدا السيان أحوان الصيفاء - أنه مسيي انتظمت الفلسفة النوبانية والشريعيية العربية فقد حصل الكمسال ، بم ان الازروانس وربوا عدا التوييس المستلمين واسترادرا فيه ، والدعوا في بقصيله الى أن أصمح وكأمه ملك لهم و العجيب ال كل من أويل عمة عدا النوب بدا وكانه لم نكن علمه • ولعن ما زاد الطين مه المسيلاء الاوروسين لا على المولفات الاسلامية التي تجدعا الاز مقسمة س المكساب الاوروامة أو مورعسية سبي المستحمين ولكن على للاد الاستلام وأدلال معولها الى درجة أن كادب الصلة بمعظم س الحاصر والماضي ، وعمل الرحييان الاوروني على توحيه المسلم بحو يسدان سحصيبه أو ماصية وحتى صيار المسلم سدو لسه و کانه لسم لك شيئا او کانها اضغاث احلام

فالله درجود الصنواب وان تعليما على المسرحاح محددا المليد وما دلك حدلى الله تعزير . في هذا الفرن 15 هجرى الدى فيه بدأت تطهر علامات النهوس المعالم الاسلامي عد البحرير من سسير الاستعمار الاوروني ودن الاستعمار الاوروني ودن الاستعمار الاوروني

### صدر أخسيرا:



## أربعة عشر قرنا مافلتص تاریخ الإسلام فیت إفریقیا والتطورات الجدیدی

د، عبدالقاد رربادیة اشاد البارجالا دین المدست حاصة الخبرات



تمهيد

ومن الحقائق الثابتة كذلك أن الاسلام لم يصل إلى افريقيا بحد السيف كما أن نظام العبودية لم تكن اسبابه اسلامية في يوم من الاسام ، وقد عاشت افريقسا مع الاسلام ، فتفتحت على ثقاهة عالمة وارتبطت بعالم كان منطورا إلى فتسرة قريدة حدا ، ثم حاءت فترة الاستعمار الاورودي المباشر في الفارة الافريفية ، عتمحضت عن تطورات حديدة ، في التي يحد أن تكور موضوع اهتماسا هيا ،

لا يوحد بلد اهريقي بجلو من المسلمين البسوم ، وتتراوح نسبتهسم باختسالات البلدان هي كامل القارد بين ذ/ الى ١٥٠/ وللاسلام في اهريقيا تاريخ طويل يمتد على أربعة عشر قرنا كاملة ، وقد ساهمت الثقافة الاسلامية في نقل شعوب القسارة من العزلة والوثنية الى الامتسزاج في

من الحقائق الثابتة ان الاسلام قسد وصل الى افريقيا جنوب الصحراء منذ القرن الثامن الميلادى وانتشسر منذ ذلك الحين بسرعة هائلة ، ويعزو المؤرخون اسباب اقبال الافريقيين على اعتنساق الاسلام منذ البداية الى ما تحتويه تعاليمه من مبادىء العدالة والبساطة والمساواة، وهي التقاليد الاجتماعية ذاتها الستى وهي التقاليد الاجتماعية ذاتها الستى تتلاءم والحباة الطبيعية للفرد الافريقي في العادد ، ويذهبون المضا الى ان الاسلام بالنظر لهذه الوضعية العلميسة قد اصبح دينا افريقيا اساسيا ولا توجد منطقة في افريقيا لم يصلها الاسلام او لم يكن له تأثير في ثقافتها (1) ،

<sup>(1)</sup> A I Dol « Islamic Thought and Culture Thier impact on Africa » The Journal of Muslim world league, N° 6, March 1974, pp. 36-39

صف الحضارة العالمية والانخراط في ديانة الترحيد ، كما ساهمت في تأسيس الدول رتخطي المفهوم القبلي الضيدة لدى الشعوب الافريقية ، وهذا قبل ان يعرف الاوروبيون أي شيء عن القارة وشعوبها ، وبذلك كان للاسلام مجال السبق في ايجاد مبدأ توحيد الدول والشعوب والحكومات في افريقيا وكان المحرك العملي لخلق الوطنية لدي المسلمين الافارقة (2) .

وليس المهم هنا هو تتبع كل التطورات التاريخية الناصعة للاسلام في افريقيا، لان هذا ليس جديدا ، ولا طارئا ، وأنما الجديد هو ما تمخضت عنه الفتسرة الاوروبية منذ نهاية القرن التاسع عشر من القصاء على اللغة العربية والخال الديانة المسيحيسة ورعايتها والجساد اتحاهات جديدة في الفكر الافريقي عن طريق خلق طبقة اجتماعية جديدة ذات ايديولرجية تختلف عن ايديولرجيسة الاسلاف ورعايتها · فقد قام كل مــن الانكليز والبرتغاليين والاسسبان والالمان والفرنسيين والبلجيكيين بدور متشابه في هذا الصدد ، وذلك في كل قطعـــة احتلوها على أرض افريقيا ، وأن اختلفت طريقة استعمارهم الاأن الهدف والنتائج

كانت واحدة واذا كنا لا نستطيع هم دراسة كل منطقة مستعمرة على حصر تبعا للبلد الاوروبي الذي استعمرها الفرنسبور فلناخذ المناطق التي استعمرها الفرنسبور كمثال فقط ، وهذا يعطينا صحوره عر التطورات الجديدة بصورة عامة وعر الاساليب العلمية التي اتبعت للوصور الى الاهداف المرسمومة لبلوغ تلل التطورات والتمكين لها .

## التأثيرات الجديدة للفرنسيين في مستعمراتهم الافريقية وأساليبها العملية

### 1) الانسان الجديد:

ان التساؤل عن الاسباب التي ادت الي التطورات الشخصية أو النفسية السريعة في المريقيا الغربية يمكن اعتباره في صميم الموضوع ، ذلك أنه في خسلار أقل من نصف قرن أمكن للفرنسيين احلار اللغة الفرنسية محل اللغة العربية وأحكر المائوية ضعيفة فأنه استطاع أن يركسر المائوية ضعيفة فأنه استطاع أن يركسر للاعترار بالفرنسية وللارتباط المصبري بها في كامل المنطقة الناطقة أو المستعملة للفرنسية في الهريقيا الغربية والمداربة (المؤرخين الافريقيين الذي انعقد في شها المؤرخين الافريقيين الذي انعقد في شها

<sup>(2)</sup> A l Marcel Chailley Histoire de l'Afrique Occidentale Française Paris 1968, p. 32-37 (3) عرف عن الاستعمار الفرنسى دائما الاسلوب المباشر في حكم المستعمرات دائما وفي مجال التعليم بصورة خاصة كان هدف الادارة الفرنسية في المستعمرات دائما ساليس ، وبمختلف الاساليس ، كي يتحولوا الى فرنسيين لغة وعقلية وارتباط Assimilation ما يعرف لدى الفرنسيين سـ (سياسة ) المرح أو الاندماح . Assimilation كالمراح أو الاندماح . D Bouche Histoire de l'ENS, A OF Universite de Nancy, 1974

ويسمير من سنة 1975 في ياويدي عاصمة ممهورية الكاميرون كان هناك حمهور عمير من مثقفي اهريقيا وحاصة العرسة و الستوانية . وكان هناك بحث قدمسه احد الاساتذة العيجربين وموصوعسه الهجرد من المناطق الحاصعة للاستعمار العربسي دحو المناطق الحاصعة لملاستعمار الاسكليري ، ورعم أن الموصوع كان هاما بكان مدعوما بالموثاسق والاحصائيات إسليمة . الا أنه حين التقل الناحث الي الحديث عن الأسباب المتمثلة في طبيعة الاستعمار الفريسي من حيث كوسسه استعمارا مناشرا كان قد صابق الاهالي وحاصة في دواس المرح Assimilation ولارض الصرائب دات الشكل المستسر سى القباش الرافصة ، ثار الكثيرون في شكر هوس واعتبروا مثل هدا التحليل الواقعى فدجاعى الاستعمسار الفرنسي السالح الاستعمار الامكليري

ويوحد الآن في افريقنا العرديسية بطاهن والمنح بين اللعتين الايكلد بينة والمورسيدة ، ويهدم بهذا الموضوع بعظم المتقلب بالتقامة الفراسية ... كأن هسيدا الموضوع بهم بلدانها بمثل ما بهدم بعض المتقلب والساسة الفرنسيين ...

ربتم تعيين المتجرحيس الحدد منسن الحام منسرف الحامات بالابتيا العربسة من منسرف الحامات العرفيسية منسن طبرف الحامعسات

(1) الاستاد هاريحريفس Hagrac من اقدم الاحتصاصبين الباحثين الايكلير في تاريخ المستعمرات الفرنسية في افريعيا والله الاحتمادي والثقافي ويعلب على استعمرات الفرنسية في افريعيا والله الاحتمادي والثقافي ويعلب على المتناحات التأثر الديدي وأنظر كتابه المتناحات المداهدة التأثر الديدي والمداهدة به المداهدة به المداهدة المداهدة

الفر سببة وسيكن هسولاه طبهستة مستاره في بندانهست برسط استه الراسيادة بالقافسة عسين المفافسية تقريبينه في افريفينا ا

ولا يعن الاستان حكيد ما المراهسة السابة ... السابة السابة السابة من كولهم قد دكالوا المعالفة المقافة الفريسة وللديانة المسيحية بدرجة كالب لغة افريسا الفريسة والمدارية حتى كالب لغة افريسا الفريسة والمدارية حتى الدرب العالمة الاولى ، ولمعل اول عمل الدرب للقاديا بهاتيا كان هو المرسوم الدى الدخرة حاكم افريقيا العربية في الدي الدخرة حاكم افريقيا التحريسة في المحاكم مند ذلك التاريخ (د)؛ بالمعارية في المحاكم مند ذلك التاريخ (د)؛

لقد كان للوجود الغرنسي في سواحل افريقيا الغربية تاريخ طويل يعود الى القرن السادس عشر واكن العمل المنظم صد وحود الع بده واحدالا الفرسسسة سحلها ادما بدا مع بداية القرن العسرين، ويعود للاهنس حوج هاردي المادي المنقي العصل اللابير في اعظاء الطابع الحقيقي العصل اللابير في اعظاء الطابع الحقيقي المداف اللابية والثقافية الفرسيمة في المريدة الدرية القوم حاء مقتشا للتعليم عي بد المستعمرات في طروف صبعية عروب الكوبية الاومي الووحد عدد الدري لا يقيل سيكانها المحسود عديم الفرية في حسين بديم ويعرون من القابة في حسين بديم ويعرون من القابة في حسين

الظلام حينما يفرض وجود المدرسسة في قريتهم بالقوة ، كما وجد المستوطنين هذا التعليم الاولوية لكل ما تحتوى علا الفرنسيين "ورجال الشركات وأصحاب فرنسا من ضروب التقدم والرقي (٥) الاعمال ضد تعليم الافريقيين لان ذلك في نظرهم كان مما سيخلق يقظة في المستقبل قد تؤدى الى الفوضى والضرر بالمصالح التي يجنونها من مستعمراتهم، ولكن هاردى وجد من الحكام العاميان آذانا صاغية فراح يشجع امتداد المارس الفرنسية الى جميع المناطق الاستراتيجية في تلك البلاد الشاسعة واعطى للمعلمين كل المساعدة وراح يختار ذوى الخبرة من بينهم وذوى الجرأة والصبر وقسوة العزيمة ٠٠ واعتبر هاردى أن تعليهم المستعمرات انما هو تعليم النخبة التي ستربط البلاد نهائيا بفرنسا ، وانه يجب أن يكون عبارة عن فتح أخلاقي وثقافي، ومن ثم فهو لا يخضع لمقاييس التعليم العام في فرنسا وليس هدفه تكوين علماء ولا حستى ذوى معرفة على الشكسل الكلاسيكي في أوروبا ، وانما هو عبارة عن تعليم في شكل خاص ، فلا تدرس فيه الكيمياء ولا الفيرياء متلا الا بالمهادير المحدودة والعامة جدا في الاطهوار النهائية ، وبدلا عن ذلك بدرس فسه المناخ في فرنسا وافريقيا الغربية ويعتبر مادة أساسية ، ويدرس هيه البسات في فرنسا وافريقيا الغربية ويعتبر ذلك مادة أساسية ، ويدرس فيه المحيط والجغرافيا

ويعتبر ذلك مادة اساسية وتعطى و ویری هاردی آن جمیع الخریجین م الافارقة يجب أن يضمن لهم مجال العد حتى يكونوا القدوة لغيرهم ، وفضلا ء ذلك فقد عين هاردي ولاول مرة ، معلم الغريقيين من بين الخريجين ، وفي سر 1910 أرسل عددا من الخريجين الذير ـ يستعملوا في التعليم الى الدار البيم في المغرب الاقصى حيث هيئت له\_\_ وظائسف

### 2) المدرسة الفرنسية ـ الاسلاميـ كوسيلة مساعدة:

لقد أخذت المدرسية الفرنسيية م افريقيا الغربية طابعها النهائى مـــ بدايات الحرب العالمية الاولى ، ودلم هى وقت كانت هده المدرسة قسد مسرد بتجارب واكتسبت حبرات في سلل العريقيا وخاصة هي الجزائر ، وعسس بدأت المدرسة الفرنسية تأخذ صابعب النهائي في افريقيا العربية كان مي ند البلاد عدد كبير من المدارس العربية لر تأسست في الماضي ويعضها كال أ شهدرة كبيدرة وقديملة مثلل سرسد تمدكتو وجنى اللتين بلغتا درجة الجامع-في آيام الاسقيين على الخصوص ، ر-يكن من صالح الفردسيين اغلاف س الطبيعية في فرنسا وافريقيا الغربيسة المدارس التي انتشرت لهسا فروخ م

<sup>(</sup>no Georges Hardy). Une conquête morale, l'enseignement en A.O.F. Paris (A. Colin) 1917

مديد من الجهات ، كما لم يكن من صالحهم المدا تركها تؤدى دورها كما كانت تعمل الماضي ، وهندا ما دعاهم الي استعمالها لصالحهم ، فقد ركسز المرسيون اهتمامهم على حلب الساء أالوحهاء والعائلات الشهيرة في المنطقة ليرتبطوا عن طريقها بالحكم القبرنسي أميد الصغر ، أما التعليم في تلسك بهالندارس فقد وصع له برنامج خاص يصف هاردی دواعبه بقوله ( لقد کار هناك اقتناع بأنه يوجد في غرب افريقيا كما هي الجزائر وتونس والمنعرب الاقصى ثقاهة اسلامية ودلك يدفعنا الى القيام ببعص التنارلات لهذه الحضارة السثي سننت وحود حصارتنا ، وأيضا بعية التسهبل لقبول تعليمنا العرنسى فقسد كار علينا أن نشتغل بالابقاء على نوع النعليم الرسمى للاسلام واللغة العربية لحيث لكون والسطة بين المدارس التحرآنية والمدارس الفرنسية ، ويستهدف العمل على نسيال الاولى وقبول الثانية (7)

لقد كانت كل مدرسة عربية ـ فرنسية Medersa او مدرسة Ecole franco araba كما كانت تسمى أيضا ، تؤدى خدمــة لادتشار الفرنسية على حساب اللغــة المعربية التى كانت حتى ذلك الوقت لعة العلم والدين معا ، ويتحدث هاردى عـن البرنامج الخاص بتلك المدارس فيقول

( ان برنامج هذه المدارس قد تحسون نهائيا فلم تصبح جامعات اسلامية وانما هي بالضبط مدارس فرنسية - عربية ، ياخذ فيها اللسان الفرنسي والعلسوم العرنسية بالناصية اكثر فاكثر وذلسك

على حساب اللعة العربية والعلوم العربية، وعلى سبيل المثان فان تعليم العربية فد تحرر من الطرق العربية الصنوعة واصبح عبارة عن ترجمات من العربية الى الفرنسية، وبهذا امكن تحوينس الدرس المحصص للعربية الى دروس للفرنسية تم نستطرد هاردى الى القون

"وسن باحية احسرى فسان العربية والعلسوم العربية مسن بحو وبلاغة وعروس وقانون اصبحت لا تستوعب كن الوقت ، بن بستطيع القول بأنها اصبحت لا تؤدى اكثر من رموز وذكريات في استعمان الرمن ، وقسد احتلط بها تعليم العربسية والتاريسيخ والفانون والجعرافيا والحساب والعلوم المستعملة ، وبكلمة واحدة فان اللغة العربية لم يصبح لها من ذلك التاريسيخ في برنامج المدارس الفرنسية سالعربية في برنامج المدارس الفرنسية سالعربية الكثر من الدور والمكانة التي تحتلهسات الاحنبيسة في الشانويسات الفرنسية ، (8) ،

وبالاصاعة الى هذا فقسد الحسسق الفرسيون ببرنامج المدارس الفرنسيسة ما العربية ندريس اللهجات المطية وذه على حد تعبير هاردى و لانه يوجسد احيانا حسط التقساء بين تعليسم لعتنا واللهجات الافريقية و ذلك ان مهنسسة المترجم تحتاح الى تدريب وطنى وطلابنا هي العرب الاهريقي تكون لهم مناسبات للترجمة من العربية الى الفرنسية اقسل بكثير و تلك المناسبات التى يحتاجون فيها للترجمة من اللهجات المحليسة الى الفرنسية و اللهجات المحليسة الى الفرنسية و اللهجات المحليسة الى

<sup>(7)</sup> Hardy, Op. Cité, p. 108

وقد كان لخريجى هذه المدارس دور خاص بهم، فهم مساعدو الادارة الفرنسية ي شئون الآهالى وحاصة الحالات ذات لصبعة التقليدية والعائلية ، رفى هذه لوضعية نجد الفرنسيين يطبقون القاعدة لتى طبقوها في شمال افريقيا عسلى دريجى المدارس الفرنسية ـ العربية ، قد عبر هاردى بكل وضوح عنى الدور لخاص لخريجى المدارس الفرنسيسة لمالمنية كما كانت تستدعيه المصلحة لفرنسية بقوله .

" برويما أن مدارسنا تستهدف التصاق الطلبة بالتراب ، وتعويدهم على لعمل اليدوى أو تحصير قائمين ببعض المصالح التقنية مثل ادارات البريد الاشغان العامة ، فان المدارس الفرنسية العربية تكون بصورة عامة مترجبيس سميين قصاة أو كتاب ضبط للمحاكم لاهلية ، ورؤساء للجمعيات المحليدة لاهلية ، وبعبارة واحدة مساعديدن لاهلية ، وبعبارة واحدة مساعديدن لدارتنا وعدالتنا وهذا ما يحعل مسن خصرورة تعويدهم على اللسان الفرنسي راءة وكلاما ، ومن الضرورة كذلك ان كونوا على معرفة حيدة ناءراحددا

وعلى عكس ما فعل الفرنسيون في لجزائر حينما اصطدموا اصطداما

مباشرا مع الطبقة البورجوارية فانهر في افريقيا الغربية اعتمدوا على عصر المتعاونين معهم بين أفراد تلك الطبقة عجملوا تعليم أولادهم وفق المخطرة الفرنسي في المدارس الفرنسية ما العربة ضمانة وهدفا ، ويشرح هاردي هدر الحقيقة أكثر فيقول

« بما أنه من المفروض أن المدارس الفرنسية \_ العربية لا توظف طلابه\_ عن طريق الصدفة ولذلك فهي لا تمثل, الا بالنفية الاجتماعية ٠٠ وهذا يس استعمال الطبقات الارستقراطية الحاصره وعلى مختلف المستويات في هذه البلدار الجديدة كضمانات حديدة ٠٠٠ وسر ناحية أخرى فأن المدارس العرسسية ـ العربية التلاث في افريقيا العرسب انما هي في الواقع وقبل كنز شرء ا مدارس لابناء وبسات الوجهاء ، الله مدرسة تمبكتو التي هي أكثر شبه.... بمدرسة الجرائر قد اقيمت في منطف حصارية اسلامية قديمة وهي بالتالي نستقيل أبناء الأمراء والعلماء المشهورين في حوض النيدر (١١) ١ أما مدرستة بوتليمين (12) التي وصعت الى حد -تحت الرئاسة الشرفية للشيع سيديا (;... فهى تجمع أحفاد العائلات الكبيسري للترارزة والبراكنة والعصابة الذين كار

(10) Hardy Loc cite p 111

<sup>(</sup>II) تقع تمبكتو في الشمال الشرقي من مالي الحالية ·

<sup>(</sup>I2) في الجنوب الموريطاني ·

<sup>(13)</sup> الشيخ سيدنا ، كان من المتعاونين مع الادارة الفرنسية ، لمريد من التفاصيل لله ، انظر بصورة خاصة :

Charles Itewart, The Role of Skaykh Sidiyva and the gadiriyya in soutern Mauritar PHD thesis 1970. Massigon «Bibliothèque d'un marabout, le cheik Sidia » Revue Africai 1921

الموهم هد لعنوا ادوارا مهمة في محتلف مادرسة سال لويس اكثر أهمية وهي مدرسة سال لويس اكثر أهمية وهي مدرسة سال لويس اكثر أهمية وهي تعتلى مشروط مماثلة ، وتقبل طلابها من وأباني الأوليوف والتوكيولور والمعلى والسريس والماديية والسراكوليين والعمارا (١٩٠١) وهداك في الناحية الأفن من ابناء الملوك السابقي هي الناحية الثلاثة لسلطان وصاى السابق الدرسية الدين عد أن امصوا بعض الاشهر عي البابية الجرادر قدر الحاكم العام لافريعيا الاستوانية الموسيسة أن يعهد بهسم الاستوانية الموسيسة أن يعهد بهسم الدالية

ال هده المدارس التلاث بعدد ال تحولت وقو اهداف محددة الافريخيسا العربية الفريسية تستحق التقساء وهي الى حادث المدارس الاحرى تكفى لان بهيء لمورسيا رعاسا محددييسر وسطيعين ) (١٥) "

### التاريــــخالتاريـــخ

هي سنة ١٩١٧ مارح نائد لاليه ١٩١٠ ما من الحمعية الوطنية الفرنسية السيد Peyrounet بسروني لمسجله الحسولسات

الاستعمارية Arriles colorades عاسلا ( ان هناك ماده أربد أن أرى احتفاءها دون تأسف ألا وهي مادة التاريح ويكفى أر تعوص اثناء درس الفرنسية بنعص القراءات لتعطى لطلاب ( المستعدرات ) فكرد عل فود دلادما ) (١٦) - وقد طبور الفريسينور هده البطرية هي الدراسية المحصيصية لمدارستهم في أفريقيا العربية بكار دفة الحكانب فكرد هاردي تقتصني بدريس الثارية وهق الاهتداف التشي شرر الوجود والاحتلان الفرنسني للمنطقة من وتودي الى اقتداع الطلاب موحسوب بقائه ، واتحسيم هده الفكرة بقيسرر هاردي المعلم الفرنسيني بحيد أن موجيبة في تسلم سحلله خطوط متشابكة للحسسم المدقة الذي عبارة 71 مم ، وقلك هسسو التاريب ، عال احسيف الى هذا حسسن الأدمادق والاحاراع في تقديم الماده فسان الله ما دداست كل التناسب سنة عولستة الاهالي النابلة للحوارق ، وعلى حسب تعدره رفال بدريس التاريحق المستعسرات يحب أن ببعد عن أي تأثير كان قد عرفه میشلی Michelei (۱۸)

لقد كانت الادارة العربسية هي حاحة الى دراسة الاهالي بفسيا واجتماعيسا حتى تتمكر من حكمهم ، وقد كان لرؤساء

<sup>(14)</sup> اسماء للقباس الكبيره والهامة في عرب افريقبا ٠

<sup>(15)</sup> Hardy, op ette p. 142

<sup>(6)</sup> Hards, op ette pp. 112-115

<sup>3.</sup> Arrajes coloniales 1912, p. 37

<sup>(</sup>١٥) هو أحد أصبحات البطريات العلسفية المتنهورين . كرائد للمدرسة الفرنسية الحديثة في كتاب التاريم .

الاقسام العسكرية chets des cercles منذ البداية مساعدون militaires لجمع المعلومات الشفاهية حول القبائل المختلفة ، واعتبروا ذلك هو التاريخ الذي بجب أن يعرفه الناس ويتدارسوه ، وكان من اشهر الكتاب الفرنسيين الرواد وفق هذا الاسلوب مارتى : Marty وموريس دو لافوس Maurice Delafosse

ففى حين كان الاول جماعا للمعلومات الشفاهية ومتحريا الاغراض الاداريسة والسياسية للاحتلال الفرنسى فيمسا يكتبه كان الثاني حاكما لاعالى السنغان والنيجر ثم انتصب أستاذا (حجة ) في تاريخ افريقيا الغربية بباريس ٠٠ ووفق طريقهما أصبح هناك تاريسخ لقبائسس المنطقة الفرنسية بافريقيسا الغربيسة والاستوائية من نوع خاص تهمل فيسه الوثائق المكتوبة بالعربية وقد يشسسار لبعضها احيانا بشكل مقتضب وتعتمد المسادر الشفاهية اعتمادا كليا (19) ولا يزال لهذه المدرسة اثرها القسوي في فرنسا حيث يتصدرها في تدريس طلاب افريقيا الغربية الآن أو الاشراف عبالى الاساليب ، ومنها العنف رسائلهم امثال Hubert des Pamps

هيردي شامب Eves Personnes وايسفي بيرسون في جامعة باريس ، وتضع هذه المدرسة كاساس الطريقة الإثنولوجيسة نصب اعينها فيصبح تاريخ المنطقة

عبارة عن حركة مطردة للقبائر ر تنقلاتها التاريخية بين الشمال والحس وتفسرها علاقاتها بالعرب أنها كال لا تتجاوز في نوعيتها العلاقة الاستعلال التحاربة في أبشع صورها وحاصة ند الرقيق والذهب ا

وكانت الادارة الفرنسية منذ البدار قد قطعت الصلات الانسانية بين افريد الغربية وشمالها • وكونت وحدات حيد المهارة ( أو الجمال السريعة) لمراقد الحدود وانهاء حركة القوافل القديد وبذلك حرمت كل تنقل عن طريق التوادر ويقيت هذه الوصعية قائمة حتى استدلا كن من شمال افريقيا وغربها ، واتب هذد الحفية الطويلة التي استمرت حوال نصف قرن تمكن الفرنسييون مي التشجيع على ظهور تقاليد سودانية حاص لمى مجال الديانة ، وذلك بالتدخل الباش والتمكين لنظام المريدين في الطريق التيجانية أن يصبح هو. السائد ، أمـــ العناصر التي عارضت وعلى راسها رحا الطريقة القادرية فقد قضى عليهم بمحتله

### 4) الفرق بين جيلين:

كان القرن التاسع عشر هو عصد الجهاد في افريقيا الغربية (20) وند خضوعها للاحتلان الفرنسى في اخب

<sup>(19)</sup> C.F Paul Marty Etudes sur l'Islam et les tribus du Soudan, Paris 1918; Maurice Delatosse Les Noirs de l'Afrique, Paris 1921.

<sup>(20)</sup> عن حركة الجهاد هذه يراجع بصورة خاصة

HFC Smith «Anglected theme of west African History» Journal of African Society of Vigeria, vol. 2, 1961, p. 184 FF

دلت القرن ، عمل عدد من رجالها على القيام بثورات اصلاحية ، كانت أهدافها المدافها السلميات السلميات في ملادهم عن طريق احياء الاسسالام في السفوس وتكوين دور حسب مفهوم العندد المدالة الم

ولفد انتبه رجان ورعماء حركة الجهاد الى الحطر العرنسي منذ البداية فعمل الحمد الكاي الكنتي ، زعيم تمبكتسر ، على الاستعانة بالانكليز ضد الفرنسيين وذلك حين تيقن بأن الانكليز لم يكونوا بريدون احتلان المنطقة على عكس ما كان يسيته الفرنسيون ، ورفض كل من الحاج عمر وأبنه وخليفته أحمد الاحتسلان الفرنسي أو الانتداب بكن الوسائن ولما مدا الفريسيون في التمايينات من دلك الفرن تنفيد مخططهم التوسعي باتحاه لحنوب والشرق انطلافا من معقلههم العديم في سنان لويس كان من اشهــر من خاربوهم الشيخ ساموري في عينيا ك تصميم وصراوة ، وانشاء دولسة مستقلة تشبه الدولة التي كان قد أسسها

الامير عند القادر الحرابري لملاءمسة طروف الحرب صد العراة الفرنسيين . ولكن كانت الطروف ملائمة لمفريسيين اكتر فتمكنوا من احتلان كامن الفريقيا الغريبة مع بداية القرل العشران ينسود السلاح (21) ، وقد رفض السكان النجبيد الأحباري رفضا مطلقا في البداية حييما حدا الفرنسيون تطبيقه مي امريقيا العربية على عرار ما فعن احوابهم في شيميان الاريديسة وذلك اعتمادا على المسدا الاسلامي لديهم من الله لا يحور التحنيد في حبوس غير اسلامية والقتال والموت للدفاح عن الفرنسيين المحتلين وكاسب المحكوسية الفريسيية الداك سند فررت ودريد تجبيد أبناء المستعمرات استعدادا المحرب العالمية الأولى ، فوحدت صعوبة كبيره وتهربا من فنن الاهسالي ، فاستاخرت العديد من المتعاونين معهما لاصدار الفتاوى بجوار الموت الى حانب الدولة الحاكمة وقد خرجت فرنسا من الحرب العالمية الاولى منتصرة ثم دحلت الحرب العالمية الثانيسة فاعطت وعودا بتصليح أوصاع السكان مي المستعمرات يعد الحرب وكانت النحبة المثقفة بالفرنسية قد تكونت فلما حاءت الانتخابات التمثيلية للجمعية الوطبية الفردسيسة حسساص الاهالى تلب الانتجابات دون استعبداد وتحت المراقبة الاداربة الصارمة للقرنسيين وكادب له طموحات واسعة بحكم ارصبته الدناهية على الخط الفرنسي ، ولكسس كانت لا دران تفف أسامه حواجر الرعوبة وعدم المساواه بالمعربسيين السباب الذين

<sup>(</sup>A) Jean Sorer Canal - Atrique Noire, Paris, 1936, pp. 123-87

كانوا يطالبون اما بالحكم الذا الاستقلال ، وفي غير ذلك فقد الواقعية هي أبرر سمة ارتبط بها: نواب الغرب الافريقي في الجمعية ا الفرنسية (23) • فحينما لوحظ الامتعاض من طرف النواب الفرد من مطالبة عماس فرحات بالحد المحلية صمن الاتحاد الفرنسي ي انبرى Apula ليحاطب النواب الد فائلا ( بالتاكيد فان بعض رملا طالب بالاستقلان في اطار الاته الفريسيي للبلدان التي يمنلونها هذا لا يتعارص مع المباديء الدر قد فبلتموها المتم انفسلكم واكدتمو احیاں کتیرہ ) (24) وحیدما نہ المستروم الاون للدستور مي، المتخبين الفرنسيين لانه كال يتصا بعص مبادىء للمستاواة بالراءا المستعمرات فان ياسين دبالو ، يمن عبنيا ) انه فيما يحتص بالاه فان الدستور المقترح قد ادى رهصه الرضى الكامل ) (25) •

حينما أعلنت نتائج الانتخابا، افريقيا الغربية بعد نهاية الحرب ا النانية لم يعر بها غير بعض المتة

أخذ ثقافتهم وأراد الاندماج والمسساواة بهم وعجز عن بلوغ هذه الاهداف ، ولذلك كانت مطالب المثلين الافريقييين في الجمعية الوطنية الفرنسية التى تكونت بعد الحرب لا تتجاوز المطالبة بادخسان بعض الاصلاحات وعلى رأسها الغاء قوانين السخرة والغاء قانون الاهالي ( انديجينا )

لقد نادی فرحات عباس ( ممثل حرب البيان الجرائري المعتدن في الجمعيــة التأسيسية الفرنسية ) بقيام دولة حرائرية وبرلمان جزانری ، وفان میقان بیستی Migan Aprthy الذي كان ممثل منطقة الداهوس - طوغو (ان عنايتنا ليست الجلوس على صعاف السين ولا أن نقحم انفسنا فيما هو اساسا قضايا الوطن الام ولكن لتنظيم قضايا بلدانيا عسلى ضعاف الكونغو والنيجير ) ، ته آراد التاكيد على الارتباط بفرنسا فادلا (ان الافريقيين سيستمرون عملى المحادثة مع الشعب العرنسي عي القصايا السني تهم الجميع ، هذا الجميع الذي نكونه معهم ) (22) • وربما يعتبر ميقان اكثر المثلين من افريقيا الغربية الفرنسية تقاربا مع مطالب بعض الممثلين مسن الشمال الافريقي وزعماء افريقيا الغربية الواقعة نحب الحكم الانكليزي الذبين في المدارس الفرنسية وكان للاداره

Morgenthau Political partie in Franch Speaking west Africa, Oxford 1964. mortimer, France and the Africans, London, 1969.

<sup>(22)</sup> لمزيد من التفاصيل عن قرارات مؤتمر برازافيل ومطالب الممثين الافريعيير الوطنبة الفرنسية بعد نهاية الحرب العالمية التاذية ، راجع بصورة خاصة :

<sup>23)</sup> Ibid

<sup>24)</sup> A Tayl and Crowder (eds). History of west Africa, v 2, London 1964, 664 FF

<sup>25)</sup> Journal Officiel, débats 2 session, 18 septembre 1946, p. 474 FF.

الها على كل حال ٠ ومنطقيا كـان تتاييد واصح مر لمين عالى ، ولم تكـاس المنت المنانب ان يؤدي دوره هي الجمعية وصدة المدرسية على شدكل من الاسكان فر اللعة الفرنسية ولمفد كسار نواب 🗓 رب لافریقی خریصیل منذ البدایسة للى إعلال الارتباط بفريسا ، وياستثناء مدر عيبا ( ياسبن ديالمو ) وقد القسم أار العرب الافريقي حمديعا حسننت الاستراكى الدرس الاستراكي الدرسيي أو المانيوعي القرنسي ، وهدا الواقعية حيث كان هـولاء والمدول الحدد على داريس في حاجسة للي الدوجية والحبرة بالمداولات الدرلمانية، ودساء في الحربيان الشاساء عي الاستدراكي ببولا للانصيراط صمسي كتلديهما الديابيس ، ولم مكن من هسم بهوال العاب الاهردهي عدر الاهاملسام فادمال الاصلاحيات ولمنا وحيدوا في الدنال الفريسي حطرا واصحا تحساه يُفقى هداء المطالب الحرطوا صنص سحموعة المستلبة وراء المدحار المستلبة للمستعدرات ، وهدا حتى يحدون كعبرهم، يعص التصامن (26) ، ولقد صمت كتلة العرب افريقيا الفرسية اندال التير سيلمي من محموع سنة بواب، وباستشاء ممثل عسيا فان التمثيل لم يكر له ابدا علاقة نسبية بالدين ، فعى فنطقة السيدال كال انتجاب سنعسور المسيحى المتدين والمسذى لم يعش في المستعان مند 1928 حتى نهاية الحـــرب

تمتين المناطق الاسلامسة الاحساري وهي تصدر خدر مر تاليي المساحة والسلكان جنى بالل الوقت المستجم هو الاحتاجار مع الوارع الديدي وكان هذا التجاهسا حدثنا لم تكل لتعرفه أفريقيا العربيسية بالمي هدد الصنورد سي سيله ١١٥١١ لما يالما ولا في السيواب التي يعدها سياشره فين التحديد الاحداري ودد سنة ١١١٤، وبتكاثر عدد الطلاة الحريجيسي مس المسدا س العربسيد عي فتره ما بدل الحاسل أحدا الابداد الحديد طردفه الواصيح السيدي مثلثه بحيه صيبله العدد ولكبوا كالس سندده الأد الدرجة أنها حقاب النحسة القديمة المتصلة في سيبه ب القيائل والم عماء الديدي يبددنان البهيئ والمحقيقية أن الادارة القرنسية كان لها دورها الكبير هم التقاء أوراد من الدحسة الددسسة وخلفهم ليالامموا وهنا الاتحام الحديدة ادا المناهمين فقد اكلتهم فدرد الجهاب الاولى وقصبى على انصاسارهم وتشتب احقادهم تحب نيسر الفاقمة ، وبسفى الماصرون الذبن ارداد عددهم يقعسن التحهير واعطاء الاولوية مي كل ماحية للقادمين سر مناطق بعيدة كي يواكبوا الركب وبحدموا اهداف الادارة مقابس أبهة الوحاهة والميش الرعيد بسببا هي طلها

(26) Mircel Chailley Histoire de l'Afrique Occidentale, Paris 1968, pp. 474 FF

#### 5) التعليم الديني الفرنسي :

لم يكن في افريقيا الغربية كلها عند بداية القرن العشرين مسيحيون افارقة، وهذا باستثناء افراد قلائل من الهجناء الذين توالدوا من جراء المعاشرة الطويلة للفرنسيين مع بعض الاهليات في سان لويس فلما انتهت الحرب العالمية الثانية تكونت البذور الاولى للجاليات المسيحية من الاهالى في عدة مناطق هي .

- I) بلدیة السنفال ( سان لویس،
   داکار ، کوری ، رونسیکوتیاز ) •
- 2) \_ في الكازا مانس ( السنفـال الجنوبي ) ·
- (3) ـ فى اعالى السنغال والنيجــر
   ( افراد قلائل من قبائل البمبار او الموسى
   فى سيغو بصورة خاصة ) .
- 4) .. بعض الافراد في باقاس بغينيا ٠
- 5) \_ فى ساحل العاج (على الساحل بصورة خاصة ) .
- 6) ـ في الداهومي ( في الجنوب الغربي من ذلك الاقليم ) •

لقد كانت تلك هي حصيلة سياسية ( المرابطين ) الاسلامية كما كان بطلز التمسيح في مدة اربعين عاما ، وقيد عليها (29) ، كانت في ضعف متزايب وجدت ثمارها الاولى في المناطق الوثنية من حيث كفاءة رجالها فأن المبشريب وكان الرسميون الفرنسيون منذ البداية وجدوا صعوبة كبيرة في تنصير المسلب يعتبرون ذلك فتحا مبينا (27) ، والحقيقة ولذلك قلدوا طريقة ( لا فجرى ) السرائ الفرنسيين في افريقيا كما في غيرها كان قد جربها في الجزائر ، وهي تعند

من مستعمراتهم كانوا يطبقون باستمرا قول غميقا Gambetta ذلك السيام الفرنسى الشهير: ( ان مناهضة أعدا الكنيسة يجب أن لا تكون مادة للتصدر ذلك أن التبشير كان قد منع في عرس منذ مدة طويلة ولكن الادارة الفرس فى المستعمرات كانت تعتمد عليه اعتد كبيرا ، وكانت مدارس المبشرير م افريقيا الغربية قد سبقت الى الوحي قبل المدارس الحكومية ، ولذلك عقي كانت المدارس التبشيرية واستمرت مس عهود الاحتبلال تنفيق عليها الارار الفرنسية كما تنفق على مدارسها ، ودر حسب تعبیر هاردی ( لانه یکون من س الصواب عدم الاعتراف بالمعمل العرسر العميق الذي يؤديه المبشرون (28) .

لقد كان المبشرون الكاثوليك هـ، عمدة العمل الفرنسى ، ولكنه سمب المبروتستانت ايضا بالعمل ، وكان نسبة الكاثوليك الى البروتيستانت بب الاهالى المتنصرين هي الغالبة منالداية وبالرغم من أن مدارس البداية وبالرغم من أن مدارس عليها (29) ، كانت في ضعف متزايم من حيث كفاءة رجالها فأن المبشريم. وجدوا صعوبة كبيرة في تنصير المسلم ولذلك قلدوا طريقة ( لا فجرى ) السروكان قد جربها في الجزائر ، وهي تعند

<sup>(27)</sup> Hardy, op. cit., p. 319.

<sup>(28)</sup> Ibid, p. 320.

<sup>(29)</sup> Les écoles des marabouts.

الافراد بر التعباون منع تلك الادار، التعباء على اللغة العربية وتمكنت عي اللغة العربية وتمكنت عي أغز سن يصبح بدور سن خليق طبقيبات حديدة بدوو الى اهداف وتتعلق بمعاهيم الاحدار السبابقية ، محتلف عن سعاهم الاحدار السبابقية ، لا يوري عمر كبير الاستيار الي بديها المرسيور لا يرحده الكبيران الى بديها المرسيور أن حديث و ما هرا البحث الماطلة المرسيور المدي المدا البحث الماطلة المرسوع ، المدم عليها التري بحن بمندده، بيوميوع ، المدم عليها التري بحن بمندده، المدا المدار الموصيوع بيده الدير الموصيوع بيده الدير الموصيوع بيده المدار المد

ل البتامي واقتناص مناطق المجاعات نصير بعض الاهراد من بين المسلمين الهروب بهم او عراهم من المناطسق الدلامية بقدر الامكار حتى لا يعسودوا السلام (١٥) ، تم مال المشرون في هذا اتحا الى الاعمال الاجتماعية سمسا عبر مهمتهم للاستقرار والاستنسار في الماطق ، وهذا العلريقة مي المتي مران يسير عليها المبشرون في أهريفيا عرسة ، وأعليهم فرنسيون ، حسني قرنسيون ، حسني

نف سنجرت الادارة العربسينة مي أدينا الدين لحدمه اهدامها واستحدمت لم سنة لنشر اللغة العربسية واستفادت رائديا أن التي كان تحدين عليها

no de la companya del companya de la companya de la companya del companya de la companya del la companya de la

المربد بن الدفاهيين هران طريقة الكارديدان الاقتحال المحاسبة المتعرف ماهية المتعرف ماهية المتعرف ماهية المتعرف ال

### تأملات فلسغيثة فالذكرى الهجرتية



د. أحمدين نعان

اذا كان الزمان وليد الحركه ، فالحركه لا قدرك الا في المكان ومن هنا كسان ارتباط الزمان بالمكان • وعرف الناريخ أدى الانسان ، وكتب التاريخ عبر الزمان . وقوم المكان عبر الزمان وقوم الزمان عبر المكان ٠٠٠

وعرف الانسان اللاحق ، ما كان عليه الانسان السابق ، وظل يامل في توقيان أ الى تحقيق احسن ما بنبغى ان يكون على ضوء افضل ما كان ٠٠٠

فاي الامكنة بعنى وباي الارمناسة وللحياه ٠٠٠ والحياة حركة والحرك نعتنی ،،

> اما المكان فهو العالم الاسلامي ٠٠ واما الرمان فهو الرمان الهجسرى ، أو التاريخ الاسلامي ٠٠٠ والتاريخ ماص وحاضر ومستقبل ، فالمستقبل والحاضر تاريخ بالقصوة ، والماضى تاريسح بالفعن ٠٠٠ فما هو مستقبل اليوم سيصير حاضرا غدا ، وما هو حاضر أمــس سيصير ماضيا غدا ٠٠٠ فلنقس ما هو قائم على ما هو قادم ، وما ولى وفات على ما هو آت ٠٠٠ فالتاريخ انجـاز

والزمان ارمدة والمكان امكنة، ٠٠٠ في الحياة بالحسياة ومسن الحياد فعى ، والفعل المنظم تقدم ، والتقسد قوة ، والقوة بفاء ، والبقاء غايت. الحلود ووسيلته وقوامه الاعتدال س القون ، والفعن ، والعقل ، والعاطفة والدبيا والاخرة • فالانسان مادة وروح. وفكر وجسد ٠٠٠ وكما انه ليس بالخدر وحده يحيا الانسان فليس - أيضا -بالصوم وحده يقوى الجوعان ، نن لان الحياة الانسانية السوية - كم-نعتقد \_ هي عاملان متفاعلان ، متكاملان لدى الفرد في الجماعة ، ولدى الجماعة

يى الأسة ، ولدى الامة في المتاريسية ، والله المتاريخ في البقاء ، والتاريخ الدى العدم هما ، هو المتاريخ المهجري كعدا السبال الفا

وهدا الوسطية ، وهدا الأعد في الدلام هو ميران القود وصدستاه الأسر ١٠٠ ولمان عدماد في حيداد عمل المسلمان المسلمان الماحم، في عصده في تاريخ المسلمان المراحد الماحد والماحر والماحر الماحر والماحر والماحر الماحر والماحر الماحر والماحر الماحر والماحر الماحر والماحر الماحر والماحر الماحر والماحر والم

ومثلما كان الاسلام معنديا في بطرت لاربال ، فهو وسط ما الصا ما للمسار الأدبان أرا بالحرة موقفة بأن المستسادة أأررح والديب والاهرة فالمسلسا هر معان بروجاديته نجاد المادد السدي يصعى في الديامة اليهودية بكر وصوح ارنا الله جهرف ، فهو معندن بمادينية بحسساد الروحانيسة السني بصبغي تي الديانة المسيحية بكن وصوح ـ 'يسا ـ سى را من صريب على حدك الأيسر أعده حدك الايس) و ( لا كهدوب في الاستلام) فكن تقدم في الخصارة الاسلامية كان سبيه الأعندان . وكل تفهفر سنبسه التطرب والمعالات في جانب من حاسي الأنسال . يون الأخر ٠٠٠ قاما ماده ملا روح - وبالا أنشان ، وأما روح وأيان بلا مادة وملا عمل ٠٠٠ وكلا الوصعار غير سليم ٠٠٠

هالاسلام انتشر في الافق وسيساد قطار العالم، وشيد الحصارات الراقية في المسرق والمغرب والاندلس مقصد

الأعتران وتعسم المنتسول سالسات التعليب الدي طراودا براز بولالمداد المروا المحملان رالألحال

أن المصطلح للعالم الالداليس هي مدار المسرد المراح والمسرد المراح والمسرد المراح والمسرد من المراح والمسرد من المراح والمسرد المراح الم

ودكدا بحدهم بعسول هي وسيسو حصرت الأرباعم بدا مع بسسادي، الدين الأرباسي الدي حملون استه ويتسسون الله تاريخيا وجعراهنا (۱۲۱)

وبيحة عدا الوساء الميسي العصارة الدي يعيس هذه المستلمون التي الدي الإحداد عهد الانحطادي الدي الدي الإحداد المحداد الاحداد والمحداد الاحداد ال

ويشيد حضارته الراقية مسن خيرات اقطارنا الاسلامية الجامدة الراقدة الا

ولذلك لم يكن جلاء الاحتلال الشرقي، والغربي ، عن الارص الاسلامية ، في بداية نهاية منتصف هذا العصري ٠٠ الا داية مشجعة دنم عن بوادر وعي فوية ٠ مضرورة الاعتدال الذى حقق بعسس المدال في الاستقلال ، وما يرال يتطلب المريد من التعميق في اوساط الاجيال. الحاصرة والقادمة كي ينم التحصيرر الكامن من مخلفات الالتخطاط الحضاري المولد للاحتلال الاستدماري . ولا شك ان بوادر التحرر الكامل موحوده بعضل عودة الوعى القعال ، ورحوع الحلمه المعقوده في الاعتدال ، الا ال هذا الوعى الفئوى الدى انتسر في بعص الافطار على يد النوار لم يصب من الباحية الكمية الى العدر الدى من سانه أن بعم كسس الديار الاسلامية ، وكس سعوبهــا الستصعفة المتافعة ال

لان احتلال الارص شيء مجسد في الواقع الملموس ، وخارج عسن ذوات المسلمين المجاهدين المحتلمة ارصهم ، مما يمكنهم من ادراك خطورته المباشرة عليهم ، ولمس أضراره المادية باليسد

والعين . قبل الفكر والذهن ، فيحدر ما الجوع والجهاد الاصغر ، الى القصاء على العدو الاظهر ، ، وغالبا ما يتر المسلمين القصاء عليه في الجولسل الارادة القوية ، ووحد الصف ، ووصوح الهدف ، ، . ،

اما احتلال العقول الاسلامية (مارد. والروحية المغالية ) فانه غير ملسوس ولا يدتهى بالصرورة مع تحرير الاراصر في مرحلة الحهاد الاصغلار ، والعلام الاطهر ، الاده كما تم متاخرا ، فللمدر يحرح ال حرح من كل العلم مناحلا ، د.

وقد بدا يحرج بقض وعي الطبه النادرد المتقفة ، ولكن خروجه مي عدر كل المنتصعفة ، المتطلقة الله بسبدرا ١٠٠٠ لأن احتلال السحادر واحتلال العكر يحسيب ذوات الاسحادر المستقلال العكر يحسيب ذوات الاسحادر المون شعور للمعقلية الاحتلال ، والمحدود يحققون عي انفسهم ، بانفسهم ، سال يعجز المحتل المتلبدر على تكريس للتخلف ما يعجز المحتل التعليد على تحقيقه فيهم بالطرق الاكراهيات

ويصبح القضاء على هذا الاحدار الدوعى الحطبر من اعسر مهام القداء المجاهدة المتقفة لأن الخصم في هدا الرحلة من الجهاد الاكبر ، قد يكود دو الدكم ( الاحسر ، أو الانور ) و ذات الحبن (!) ولكن الانطلاقة موحرد وقوية ، وكما تحقق الاستقلل الاور

يقصد الوعي الاسلامي الذي عم ربوع المسلمين ، والنار بعض عقور الغافلين، ه الساديق امام اللاحقين الصادقين ٠٠٠ كدلد سيكون الوعي الاسلامي مفتساح التحسير للاذهبان بعد الابسدان والاوطال ٠٠٠ وعلى صنوء ما تم س تحرر للمسلمين في هذا القرن ، يحسق أً منا المسلميس والهر للمسلميس سا ماء فيهم مؤمنون محاهدون باليسد ، نظم ، واللسان ، في ميدان الصراع ين الأديال ، والعقائد السساويسية . الحادمة ) والارصية ( المحلوفية ) س حي التحرر والتحصير ومن أحن الملك الاسلاسي العمار في المساواة والاعتدال بي عالم العبب وعالم الشهاده ، وعالم الماده والابتاح والدياده وعالسم سمها د والتحلق والعباده ٠٠٠

ولا سيسعد أن تتحفق ببوءد ( عردارد سو ) في أن عم الدين الاستلامي أقطار أنعالم الأحرى ، الصعبيري منهبيا والكري (١٠) وتدول دولته في القرون الفادسة أن لم يكن دلك في نهاية هذا الفيبيري ...

ربعدقد آن الاسلام سیبدا فی الصرب ، الارض عمقا ، بعد آن صرب افقا ، والاندق بعددان حسسروریان سکاملان لدناء الاسلام فویا فی آمسان، وحسالما لکن رمان وسکان ، کما نص القران ، ولعن ما بسیده الان من اعتناق بلسانی و حماعی للاسلام فی آورونا والدابان ، ومن انتشار افقی فی آمرید

وافريقيا ومن تعمق في الثورة الحرامرية السادقة الرائدة ، وثورات الافعار ، والباكستان ، وفلسطين ، والصحراء ، والفلادل اللاحقة الصاعدة الصاعدة المام الفاعدة ، واحرها عملاقة التبعد الأمام الفاعدة ، الماردة ، دات الابعاد الأورية العالمية والاتار الابحادية ، داد الذهنية التواكلية، الداعية للمحافظة ، على المصالسيح الابطاعية ، والابطمسية الرجعيسة الإبطاعية ،

عتك الدورات الاسلاسية السودخية هي المغتاج لكر فصية وهي الاساس في المعتاس لكر العلاس والموضيح لكر الدياس أو الموضيح لكر الدياس أو رادا عرف السيب بطبيين العسوب عسلي يعض المساسيين أن الحاليين العالمين على المحاليين أن الصالوين على المحرب والكلب واللعب (ال

رخسا وحد الاعتدال دين الدبيدسا والأحرد في الرسان ، وحد الاعتدان بي العدن والعاطفة في المكان عسلي مستوى الكاتي ، الاستان ، فالعفسل والمنطق له دوره الفعال كما أن للعاطفة (والادمان دالعيد) دورها ، انصفد العديدة ، عن المنال دالطاعي فيهسا رصاء الطائل ، أو حدول العقن ، مع ددن الإحوان ...

هادا كان الحالق المصور قد ميسر الانسان نقدرات عقليه ، ومدطق حقله اهلا لحمن الامانة فذلك لانه قد خصنه د كليف دى ديانوى ذلك التشريف ٠٠٠

ويثيد حصارته الراقية مسن حيرات اقطارنا الاسلامية الحامدة الراقدة الا

ولذلك لم يكن جلاء الاحتلان السرقي، والغربي ، عن الارض الاسلامية ، هي بداية نهاية منتصف هذا القسرى ٠٠ الا بداية ستنجعة ندم عن بوادر وعي قوية ٠ بضرورة الاعتدال الذي حفق بعسس المنال في الاستقلال ، وما يرال يتطلب المريد من التعميق في أوساط الأجيال، الحاصرة والقادمة كي بثم التحسيرر الكامن من مخلفات الانحطاط الحضاري الموك للاحتلال الاستدماري ولا شك ال بوادر التحرر الكامل موجوده بعضل عودة الوعى الفعان ، ورجوع الحلقة المعقوده هي الاعتدال ، الآن هذا الوعي الفنوى الدى انتسر مى بعص الافطسار على يد النوار لم يصب من الناحية الكمية الى القدر الدى من سانه أن بعم كسس الديار الاسلامية ، وكس شعودهـــا الستضعفة المتافعة "

وهكذا نجد أن الاحتلان الاجنبى الذي انحسر عن جن الحقون الاسلامية لم يخرج بعد من كن العقون الاسلاميسة ونعتقد أن احتلال الاراضيي اقل تاتيرا وخطورة على سستقبل الشعوب المتحررة من احتلال العقول ...

لان احتلال الارص شيء محسد في الواقع الملموس ، وحارج عسس ذوات المسلمين المجاهدين المحتلة ارضهم ، مما يمكنهم من ادراك خطورته المباشرة عليهم ، ولمس اصراره المادية باليسد

والعين ، فبن الفكر والذهن ، فيحفرين الجوع والحهاد الاصغر ، الى القصاعلى العدو الاظهر ، ، وغالبا ما بشال المسلمين القصاء عليه في الجولسا الاراده القوية ، ووحد الصف ، ووصوح الهدف ، ، . .

اسا احتلال العقول الاسلامية (باد... رالروحية المغالية ) فانه غير ملسوس ولا يعتهى بالصرورة مع تحرير الاراصي في سرحلة الحهاد الاصغلل ، والعلل الاظهر ، الانه كما تم متأخرا ، فللله يحرح لل حرج للمن كل العلقور المناحلية الحادي مناحلية العلقور المناحلية المناحل

وقد بدا يخرج بقضس وعي الطليد السائرة المتنفة ، ولكن حروجة من عقر كن العناب المستضعفة ، المتحلفة لسر يستسرا ، ، ، لأن احتالان الساروج ، واحدثلان الفكر بصيب ذوات الاستحدر العسم فيحعلهم رغم الاستقلان يقدرر حون شعور للمعقلية الاحتلان ، وفا يحققون في انفسهم ، بانفسهم ، سلس تكريس للتخلف عا يعجز المحتن التقليدز عن تحقيقه فيهم الطرق الاكراهيات المتعربة الماغيرة ، ، ،

ويصبح القضاء على هذا الاحدار النوعى الحطير من اعسر مهام الفد المحاهدة المثقفة أن الحصم في هدا الارحلة من الجهاد الاكبر ، قد يكور هو الحكم ( الاحمر ، أو الانور ) در ذات الحين (!') ولكن الانطلاقة موحود وقوية ، وكما تحقق الاستقلل الازد

عصد الوعي الاسلامي الذي عم ربوع نا المين ، وانار بعض عقول الغافلين، ديار الطريق امام اللاحقين الصادقين ٠٠ كال سيكون الوعي الاسلامي مفتاح تحصرر للاذهان بعد الابدان و نارصان ۱۰۰ وعلی صنوء ما تم س عدرر للمسلمين في هذا القرن ، يحتق ... ي متعاءل دسستقس زاهر للمسلميس يا داء سهم مؤمنون محاهدون بالبسد الملم . واللسان . في ميدان الصراع در الادبال ، والعقاسد السماويسسة المالة ، والارصية (المحلوقية) من ح التحرر والتحصير ، ومن أحل المبدأ المي الفعال في المساواة والاعتدال س عالم العيب وعالم الشهاده . وعالم ماده والانتاج ، والريادة ، وعالمسم اسهارا والتخلق والعباده المعادة

رلا دسديعد ان دتحقق دبوءه ( يرنارد سو ، في ان عم الدين الاسلامي اقطار انعالم الاحرى ، الصعلى منهالم والكبرى (۱۱) وتدون دولته في القرون الفادمة ان لم يكن ذلك في نهايه هذا الفلاسان ۱۰۰

ومعدقد ال الاسلام سيبدا في الصرب الم الارص عمداً ، بعد ان ضرب المقا ، والعمق والاعدى بعدان صليروريان الماملان لبداء الاسلام فويا في امان، وصالحا لكي رمان ومكان ، كما مص الفرال ولعن ما مشهده الآن من اعتناق تلقالي وحماعي للاسلام في أوروبا واليابان ، ومن انتشار أفقى في أمريد

وافريقيا، ومن نعس في الثوالحراسية السابقة الرائدة ، وتورات الانعال ، والبياكستان ، وعلسطيل ، والتسجراء ، والفليين اللاحقة الصاعدة السابدة وآخرها عملاقة الشعب الامام لفاعدة الماردة ، ذات الابعاد التربية العالمة والآتار الايحادية ، صد الدهنية التواكلية الداعية للمحافظة ، على المصالسيج الامبريالية ، والانظمامة الرحعيسة الانطاعية ، والانظمامية الرحعيسة

هن الموتاح لكر قصية ، وهن الاساس هي الموتاح لكر قصية ، وهن الاساس في القياس، لكن الالاس ، والموضيح لكر النداس ، وإذا عرف السيب بطب المعتمد ، وإرداد العصب عبلي بعض المستسبب ، من العرب العاقلييين ، الصاديين على المحرب ، والكاب واللعب ، الصادرين على المحرب ، والكاب واللعب (!!)

ركسا وجب الاعتدال دين الدبيسا والاحرد، في الرمان، وحب الاعتدان حيل العدن والعاطفة في المكان عيلي مستوى الكاتم، الاستان، فالعفيل والمنطق له دورد الفعال كما أن للعاطفة (والادمان بالعدب) دورها لتصعب العقيدة، عن المنال بالطبعل فيها أرصاءا لمطرح أو حمرت العقر، سع تدن الاحوان ...

هاذا كان الحالق المصور قد ميسور الادسيان بقدرات عقلية ، ومعلق جعله اهلا لحمن الاسانة العدلت لانه قد حصنه داكاند في مستوى دلك التشريف ، ، ، ،

والتكليف هو الامر بفعل الشيء والنهي عن اتيان آخر لسبب يعلم الله سره ، ولا نعلم تحن الا ظاهره ٠٠٠ غيير ان الانسال لما كان يتمتع بهذا الذكاء الذي حقق له انتصارا معتبرا هي عالم المانة والحس قد ظل متفاتلا وطموحا الي استكناه كل شيء محاولا اختراق حجب هذه المانة للمفاذ الي اسرار العالم محكما اياه في ذلك على المقل والمنطق محكما اياه في كل الامور حتى اننسا لنلاحظ في حياتنا اليومية أن أي شخص مافل مكلما اراد ان يقوم بعسل احتياري حكم عفله ولا يقبله مرام حرا التياري حكم عفله ولا يقبله مراسة ، او الأجلسة ، او

ولا شك ان تحكيم المنطق في الشيؤون الدنيوية أمر في غاية الحكمة • الا آن نفس المنطق وحدد لا يكفي في الامسور العقائدية الايمانية ، بن لابد في هذه الاخيرة من وجدان متدفق وعاطفة قوية تكون لها الكلمة الاخيرة عندما يفقسد العقل صوابه ، أو توازنه في عالمسلم الروح والماورائيات • •

وهذا نقف عند موقف العقــل مـن التكاليف السماويــة ذلـك أنه كثيـرا ما يحاول بعضنا ادراك السر أو الغاية من تحريم هذا الشيء او وجوب ذلك ٠٠٠

ومن ذلك أن يحاول البعض ـ مثلا ـ معرفة السر من وجوب الصلاة والصيام والركاة والحج ٠٠٠ وتحريم الخمسر والزنا والربا والميسر ٠٠٠

فان من يريد أن يمنطق هذه التكائر أ ويحصر فاتدتها المادية ، أو المعبويا يكون قد جانب الصواب ادّا ادعى و أ الم بكن مقاصدها ، لأن المحاولا المنطقية في ذاتها ، وأن كان دادعها مشروعا الا أن لها عواقب حطير بالنسبة للكتير من العقون المحسدو الافق ، حيث يرتد المنطق الى نحر المتمدم وسناسوق فيما يلى أمثلة لكن ذال

فعندما نحاول أن نمنيطق وحير الصلاة على المسلم ، فنحصر فالدته العلمية ، في الطهارة والرياضة، كني البعض بأن الصلاة طهارة للابدال لمد اغتسال المسلم ، خمس مرات في اليوم وبالطهارة والنظافة ينجو الجسم سر الامراض الكثيروة التي تكسون تلاوساخ ، سببها المباشر ...

أو ان يقال - بحق - انها رياصت للنفس ، والبدن ، فتروض النفس وتنشط البدن ، وتقوى نشاط السدور. الدموية ٠٠٠ فاذا حصرنا الغاية سر الصلاة في هذه الفوائد العريصة ، فأر المنطق سيعود علينا قائلا :

ما دام المقصود حسن الصلاه هر النظافة والرياضة البدنية ٠٠٠ فسر الرياضيين الذين يتدربون منات المرافي اليوم ، وممارسي اليوجا الذيار يركزون أذهانهم بعض الساعات هم اليوم وعمال الحمامات ( التركية الذين يغتسلون عشرات المسرات هم

الدرم، هؤلاء - اذن - يسقط عنهم تكليف الصلاة لانهم يقومون باعمال تفلوق ما يفوم به المصلي (المواظب) اللذي يصلى حمس مرات في اليوم ١٠٠٠

ههدا حسواب حتمى أو استنتساح صرورى ، ينجم عن تحديدنا لغايسة النصلاد بهدد الكيفية ، والحقيقة ان العاية الاساسية من وحنوب الصلاد وان كاند من أغراصها ما ذكر « اعلى واعمق مما يمكن للعقن الانسادى ان درك أن يتبه ، بدافسع الطمسوح أو العسرور ...

ما الحديام فلا بقل حظا عن الصلاذ، مى فلسفة الموجوب وحصدر العايدة وكنبرا سا نراد يقلسف من طرف بعص المجهندين باده البتلاء من الله للاغنيداء ليتساورا مع الفقراء في الاحساس بالم الجوع فترق قلوبهم ، ويعطفون عدلي الفقراء والمساكين ، فيتصدقون عليهم ، وبالتالي تتحقق بعض المساواة ويسعد الحديع ، لان سعادة الفرد لا تكتمل الا بسعادة المجتمع ، الذي يعيش فيه . . . .

وهنا ايضا يرتد الينا منطفنا هيقول تقويدى وتفتح شهيتى للاكل ، وتدهندى ادا كان الهدف الاستساسي من وحوب هي الدرد ، ولا سك ان هذا منطق سليم الصيام هو استعطاف الاغنياء عسلى ، ومؤكد لقوله تدارك وتعالى ، فيهما اتم العقراء فمن الطبيعى ـ اذن ـ للفقراء كبير ومنافع للناس ، واثمهما اكبر من الا يصوموا لانهم طوال السنة يشعرون تفعهما ، واحسن حواب للكف عن هذا المدرع ويسبحون فني بحر من الحرمان ، المنطق هو هذه الادة ، التي ترى المنعة يهون أمامه الامساك عن الطعام في آيام في الحمر وتقر بوجودها ثم تدعو للكب معدودات ، أي بمعنى أن الفقسراء عنها ، ناعتبار أن هيها أثما ، والاتسم معدودات ، أي بمعنى أن الفقسراء عنها ، ناعتبار أن هيها أثما ، والاتسم كمسهم الحكمة من وجوب الصيام ، شيء معنوى بالدرجة الاولى ، وليس

لانهم هـم مسحسل العطف وسحسور الصوم (۱۰) ، كما قد ياتى متعددو حر ويقول لما فهل من الحسلى الايكول هي المحتمع المسلم فقراء وعداء المدس من المعكل الله يصل المحتمة المسلم الي درجة من التقدم يدنفي العملة وحود المنتخف المستحق الصدقة ، والعطف الله والمعلم الاوررسالية

وأن كال هذا هو شان منطو التكاليف فالمنال نفسه ينسحب على النواهي . والمحرمات فتحريم الحمر نحده يمعطق لني البعص ، بايه مصر للحسيد، والعدّي، ومبذر للاموان ٠٠٠ فهدا صحيح ٠٠٠ ولكن الا محتمل أن يعترض أحد ويقول ادا كان السكر هر سبب تحريم الحمر هاذا اشرب كذا وكذا ٠ من رحاحات الخمر ، ولا تحرك لى ساكنا فلمسادا اعتبر سذنها ، طالما لم أسكر ولم الحسق الصرر لا ينفسي ولا بالأحرين ، ثم من الناحية المالية ، هأنا غنى والحسيد لله (٠٠٠) أما من باحية الصحة عهى تقويدي وتفتح شهيتي للأكل ، وندهندي هي الدرد ، ولا سك أن هذا ملطق سلام كيير ومنافع للناس، واثمهما أكبر من تفعهما ، وأحسن حوات للكف عن هنذا المنطق هو هذه الادة ، التي ترى المعمة هي الحمر وتقر بوجودها ثم تدعو للكب عنها ، باعتبار ار هيها اثما ، والاتسم شيء معنوى بالدرجة الاولى ، وليس بالمضرورة أن يكون ضررا للجسسد ، وما أهل لعير الله به الى أخسره فهو أشبه بالاثم السذى يرتكبه تارك الا أن كل ما يمكن أن يصلما البالصلاة ، أو النمام ، أو الراشى ، أو المجتهدون ، من تبريرات ، لهذه التكال الكذاب ١٠٠٠

اما الزنا فقد لاحظناه يمنطق لدى بعض المجتهدين بأنه حث للناس عسلى الزواح ، وتحمس مسؤوليسة الاولاد الناتجين عن الزواج ، بخلاف الاولاد الذين ينتجون عن اللقاءات المحرمة ٠٠٠ فهم يولدون مشردين ، ويصبحون عالة على المجتمع ٠٠٠ فهذا ولا شك اجتهاد صائب لتبرير بعض الاسباب الاجتماعية لتحريم الرنا ، أو لمشروعية تعـــدد الزوجات ١٠ عير أن الخطأ كن الخطاء أن نحصر السبب كله ، في هذا التبرير، لان أحد العصاة سياتي ويقول لنا نعم كان الرنا حرام في الرمن الماضي، حينما كان الطب متاخرا ١٠ اما الأن مع تقدم العلم واكتشاف وسائل الوقايدة من الحمل ، ذات المفعون القطعي ، ينتفى سبب تحريم الرنا ، لأن اللقاء لا ينتج عنهأيأثريتعدى نطاق الرانبين ٠٠٠

والحقيفة أنه رغم وجود العديد من الاسباب الاخرى الاجتماعية ، والنفسية ، والصحية . التى تبرر تحريم الرنا الا أننا لا نرى موجبا لذكرها في هذا المقام لانها خلها في النهاية ، يمكز ان نجد لمنطقها منطقا مضادا يبطل المبررات التي نوردها ، ونفس الذيء يقال عصلي التكاليف الاخرى أو النواهي ، والمحرمات مثل الربا ، الميتة والدم ولحم الخنزير ،

وما أهل لعير الله به الى اخسرد الا أن كل ما يمكن أن يصلحان البرر ألم المجتهدون ، من تبريرات ، لهذه التكارر ألم الله المحرمات ، فانها سنظل دار ألم جزئية لا تعدو كونها مظهرا عمليا وفائدة عرصية من فوائد التكاليب فوائد الامتناع على المعاصلي ، لأن سيالتكاليف لا يعلمه الا المكلف نفسه ،

ونحن في هذه الحالة أسبه ما در بالشخص المريض السندي يذهب الماليب ، فيعطيه وصفة دواء ، يب له فيها أفعن هذا ولا تفعل ذاك ١٠٠٠ ما حتى للمريض ال يسان عن مكونات الد الدي وصفه له ، وسبب وصفه لب لان ذلك س احتصاصلات الطبب ولكي ادا صادف المريض ان وحد السر ولكي ادا صادف المريض ان وحد السر حلوا في مذاقه ، فيطن أنه وصف له ، و احر تلك الحلاوة ( العارضة ) التي الكون سبب وصعها ، هو تمريز ( مدا د يكون سبب وصعها ، هو تمريز ( مدا د على الدواء الاساسي الصالح لمحسد والد غلف بطبقة من الحلوي ليسهل تحرعه ليس الا ١٠٠٠ الله الدي الماليس الا ١٠٠٠ الماليس المال

وهى الاخير أود آلا يحسبن الدهر ان تناولى لهذا الموضوع هو محاوله صوفية استهدف من ورائها الحط مدر قيمة العقل وعبةرية الذكاء الإنسائى فانا من الذين يحترمون العقل ويعتمدور عليه كنبرا ، في نطاق صلاحياته وحدود الممتدة في الرمان والمكان ، والمعتساعلى القنوات المعرفيدة المتمثلة في وذكر ليس كل ما لا يرى عير موجود ،
ورا كال سيتنتج ما يمكن ال يوجل ورا
الصاهر لمحسوس ، هال الخطا كل الحطا
الصاهر لمحسوس ، هال الخطا كل الحطا
الدعى معرفة كل ما لا يرى ، أو اللليسب للمناف كل ما يعقل ، فالعقل السليسلم الراحلة الليوان السها ،
الراحلة اللي يقر الل الملوجود السها ،
الدائر هو محاولة نصور حدود وكلب الدائر هو محاولة نصور حدود وكلب السيء المعقول ، هدلك لا دائي الا تحالية الليسلود ، والنصر محدود ، سحدود

والحلاصة أن للعال حدودا للتعقل . المتحاورها ، ولا السلعي أن يستشهال

مالعقر في حدود الكانبات التعقير ، وتكنه أنا تحاور حدود صلاحداتسيه ، صاع في مثاهات العنب ، وعالم الروح، التي بثور في حفها حالقها

ويسالونك عن الروح قل الروح من المرابي وما اوتيتم من العلم الا قليلا، ومعدى الانة هذا وما اوتيتم من العلم مدين وسا اوتيتم من العلم وسا اوتيتم من العلم وسا اوتيتم در ( العقل ) الا قليلا وسا الدهد، ( العقلي ) بالعاصفيية وحد الدكاس ، والاعتدار عي كر عيىء حسد المطهر الاستلامي الدي احتيادا ، لا بلها رد العطرد الديري العطرد الدكاري العلم الدكاري الدكاري الدكاري العلم الدكاري ا





# الفنالأسكامي أصوله وخصائصه



الاستاد صُلِح بن قربه

مظاهر جديدة-اتيع لها أن يزداد أترها . منهم دولة كبيرة في العصود الوسطى ، امتدت من الهند شرفا الى الاندلس غربا ، وجبال البرانس شمالا . الى المحيط الهندى جنوبا • وقامت على يدى الشعوب

الاسلامية على اختلاف اجناسها . مسن عرب وفرس وروم وترك واقباط وبربر وغيرهم حضارة زاهرة . امنت في ربوع

الاراضي الاسلامية المتسرامية الاطراف ، ونشرت اشعاعها التفافي والفني الى كثير

مسن بلدان العالم • ولا يخفى علينا أن هذه الحضارة التي أقامها العرب بجميع

مظاهىرها السياسية والاجتماعية

والافتصادية لم تخلق فجاة بل سبقتها عوامل مختلفة داخلية وخارجية ، مهدت

أمامها السببل ، وامتزج بعضها بالبعض الآخر ، فلما جاءت الفتوحات الاسلامية

أخذ هذا التمهيد وهذا التفاعل يظهر وينطور مع الايام فنعم بحياة الاستقرار

لقد وحد الاسلام العرب ، وجمسل والرخاء وانتشار الامن ، نتج عن ذلك

ونمه حفيفة هامه يسغى ألا نعفلها وهي ان الاسلام لم تتحذ الفنون وسيه لدبوعه والسباره واداه تعبدية كس فعلب المستحبة في فنسون المستحس والمهودية في فنون اليهود ٠

وكما نقول الاستناد أبراههم حمعه لقد كانت وسننة دنوع الاسلام والسنارة دانية منبعنة من صلب العقبدة ، لا تحتاج الى الاستعامة بغير كتاب الليه وسن رسوله و كان فيها الغياء ، ودلك ل حانب فيبوه الحجنة وقصاحه اللساد ونصوع البيان • ظل العرب المسلبور طوال مرنين من الزمان بعد المسح بمارسون أعمسال السولابة والسياسة والامامة والقضاء وعبيرها سن سؤوب رعابة المجتمع الاسلامي في أمور الدس والديما • ويتفاضون من ديوان العطاء

إذا القدل الذي بكفى الحاحة حسى حرمهم الحلمة العباسي المأمون (\*) من ولا فاصطرت الغالبية العظمي من العرب السيمين في البلدار المفتوحة الى النزول في معبرت العباه العامة بمارسون شبي والحرف والصناعات .

وسهبون في كن الاعمال نفدران سعي عنهم صنعة العجيز في مجالات الفيون بدعوى شعوبية نقول بأن العرب من الحسن السامي الذي لا تحذق الفيون حذف الحسن بالسدمة والطبع ، وقيد أنيين بالمارسة العملية أن العرب المسلمين لم يكونوا أقل من غيرهم مهاره وحبره في عدد الميادين وقيد برعوا فيها وبرزب منهم حماعات احادث فيونا فانهة بدانها و عوقت فيها شاركة محالات أحرى معرها

مباسيق بنصح أن العرب المسلمين بد المسلمين مبارسة النصوير ويركوه للسرس والهبود والإيراك والحهوا الى الحصوط والرحارف وقد شهيد لهبم المسوفهم في فنسول الخيط والزحرفة

والعنون التطبيعة عدد عا بقوفها في فيون النصوار والبعث ودكك لارامين الحظ القربي عو استي اسكال عمل الترعية في الحصارة الاسلامية (1) ولا مكن أدراك أو فهم القن الاسلامي بدون فهم ميزلة ودلالة بقاليد الحظ و

### ظهور الفن الاسلامي:

بعدر الفن الاسلامي بجميع فروعه من أعطسم وأجمدل مطاهر الحصارة الاسلامية سيابا وتبساءل لميادا هيذا المعدر كله ؟

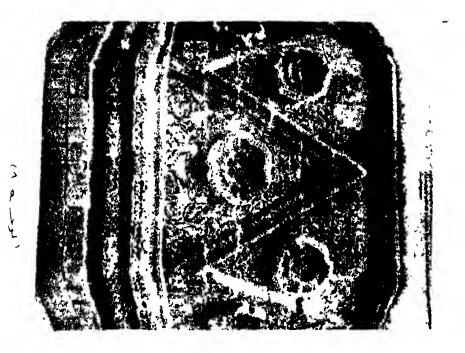
والاحادة عن هذا السؤال بكين في ين القن الاسلامي بعيس بحق من أوسع التسون النسارا ، وأطولها عبرا مستع استماء الدن القيسي الان مولده في القرن السابع الميلادي عيدما شيسرخ الدي صلى الله عليه وسيلم في بنا، مسجد المدينة الميورد : حيث أنشأ بعط (2) حديدا في المستن المعاري ، أد الحسد بمودجا في تصميم الساجد الاسلامية فيما بعد :

وطل سبو وينظون حتى بليع أوح عضيته في القريب السيايع والعامس

 <sup>(\*)</sup> تولى الحلافة المداسية من سنة 193 هـ الى 218 هـ ، واشتهر نتشجيمه للملسم.
 الملماء • وفي عصره ازدهرت حركة الترجمة والنقل •

David fam - Islamicart an introduction Hamlyn, London 1974, p 16 (1)

<sup>(2)</sup> رسالة اليونسكو العدد 199 ـ السنة 1978 ، من 39 ·



**国際の対象の対象のあると、などできる。 他の** 



عهدرین ( البالب عسر والرابع عست بریددین ) \*

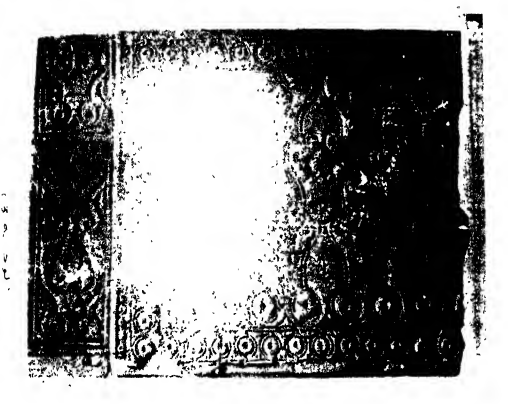
به دب البه الصعف والفعر لفني الفرن المامن عسر المبلادي ودلك عدب دس العمانون والعساخ في العالم يستراني بمنوجات الفندون الغربية . بوليوه على تقليدها وكانت السبحة صهرة اساليب فيية صعيفة وتعمد وتعمد من ال البه الفن الالهامي هو علم عدمه الفنات السجد السرعة في الانتاح والاقتصاد في النقال مظهرا من مطاهر الحياد من الحياد من المطاهر الحياد من المطاهر الحياد من المعالم الحياد من المطاهر الحياد من المعالم الحياد من المطاهر الحياد من المطاهر الحياد من المعالم الحياد من المطاهر الحياد من المعالم المحياد من المطاهر الحياد من المطاهر المطاهر الحياد من المطاهر المطاهر المطاهر المطاهر المطاهر المطاهر المطاهر المطاهر المطاعر المطاهر المطاهر المطاهر المطاهر المطاهر المطاهر المطاهر المطاع

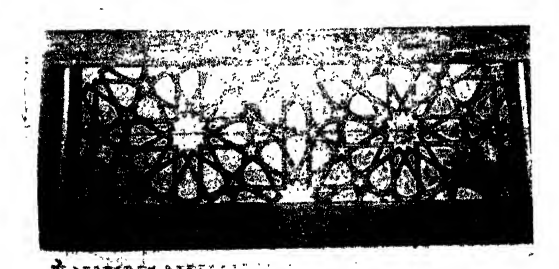
ولا عوسا مي هذا المحال أن لدار ر أأس الاسلامي لم يكن هو أول عهد سمون و عن كان للعرب فيل الإسلام يمر دي مجيد محلي لنا فيما عشرف الراميون بشكيلية ومعمارية و

فقد خدرف العدرات الفحطانوا في برد النص فيونا بمنك في فصنورهم و بحطنط المدن و اقامه الدور و بداء لعبايد و بالإضافة الى فيدون فرعية الكيابات المنفوشة التي ما زالت تسهد على ذاك (3) .

دلك من الصعب ١١٠ استجبه بالقال المراق المراق المداللة المدافلة الكون فاصرا فقط على الفرائد والانقالس المالية من المالية المالية من المالية ال

(3) المعالم الأثرية في البلاد تعرب ـ العدد الادا ما بادها ولة العربة ـ ...
 لا الم الثقافية ـ القاهرة 1970 ح 1 ص 197 دما ما ها





منها السيمون لابهت بسيب الى الرسول صلى الله عليه وسلم الطاهره و دايا من حوايت الحصاره و وحلاصة القول أن هذه السيبات الحميلة من أعطيت للقن الإسلامي كنها عصيه الله السياد السياد عامعة

وارى أن الاستم السامل الحامع الدى كل من حسلاله وصف الهنون اسى مست واردهرت في السيلاد الاستلامية والدن الدن والمالة عن الله الاستلامي دلك لان الدن الاستلامي الن عالمين الن عالمينية منصدلة الحافات الاستلامي الن عالمين الناسب وحقاقه وحسيده الاعلامية على الرغم من حامق المناسبة على المناسبة على

### اصول ومصادر الفن الاسلامي :

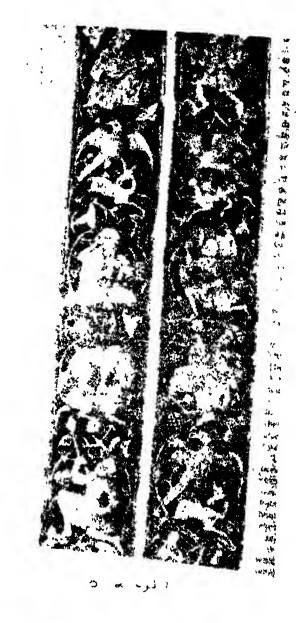
المراد السيس الإمالة في على فيسيه ال المرادية كلاف المرادة في الأرادية المرادية المعلمات المرادية الرقي عملة د المرادية الفياسة المرادية الرقي عملة د المرادية الفياسة المرادية الرقي عملة د

معروصات دار بادر بعرده و موده معروصات دار بادر بعرده و معرف الاستلام المراكدة و ماول الاحاد في سنيل معين الاحد التي مره التي مياه التي مياه مي المستطاعيه أن المدالة عبرة التي مياه التي التي المصابر آخر عبر الاعد الله الحبي التي المستوف المستوف و مدالة الاحداد التي المستوف التي المهودة و مدالة التي المستوف التي المهودة و مدالة التي المستوف التي المهودة و مدالة التي المستوف التي المهودة والتي المستوف الم

واد آدر همال من ودر آرد سده و المدادر ورد المدادر ورد

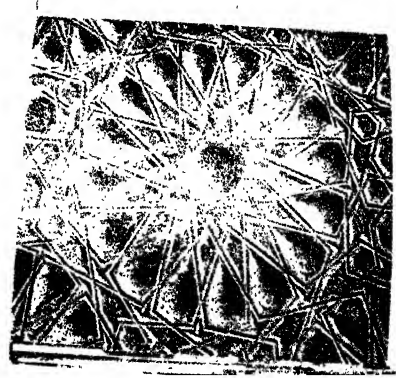
و دین سیر ای از انصباد، آلمی میشی در المیلادی میها ملاله بحدر بازی و دری عبد المجال عباره المیت بازی و داریها آلو دیجه ای الهیس

(4) قلا عن المتاب حديث بعد العصر بعد إلى المعابي الرعاب الفيور (198) أعلوم الاحتماعية بدوا المعارف بمصر 1988 من 84 م.
 (5) خلقة العطر العراسي من 23 م.



A PRECIO

ş



البلامي خد السجمة الراحلة مر ال هرب المستحمل المادية فكواب على أدى مامر المحمد را أن أن على الى الى خرق ۽ حيث کان آهن قويا جيا ۾ 1 - 41-24

> راسوانع المسا عبول الأمانان Abi يا أن عوب بن او 17 (7) JAST 3.

> > الأرز الفيون عي

سيال المساجعي الأأل أراأسا عاق ازر سده ا

يدر الشياسة في في الله الماسية

many and a second

. 4.4 

وورا والمعويات المناز المعارات وأوارات the first was a second of the contract of ممال دل هنده التي خاصاء التي سرامي المديني والاثالا فيراز فالتأثري ، الحايش بالفيانية

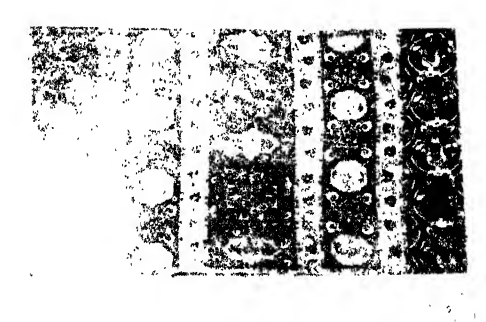
with the second of the second

الإسلامي فالها كراسالمي (6) - 1 - هال (٧٠٠ ما مامري - الراء ما الماميل المحدد والمداها فالداء يجالونها فالمستشرم للحقيد الأفران والراوا والأفارا A TOM IN THE TOTAL TO THE TOTAL أأمري فحارا أأرانها مافطه الأرا المني لا با سي السي الما المم لها من الله الهام المالية الحالم العالم المستملة the second of th الراف براف الحمام والماسم الماراف ليه د و ر در الاس الاسل الما يرا أفهاها أأنسان يي هارفر Company of the second والمراز المحرور والمعافي الرجود المراجية للأراز وفالي

the formation the d grant and a second of - man and a second المراجع والمرافق والممياني and the state of the state of the state of the transfer of the second of the

الط المصو and the ball of 1977 13 Kirch College 2013 11 14 والمستحضر ه عرابسس الموضوع راجع اركني بعمانات السالم في معال ما الفراد





ž.

يكيد للنن ألمي عرفت فللما لغد لأحدثتها الكياس ليارسكية ، ٠

التسرب في عشده المساني الفاعات رحرقه بالفسيقساء بالرسود السابه لصناوين الأدميسية وأحيث له يسور ولما آلب أوصاع بلاد السدم المحورة الدولة الرومانية مند سدانة لدن الباني فعل المثلاد ألم تحدث تعيير المواس فقد ظلب نفس الاساليب القللة سارس دلك لان الفن الروماني فسام الأحر على أسبس من الهن الاعربهي . له للمنس الطوار العرلي الاسلامي حسدات و عاصل معداراته أو رحرفيه ي المدينة الهناسسية و الرازات سرعه عد سرد ، س کار انوسه ط ه . له النمويطي الشي المكتبين المايات سالماني عصرا أبره سأنبي بعلمان أأمر د میا آده ب سردیا اگل ۰

وعليتما العباليج البيلاس الأبارهي أوال فتدسم لأنه أصور فيتتقيطني في أراه والحاليات المع المبالايتي الألمانيات والمراجع والمراجع

العا الأنساء في الصفيان المعالمين للقواني

ريا و دار الما الما الما المواهو أغسسن للاستان فياسان وولاداره مسامعوه والمجهاب المعارة كأمياء أبواوي أأهاف والمراكس والمعجورة السرار المتري هم خصايص الفن المستعى الأول

ا از سال عمار البدي الاسهب بي ال السنت مافي أهرون السلالة ألعالين وأندس وأنسم الملابه أستهي وحمستان أأست والرحاق وأليا سام · Land and and a series of أأحلى أرهرامل فللجراب أألمني أفدان عن العراق والعراق السام في ساوان والمنافرة والمعاشقي العن المستمعين العمالة التي العباد المستهام المراقي المراقي المراقي and the second second Service and the service of the Service م يا داران المنت الأهم التي ولان الأنووج My desire and a second لمائن علم الأسل وحالا والأراب عالم Maria a sala a s بالمالي فالمنسة المراجع والأراج والمحاصر ب على عدد دلك وكيه في والسير والك الطبير لا بالكان الذا والوالم والعالم والمناط

8. فريد شافعي - عدا 5 العربة في مضر الاسلامية بالمعا الدلات المعاد الالال هم بهيما الصرية الدمة للدائمة والتدرير أسماء و1970 من 191 ا Commence of the second second second second second حادثات





· .

م ي دان عاملا رئيسيا ساعد على تطور ي كل له أي نامر على بعطيط السياحد ي ، منسر الاسلامي . مند أول جنفه في طورها حبى القدرا السيادس عسيسر ببلادي حما لم يؤير دلك السودج من لحصيصا الكداس فسي العصر المستحي سكر والعصر النشرطي على المساحد الأ وي العصر العلماني (9) .

ولالمد المسال الاسلامي دا لرحارف المستحلة السرفية المحقيورة سي العاج (10) والمحومرات وعلى سندن لدن الحسواب المي سيران كساءات ويقيل ماكسيدهمار في والأواد

يت لأن المستمين سيما والأعسس سيديجين مسن السياء في دميس والحا مهارعم وتحقهم السبسة (11) ولماند أين العيامال أن العناصر المعمداة له ر بعارف السبحاء فلا برب أي كرار الفي لاستلافي

ا الرحارف المجفورة ٢ مله م الرافي هيب الدايكان الصور الحادا الساء لأغ سيوه الامالا العدر منحوا عاسن للفوالمعلان وأفرزين وتسواح لداء أفأ أهاف الرعبو

ال هيران المعلى العلمان المالية المالي المالية المالية

دا مصن کا باز

The first first Shirt of the 11 that we have a constrained that (12)

### الفن السياساتي في بلاد أبرأن والعراق

بعد عصر سامانی (926 = 637 ما من أرقى عصور الهر<sup>ا (1</sup> را بي أرا ي<mark>عب</mark> والأستعمل والصيادات أأحه أشتره لللي أمهمته أأأم مصمح فيتدران أأهي السياساني عي المحمد صنورة مع الأنفوس الصبحرالة والعلائلي برمدائل ساميان واستحق عسرانيها فوالمانية والطلب أوال سي المراجع المسير المسيرات الهادة من الماني أنه العام المانية العامل المسابلات على An audit Commission of the Commission of جایات الحد نے سفیا لله مقتداند بالأخار بعدر دواز للدأنيا

Thomas in the contract of الها والمحالة المعالية المعاسر

ليكار الحطار أأفرري العالطين أأله حوافيه يرييها إراف يتها لاماله أأميتني ميكا دي العجاب المراهات الحاسا الراج المهجرين أيدانه والمتعربون الإصليون (12) that you was a sound المستحدي

213



日本のなからとうなり こうしょ



.



(لوحنه ١٤)

روحة 1) ومس مسجد القروال ، رعلى الد سنطيع القول بالنظور العلى مس تعصر الساساني الى العصر الاسلامي بن حدث في بعصر الحالات أر فينس عمان المسلم شكل المروحة السياسانية بدون بحوير ، والتكروا اشكلا حديد محدده ، أدى بطورها بالديجد في ينبوب رحرفي البيلامي أصيل المناسان.

ومين سبن العناصر الرحرفية التي فينسها الفيانون المسلمون أنصا حيين الفياني السيحار التحديدة .

الفي السياساني الاستحار التحديدة .

الحيول المحتجة .

ما العبو بات والمصور برحي مدعن مستمد مستمديره أو متعدده الاوطنات بلكتات بتحقيقا من اطلبار براساء المداد فروع سالية ا

ب الحموا بات المنفس مه م م م م بر ممكن 5 ) •

ب مسراعاه التمساس ، لا المساد الى المكورة في رسم العماضير الراء ، ه ، ا

ب رميم المستول والاحتداد وحد و فيتضادون الوعول و لا منده وحد بوحش و

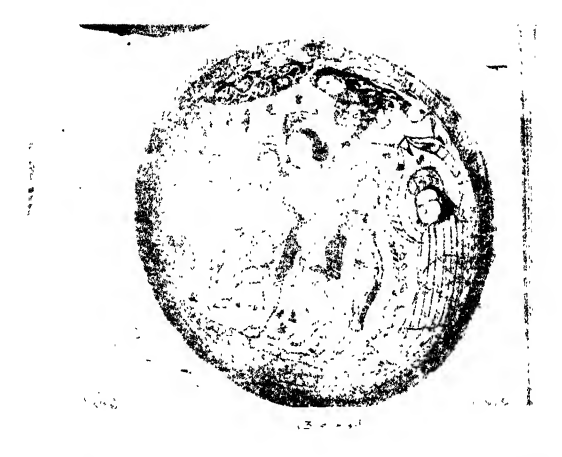
وقيده تأفيرت العمارة الإسامية أملاد في عدم الإمانية في مد

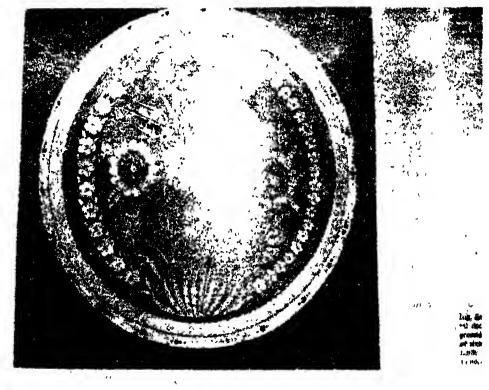
العلم المناصور المدرانة التي بالمندور المدراة والمدار العلى الأطرار المائلة في المدراة العدر المائدات المدن العدارات الدرايات التوالمسلمة العدرارات المائدية ال

نی طاف سری ۲۰۰۰ و ۱۹۰۸ عطیم 🔐

أستنجسد فك القاسان في هما أههشر منواح المتعلية مندا ما أددا وصاعب در صنف و ۱۶۰ یی نظرف انعموی بلو جهه الجاهية في الصيف الأفي فيس حسدار الدمية الرمسية وعمو بعث بالأنوان الكنير (13) - زيا رال معطم المؤرجين س العالمين ها صنول الكراه وجود العقاد المراجب أأراه أفي مني وأهطاه المساهمة بي grand the war in a second of the المراجدين فيادي الما La grand and the same of the same Now the second s Commence of the second was assert the same of the and the same and the same and the state of the state of the state of the state of made of the state of the state of

13) فريد شافعي - شرجع السا م - ص 173 -





THE RESERVE THE PROPERTY OF TH

(لوحة ١٤)

يبحل الكمر ا

المسجداد الحسوات الرالدجيلات في . جهاب مرضوضة الحوار العصلها ٠

والحبر أأدار أأمن الإسلامي بالفس رًا إِنْ فِي البحرفِ (14) والمستوحات والمحب المعديلة ستسواء اسن بساحية سرصه عان الرحرفية أو أسكال الاواني المكد المليل ليا مما سميق ذكوه أل سه ب الهن الإسلامي الناسي، قد اعتمد عني سيادرين فالمن وهما

أنين أبيدريطي وأعس السياساني ياأحط أمساس التعمرات القبية فسي ما من المسلمر عن ١ و حود ١ ما حديد الى حيب مي ١٠١١ ما ما مد الممكرة كالعسمساء ال له المسعورة والمستحد العامع لدسس وباحهيسة فقيد السشني والنصباوين للحدار له هي فصدر عمره فأكلها أرجع ألى لعصر الاموى 🕝

#### 3) الفن القبطي في مصر:

بابها كلمه بطلق عمميلي في الكيالس لرهمايية في رادي الميل • لاية القن الوحيد الذي كان سائدا في مصر مسد الفيع الغربي لها أي القيرة المستحلة

March Co. Maraco d Volumesolman it 2 pp. 159-161 (15) بعمت اسماعيل علام قبون الله تر الارسط من العرب الاعربيهي حتى العسع الاسلامي \_ دار المعارف سمر 1975 ص 79 \_ 80 \_ 80

من 313 م. حتى لفتح العران لميرانات · (15) - 635

وف سامت علالها هن فنول بريا والتدالب سياب الله المعالم تعدر الذي العنطي ورجه المعتبال تمنس الدا لهيد سمني بدير بالاستاليب الرومانية ويمتار يعن القبطي بالله عن سبعني فيسمى فاكان بلم في المحقاء والاديرة بالهاوات أأن مصر دخلتها المستحلة لهرورا في الهمه يعد المدارر الراسمين فني الموالة الروما و الصلطة الله المسجول في سفيدر والألا للماني الأالما المسطى ور سال من الله الطاء ألم العدد المي أعادات الما الماحي

الإلى الهاله الالهام العلى الى الراسير يجير على القدير الروحية الذي يعمي عن بين أن أن أن والمجا لعص الأسكاف من الفر المعاري والإعراب هي رماورا السبها فكرار الما حالما ا

أأني يتواج الإستائيين الفينة فيله وعمى مكن تحديد عباره القبيل القبطي مربح منسر عساصر القباس الاعريقي أروماني بالاساطير الكلاسيكمة العديمة وسود ادنيه مردية الاكانس أوراق العبب الحيونات المتواجهة والمدارة Well walls stand . The



( لوحية 15 )

\_ الإمثال على الزحارف المتحولة على لاحجار (16) ، دات الفروح الساسة لمكن أعسارها مرحلة أنبقال بين الفروج سياسه القرابية من الطبيعة في القيس لاعريقي الروماني ويستن القسيروج نسابية المحورة عن الطبيعة في الفسر ، لاستالامی ۱

والخلاصة التي تحرج بها عي أن الص الديمي دو طالب وحرفي ، احتفيظ الراح ف الهيسانية ، بالرحارف السابية التي وربها عن الدن پدىستى ولكيه حورها عن الطبيعة الى حد ما فكان بدلك مرحله ممهدم الى التحوين الذي يلع درونية في الفس الإسلامي ومدلك أكون بأبير ألفن ألفيطي على الفن الإسلامي أفل بكبير من بألبير الفن الفارسي • وأنه لفهم نشأة النصوير الاستلامي في مصر ينتعي دراسه الهاس الفيطي •

#### 1) الفن الهلنيسني البكتري:

بعرف هذا الفن باسم القن البكبيري. سنة الى اقليم باكبريا ( اقعيسيان ) . حيث قامت في هسندا الاقليم دولسة عنيسية بالوت تفتوح الاسكندر الاكتوء - بعرف كذلك بالقن الاعربعي البودي ، ﴿ أَ سَكُلَ 4 ﴾ \* -

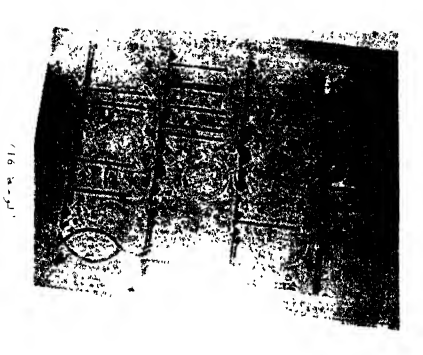
بمعار بمايدلة بدرا رسم بوري والأستأر والعمالة الملاح الرحسية أأواللجركية والأحاسيس للحسفة ، ويظهر اليابير الأخراعني في طوائعة رساية الملائمين وأبدائها ا والأحصابي هدأ ألفن يعمن المناسمات المدانسانية في رسياوم الحبو للي والدرفسيين أأدي دلميا أأيا بأنوا ألهمان الداردي والاستلامي مستان بعدد للعص

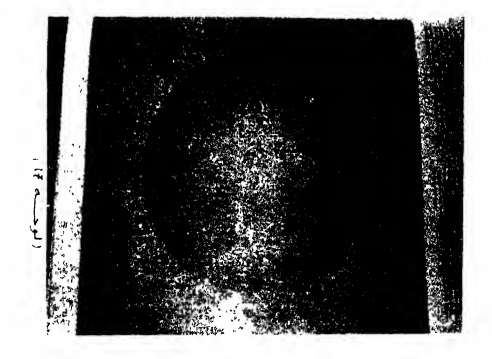
## ت) فين فيابل السرك الرحل في سرق واواسط اسيا:

and the same of the same أنعي أكرواء والصلوان المترجر فلمه الاستلاستيسة ا أن الهن المسلمي بالوالفيون فيأسيل البرك الرحل أوامه اكسست عناصر واساليب رجرفيه جديده الهر يعرفها الفن المستنجي اسرمي أو القن الساساني . ويم دلك عصل الإنصبال بهده العبائس وعدد الإساليب الجديدة يمكن حصرها عی الآس –

1 \_ طريقة المحصر الماسيل وقيله طهرت في رحارف الحص والعشب في أأوابل لأمصر أأماني والطواوني للمصر

(16) تعمت اسماعيل علام فيون الشرق الاحتيط من القرو الأعربقي إلى القدح الاسلامي ص 82 ــ 83 ٠ ساحسن الناشان في التصوير الاسلامي في معم ساءار النهضا العربية سالة هرة 1973





the selection with

2 \_ منہور اشکال رحرفیۃ حدیث س بعاب الهندسيسية دوات الاوراق سديره . وتنجلي لنا هذه الزحارف في ي سامراء ( لوحة 2 ) و نعسر السرق يسي ووسيط آسيا الموطن الاصلي لهده مرامات الهندسية ، وقد عبر حسلي را بها في البراسيان الصنيسة . ے المحتمل ان تکون هده الرحارف سيسته قد أبرت إلى حد يعتبد في رحرفه الارانسك

يدوعي أبرر الاصول الفيية أياني لنش علها أأعن الأسلامي تعصن ألع أطر جراميه النبي صناعهسيا وأصاف أأعسا ، ١ حديده ليم لكن مع حولت من ١ ج سك لفيون الحبب بيله رب ليفيوخ من حرفيا تحديديا ٠

### صر الزخرفة في الفن الاسلامي -

س الناب باربحما ، والمعروف فيما ، لدر الاستبلامي قد فيسام في أول اله على أنقاص كل منس القسلين سران الساساني والبيزنطي وهدا هدر في سيء أبدا من فود وحمالية ل لاسلامي اد لا غرابه في دلك ، منع النمون السابقة ، قد قامت عي حري على أسس مسن الفنون السي 1) شاحت ويورون - نوات الاسلام ــ ساسلة عال. المعرفة ــ القسم الثاني ــ ــ حمة مونس واحسان صدقي ـ الكويت 1978 ، من 89 -

Nasco Con La Aris Masalmans Paris 1920 p 32 11

ستنفيها والمني أأأب فاصرع أأبري فيها وأأثرت لها أأو صدق ديار على رلك أأنعن أأعدامناني وأمسر تفني المدان بأنوا كلي منهم مرحر الرسم أنجرات العديدة ىن يولىي ئىزىر والىيانمين «

عكم حسود ما الإسمامي في صنورو في فاحمو المالة في الرايع وا ومتواطه مستن العاشمانة أأولت فروافي دوصيدها أأودي أرادما أتلك الوملية هأب رائن الله (11) من السن الذي عطي بالك أسر مويدا يرأ فصما الاناه فيواعبي a said was I whal

ا و الواحاء متعملونة في المدمة و الأل العالم فالسبهم فني ترجرفه أصبدها والأفاهمون المصليفية ترامع فألها الهارا فأنا ألحال في المالية الإسرامية والمها الملط المحلي ألما الإدرانات أترجرف فأرزه المحتلفة التي تعلب للدور الريبسي في الدن الأسلامي، بديك يمكن أأمننا عامي أيور مميراته أأله في رحوفي محديدي أأقد استثقاد القيان من الل ما والع عليه تطود مسين مناصر للماء المالي المالسة أم هلالمعديلة أم حيوانية أدااده ليه للحقيق أغسيدافه الرحرفية ١١٥ بسيدة من أمأن الديع حداس و فقد ما الكلف ها بده العماضر

221





معدعا من صورتها الطبيعية لتحسد دن يجعينا في بعض الاحتان لا سسطيع ي سدل على أصن عسده العناصر رهب رعاره والم أكمع بهذا فحسب بل يسمن الكمانة العربيسة أنصبا تنفس سبق ، وكما تقول الاستناء أنو صالح ر می 119, با با رکب عدد العناصر بها ر اوح سنها فی کنار من الموضوعات ». «حد ( من كل سمنان رهره ) پار بر بر ای تحسید فی عمله آهنی کی لديه من عناصر ووحدات للحرج هدأ مين اله في أثرر في والنها ال

سما سبق بنصح لنا أن الطابع الممس عن الاسلامي هيسو طيسرار الرحارف لهندسته والسائلة والكناسة أرعسني يرمه من الدور الذي لعبية الرحارف حبوالله والادمية للدرحة كبيره الاال والها لا مكن مفاريسية لما للعملة إحارف السائلة والهلدسية والكناسة عد أرجه 25 ) = أوجه 37 ·

وفسيه الدكتور فريد سافعي (20) تطور العناصر الرحرفية الاسلامية الي رعه مراحل رئيسته هي

ا ـ المرحدة الأولى بمتد من القسري -لسابع المسلادي الى القرن الناسيع الانهامية التي وحدث عمالة خاصة مس

المبلادي وفي نده مرحله الأولى ديرب فيها الرحاف الإسلامية بالمينان المعيلة ٠ ١ عمر ١ ١ محه ١ ٠

المقائد مرجعه البال الممتد من الدال لناسع الى المري أما ما مسر الدوراني ا وعملها كول أنان الأنافعي فلا ليابان يعطف والمستور والمناه الفسياة المقد الماور والعراء

الأنا مرجع الأراة بهيوان الهاري أنابت عشرال المددي التباديل عشر الملاد مي ۱۰ مي مده ، حاله يو بيادي العناصر بالإنديين الرجرفية لمني بيان وأنسع تستنب تعروا للعشيولي أوسوالي baselo to hometic smakers The صهرات أعص المناصرات المعوالية الصييبات الحالم المرحمة الرابعة وتبدأ من القرا النداه في حسر الى العدوق الدسم عشر لمنازد من المعلق به فقره الاردهار في دا دده مرحلت ورادب العناصر أعرامه من الطبيعة أأبير بدأ التدهيم سيحه لصعف الحكام وسنطره الاسراك واستنداعها وطهور التقود الافرواني ا 1) الزخارف النباسه:

العمير من أبرز حصابص الزحارف

(19) الفن الاسلامي أصوله وفلسفته ومدا سه ـ دار المعارف للمم 1969 م 111 م (20) فريد شافعي الرحارف الكاسية السليطة في الفن الاسلامي



(لوحدة 20)

نمان في العصر الاسلامي وهي من وصع المظاهر الني توضع انتعاد الفيان وصع المنطاء الفياء الطبيعة ويقلها يقلا حرفيا والسمد بالجوده والنبوع منذ بداية العصر الى غايه العصر المملوكي وعدالوع من الرحارف وحد على حميع أواع الفيون البطبيقية ، والعمائسر الدبية والمديبة (كالمساجد والاصرحة والسياب والمديبة (كالمساجد والاصرحة البوحة 36) .

وبمنزب خلال الفرون الهجرية الاولى الفرب من الطبيعة ، مبائره في دلك بالإسالد ب الزجرفية الساساسية السيريطية وقد تبوعب هذه الزخارف في الفي الإسلامي لشمسل الارزاق السياسة المختلفة السبيطة والمركبة والمنعدده الفصوص كالورقة الثلاثية الفصوص ( البراسيم ) والخماسية المعددة الموسوس ( البراسيم ) والخماسية وحياب الرمان ، وليزان الصيوبر وحياب الرمان ، والمراوح المختلبة والمادة المستدرة والمنتية والحلزونية ، وهي أعلب الإحيان عناصر زحرفية محردة كل المحريد ،

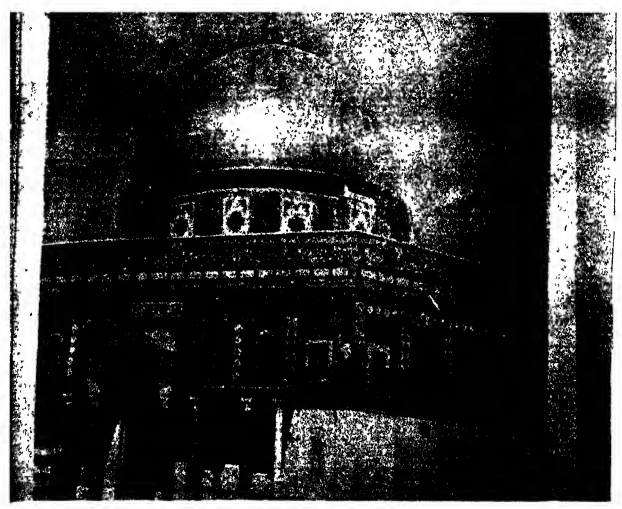
و بعنس طراز سامسواء في الزخارف عناصر زحا الجمية بداية للاسلسوب الاستسلامي أصولها الا المنطق أبو منالج الالفي : الفن الاسلامي . ص 110 م

الحقيقي الذي النشر بعد ذلك التشارا واسعا في محيليف العيام الدولية الاسلامية وعسدا الطراز بمراحلية البلاية التقل بسدوره الى رحيارف الاحتياب رسائر الفيون التطبيقية الاحتياب رسائر الفيون التطبيقية الاحرى ( لوحة 2 ) .

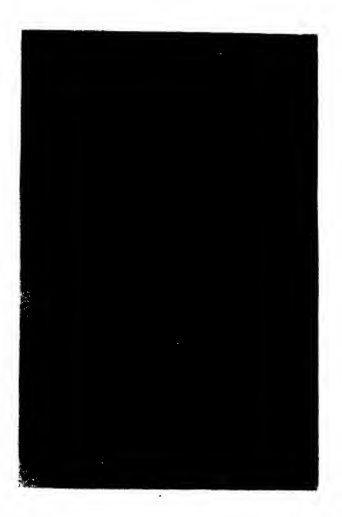
وقد بنع عدا انظرار بن الرحارف ( الارابسك ) درجة رائعة خلال القيون السابع الهجرى بـ البالب عشر الميلادى ، فلا ١٦٠٠ منين من المستروح والاوراق الا خطوطا منحنية ، وقد بطهر بنيها و وصنان أو بلابة فصيوض وقد بحرج بلك العصون من حدم سنجره أو سأق أو أيام ، ويهند على هملة أقواس أو البواءات أو خلزويات في أطراء أو بناستع أو شياستك أو يقاطع (21) ،

واصبح هذا الإسلوب هيو العنصر السائد في الرحارف البنانية على العمائر المعربية ( لوحة 25). وكذلك على البحف في العصر المملوكي ، الى حانب الرهبور الني اردانيي بها بحق هيدا العصر كأوراق اللونس المجتلفية القطاعيات وغيرها ،

و سعدر في أعلب الإحبان تحليب ل عناصر زخارف ـ الإراسك ـ وردها الى أصولها الاولى ( لوحه 17 ) .



(لوحة 21)



وهذا الطراز يعرف في الص الاسلامي مساحات كبيره بلعب فيها الحط الهندسي ياسيم ( التوريق العربي ) (22) . وحــو اسكار اسملامي خالص (23) ، سألف اساسا من اشكال سانية عظمه مرسه الوصاع مختلفة ، بيعا لقاعدتين حمالسي حديدس مما

1 \_ التمادل الحركي الموزون •

2 \_ العزوع الى بغطيه السطح كلب بالزحارف ( انظر لوحة 17 ) •

والظاهر أن هذا الانجاء الرحرفي . قد بدأ بتغير في عصر المماليك ، أد بدأ الفيان المسلم بميل باحية صدق بمنيل الطبيعة . وربها كان دلسك نسحسه لسامرات الفنية الصبسة التي دخلت في السن الاسلامي تحكم العلاقات العسية س سلاطين المماليسك وملوك الصين ( شكل 8 ) ٠

### 2) الزخارف الهندسية:

عرفت في الفنون السابقة على الاسلام عبر أن وحوده في الفن الاسلامي اكتسبت الملتاب والمرتعاب والمعتبات والاشكال أهميه حاصه وشبخصية فريده لا نظير لها الحماسية (المحمسة) والمسدسة والدوائر في أي فن من الفنون ، وأصبحت في كنير - وأنصبافهما . والحيطوط الجاسرونية م الاحبان العنصر الرئيسي الذي يغطى واعدادن (شكل 7) .

دورا كالدور الدي بلعبه الحط المبحني وفيد ساعد على النشارها حيب القيال المسلم الى البعد عن صدق بمبيل الطبيعة حسا وجد فيها ما لا نفيد حريبة ولوجة 4) - (انظر اللوحه 38) .

وفي عنذا الصندد يعبول الاستاد سر قارس (24) مؤكدا هيده الطاهره الرحرفية ، وكلا النوعين بنفرش على المهساد وتكسو العصاب ، ويت على الافران واشتاول العرضي . ويهجم عملي الدراع وسلم به الهمه أن بلمرح حلى في الاكسية ، بلك النشوه مشيب في الحط تسئك أن أفس العيب المستعلق دون المؤس مشعلة دائمة لدوقه ، ٠

ونظرا لنبوع الرحارف الهندسية مي القن الاستلامي ترى تفسيتها الي توعيل.

1 ـ الرحارف الهندسية النسطية

(22) يعرف هذا النوع من الزحارف عند الغربيين باسم «Arabesque» نسبة الي العسرب •

(23) مصطفى العبيب اقتران الكتابة بالعمارة ـ رسالة اليونسكو ـ المدد 199 -فراير 1978 ، ص 43

 $^{\circ}$  16 مي 1952 بشر فارس  $^{\circ}$  سر الزخرفة الاسلامية  $^{\circ}$  القاهره 1952 . مي



(لوحه 23)



(لوحظ 24)

2 رحارف هندسية مركبة كالاطناق للحملة وهني سبعة من سبعات عناصر الزحرفة في الفن الاسلامي ، وقد بيدا طهور هذا النوع من النحف الخشيبة للي ترجع إلى اواحسر العصر الفاطمي للسيدة رفية ومحرات السيدة للسيدة وبعد للطور وبسسر النسارة والعالم العصرين الانوني والمملوكي للنحف المحملة ( للوحة 4 ) للوحة 38 ) ،

ر بطبق المحمى بنائف في التوسط مرس رئيسي بحيث عدد رووسية من المرس رئيسي بحيط به كنداب ( أي محسود المحسورة بين عبدد رووس البرس بني محيثه بنيع عدد رووس البرس بنيه (سكل 6) و بنيشر حولها الوحداب الحرى المكملة للطبيق بقسية ، لفيد بنيرت هذه الرحارق الهندسية في عده بمحيثات (25) منسوعة في السفوف الحيسية ، والحثيوات المحرمة في مسجد أحمد بن طولون ،

وفی نکسیات مسجد فایستای فی انفاهره (نوحه 28) • فقد طورت مسر

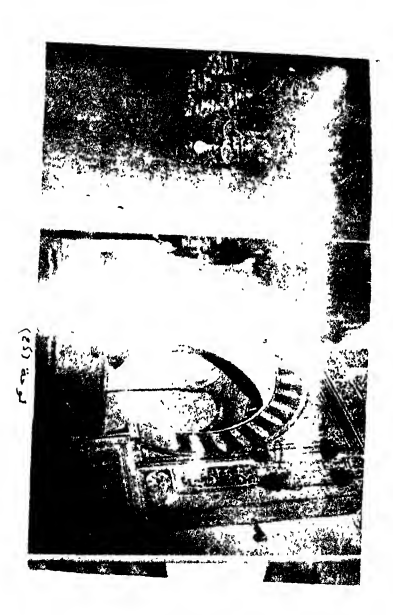
بد الداني عسر الديادي ديدا بعدر، الهجري الهدامي عسر الديادي ديدا بعدر، الهدامي وحدال الهدم عيلي وحدال الهدم عيلي وحدال المحدد في الأل لامر سبكاه بعجمه بالمدود عيد الاياديول المواهدي الاياديول الوادية في الاياديول والاد من لاورونية في درار الم

وللاندلس ويتحمال في حارف المعرف المسلم الإندلس ويتحق عدد لا ما في السال المعلق الما المسلم المعلق الما المسلم المعلق الريادية المهامة والمال المسلم المهامة والمسلم المالة المهامة والمسلمة المالة المهامة المسلمة المسلمة والمسلمة المالة المسلم المالة المسلمة المسلمة المسلمة المالة المسلمة المسلمة المالة المسلمة المسلمة المسلمة المالة المسلمة المسلمة المالة المسلمة المالة المالة

<sup>25)</sup> عنها انظر - 13-14-15 Power ( 13-14-15 ) عنها انظر - 13-14-15 ( 25)

<sup>(26)</sup> شاحت وبوزوث تراث الاسلام ــ الفسم أثناءي ـ صر 44 -

النظر - 27 انظر - 1 Air decoratif musulman, pp. 23 ع النظر - 27)



# 3 الزخارف الكتابية :

بعنس الخط العربي (28) من أبرز العناصر القسة الني استعملها القنسان المسلم في موضوعاته المختلفة ، يحنب لا السرك تنقص الآبات والعبادات الدعائية كاد بعد عميلا اسلاميا لا يكون الخط مه مكانه البارزه ٠

> اكمانه ( الخبط ) دورا رئيسيا مناما يلمه عنى رحارف المن الاسلامي . وقد وحدث عبلى مختلف العنبون النطبيه والعمائر سواء اكانب دينية أم مدنية -ك الى ال جوهر العقيدة الاسلامية يسمل في الفرآن الكريم ، وهو كلام الله المنزل على رسوله محمد صلى الله عليه وسلم • والذي سطس بالقيم (ن والقلم وما يستطرون) ، بحثث بمثلث فيه قمه العمل الفني العربي الذي اس به كلام الله سبحانه ونعالى وأصبح ال ال مكمامة بعض آيات القرآن الكرمم او الادعد ، أو الرجاء أمر لا يكاد بخلو ﴿ رَخْرُ فِي أَصْعَبِ قُرَّاءُنَّهُ منه عمل فني أو يناء ٠

> > الس الاسلامي حلت محل الصورة في المن المس**حى الغربي (29) •**

ووخود الكنابة على الآثار لـــه أحــــة حاصه ، فهي تحنوي على استم صاحب النحقة أو مشبيد اليماء ، أو باريحه !.. الى حالب دورها الزخرفي ومن بم يابي أهسيها في أعطاء باربع ثابت بمعر. ولا بوجد فن من الفنون بلغت فيه وحودها على المنابي والنحف كما نسبر ناريج النحف الاحرى اعتمادا على ما عو مكتوب من طراز الخط نفسته - وعالما ما يحفر عده الكيابة داخل أشرطة افعيه او رأسية ( الشكلان 2 \_ 3 ) ·

ولها طرر مختلفة أهمها الحط الكوق والنسحى , ومنها الحط الكوفي السيط الخالي من الزخارف \_ الكوفي المورق \_ الكومي المزعر أو المشجر الذي بخبرج من اطراف حروف سنمان بباتية دفيقة محلاه بالوريفات المحتلفة الاشكال ومنها ما نقوم على ارضية سائلة مستقلة واحدانا ينعقد الكنابة لنصبح ذأت طابع

والكنابة العربية ليسب أقبل مسا وهكدا مكن العول بأن الكتابة في بجدد الانظار وبسيرعي الانساء في العمائر وفي البحف الاسلامية • فانتبأ يرى منها في كبير من الاحيان محموعات

<sup>(28)</sup> أبو صالح الالفي : الحط العربي ووظيفته في الفيون الاسلامية الاحرى ـ حلقة حث الغط العربي \_ دار المعارف بنصر 1968 ، ص 47 . <sup>(29)</sup> المرجع السابق •



(لوحة 26)

رحرفة عابة في الجمال والاتران .

مكل 1 - لوحة 24) . تل هي لا تقل

معدا المحال عن المجموعات المكونة س

مساصر الفسروع النبائية والخطرط

مداخلة والمسائكة ولعبل السر في

مداخلة والمسائكة ولعبل السر في

مداخلة والمسائكة ولعبل السر في

مدروق العربة والاستاد أحمد أسمد

محروق العربة وأنافة رسمها بأسران

اعين وتعاويان الرابي على الانتناس بها ،

ولا يحد عناء في مثابعتها ويقهم ما بنص

اد بنا حسما بنظر الى تحقه فيست الملامية الطرار لا نفكر في اسم الفيل لدى البحرها ، حيث توجهما مناشرة الى مكان الذي صبيب فيه والى العصر الذي الله ، وهذان العيصران ملازمان أي الناح فتي اسلامي (31) ، والطريف نالكمانه العربية لتوعيها الرئيسيين الكوفي والسبح » من عناصر التحييل متر المتحمدة ، فالحروف في التبطين على

حامات المحمر و للعادر والحديد والله و والرق المستح ويهى على الاستطح من السيطوح وعلى ق سان مدن لمعسية مسكل ويبدون وقف المطابدات الحامة المستعملة فيها . أند لحدهم بالحمال في مطهره، العاد في مدحة و صبحة مطورة، في سيبة لا مدر سيم و هيفير المحال ألها الحديد المدر المحال ألها الحديد المدر المحال ألها الحديد الله المحال المحالة ال

و مال ما بعد ال حط السلح كسب على ارضيه من الوحارف الساامة ( شكل 2) دات احصر لمان فيمة لا حقيق مرضين لمسكنامس عامل (32)

الادل حيى به يرفي الاهام بسخة ماسي الماثرة الماث

() لماني اعداد داخات متفاويه من المساح المس

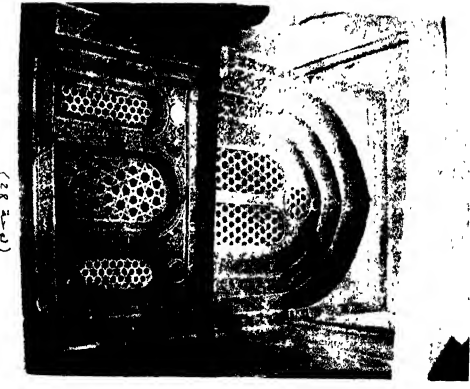
ر مماك بوع احر من الحطوط همسو الحط الهمدين و لدن المحلي في الرحارف الهمدينية أن الحلي في الحط الكوفي أ

(30) أحمد أحمد توسف . الحط العرابي وأسالينه في العماه العامة \_ حسة أبعث الحط العربي \_ ص 86 -

(31) أحمد أحمد يوسف: المرجع السابق، ص 87 - 88 · (32) أن ما إلى العلاد ، إذا إذا المن من أميد الإسلامية الأحدى -

(32) أبو صالح الالفي · الغط العربي ووظيفته في الفنون الاسلامية الاحرى ـ حلقه بحث الغط العربي ـ ص · 48 ـ 49 ·





(28 Legs)

وعدا الغط الهندس يعطى احساسا الاستعرار والثبات وقسد نسوع استعمال الغط كعنصر زخرفى فاعطى اليس الاسلامي بحكم العلاقات الحسنة اللاقاليم الاسلامية شخصية منميزة في الطسار الشخصية الاسلامية العامة والمنعمال الكتابة في الطسراز المغربي العرائي أو الغربي الطراز المصرى أو الايراني أو الشاملي (نوحة 24) وصفوة القول ان الخط العربي قد أعار بوصفه الفن العسري الاصيل به (33) إلى الفنون الاسلامية المحملة طابعة الجمالي الفسائم على النساسي بين النقطة والخط (شكل 3) وانظر كذلك (لوحة 29) و

### 4) الزخارف الآدمية:

لم بعدر للرخارف الآدمية درجة كبيرة مسن الانتشار في الفسين الاسلامي والسبب في ذلك هو ما صاحب الفيان بعسه منذ بدابه العصر الاسلامي مسن أراء محيلفة كالنفور والهسيروب مسن مصاهاه خلق الله , ومن أن المصورين هم اكبر الناس عذا با يوم القيامة و

وليس مناك في الفرآن الكربم بس صربح بحرم تصوير المحلوفات انحه أو عمل النمائيل لها والآبة التي كان بقهم منها حطا أن النصوير محرم في الاسلام هي قوله بعالي (34) ما با أبها الذي آمنوا أبما الحمر والمستر والانصاب والازلام رجس مسن عميل الشيطان فاحتنبوه لعلكم تفحلون با

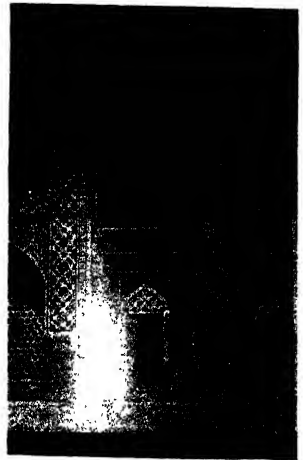
ولكن السوافع أن المعمود بكلمه ( الانصباب ) في دأى المفسرين همي الاحجار الكبيرة أو الاصمام التي كان العرب بعمدونها ويقدمون لها القرابين ولبس عده الآنه أدن ما يحرم المصوير أو عميل النمائيل ، على أن المحدثين أسمنون إلى الرسول صلى الله علمه وسلم أحاديب بحرم بصوير المحلوفات الحبه (35) (لوحة 5) .

ولكن بعض العلماء في العصر الحدس برون أن النبي لم نفكر في النهي عنن النصوير . وأن التصنوير كان مناحا في فجير الإسلام ، وأن الإحاديث المسنوية اليه في هذا الموضوع (36) ، وأنها في النوافع لا يمثل الا النزاي الذي كنان

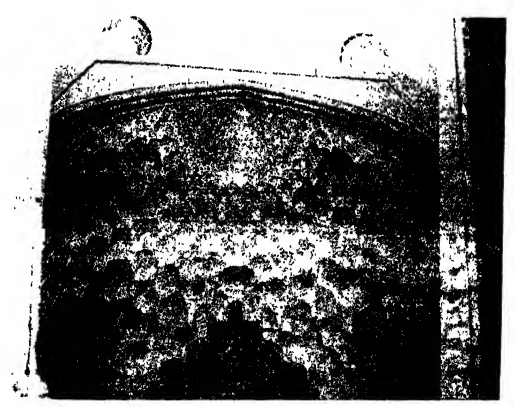
 $<sup>^{\</sup>circ}$  33  $_{-}$  23 . من الباشا : حلقة بحث الخط العربي ، من . 23  $_{-}$  (33)

<sup>• 92</sup> سورة المائدة ، آية 92

ردد) تتورد الماناة م ربي الله و المانية في المصر الاسلامي ـ دار الكتب المصرية - النامرة 1940 من 67 . النامرة 1940 من 67 .



(فوحة أو2)



(لوحة 30)

ساندا بين الفقهاء وعلماء الدين في مسهل القرن البالث الهجرى وهذا أثله لم يمنع وجود مشاهد آدمية . بعد أسلمين لكي بنفرعوا للجهاد في سيبل ألمه وال أعلب الرسوم الآدمية بحدها في المحطوطات والتحف المعديية والخزف والحسب حلال العصر الفاطمي والمملوكي حسب كانت يزين بموضوعات احتماعية ودينة (لوحة 13) و (لوحة 13) .

## ة) الزخارف العيوانية :

استرب الزحارف الحيوانية في الفي السائل بدرجة كبرة . ذلك لان السائل بدرجة كبرة . ذلك لان السائل بحد في هذا النوع ما نفيده . كما هو بحال في طراز الزحارف الآدمية ، ولعل مسلم ما بميزها في النسس الاسلامي بحويرها الشديد وبعدها عن الطبيعة . وعدم مراعاه النسب النشريجية التي لم كن بجهلها الفنان بدليل ابنا بحده في كبر من الاحيان يرسيها فرينة من نسبها الطبيعية .

ومبزها الفنان فی کتیر من الحالات اوراق ساسه مختلفه الغصون سدلی من افواهها ان کاس حنوانات او مسس مدورها ان کاست طبیسورا، ورخسرف احسامها می بعض الاحبان بالزحارف

الساسانية ، ونظهر حدد وضوح الدائرات الساسانية في رسم الحيوانات الآان رحبود الزخارف الحيوانية في القيس الإسلامي كانت دات طابع زخرفي صرف اد ثم يكن هماك اي مدلول ديني لوجودها أما عبو السيان في القيسون الإحرى خاصة الفن القبطي .

وقد سملت النحت الاسلامية حميم ابواح الحيوانات والطبور ـ كالاست رالفهد ، الفيل ، القرال ، الذي تعمير من الرحية المحمية إلى القيان في هذا العصر بدرجة كبيره - الارتب وحميم المحلفة المحلف المحلف

ودد وحد السان المسلم في الحيوانات والطبور المرابة الحرافية تمشيا مسع طميعتها في البعد عن يميل الطبيعة ولدلك رسم الكير من الاشكال الخرافية كالحصان المحسع والبهور، والسراق والعيماء عبر الها لم يكن لها أي معزى عفائدي . كما هسو الحال في الفيس المياسين (ميكر 5) = (لوحة 5) ورسم الوحوة الادمية وينميز هذه الزحارف الوحرة الادمية وينميز هذه الزحارف الاحيرة بالهوة عنف المظهر لا منتما في

KAG Creswel Tarly Mishin Architecture, t. 1, p. 269 (36)



(لوحة 32)



(لوسه دي.

ملا عن الاستاد حورج مارسية حبث مول ما نصه . و أن الفنائين المسلمين في لابدلس , قد أعطوا تعالير فنية وأصحه وحداله بدل على مهاره وببوغ الفيس لاستاني » ( لوحة 22 ) .

واوصح مبال على روعه العن الابدلسي السحد الحامع نفرطبه الذي بعسر نفصل سميه الذاتية المسجد الوحيد المؤسس في اسبابيا مين وحيى البروح المبدعة المفقة مع الطبيعة . فللباريخ والفن أن سبعدا به اد لو كان قد دمير لاحدث فراعا لا سبيل الى سده . ققد احيل بي الآبار الاسبابية المكان السامى ، فهيو اصور عصور الازدهار الاسبابي التي طل مطلق اشتعاعها مين الاراضي الاسلامية مطلق اشتعاعها مين الاراضي الاسلامية (40) ( لوحة 22 ) ،

وبساءل الآن هل كان المن الاسلامى حسابص عامه بميزه عن الهيون الاحرى ؟ بعم الهد كان للمن الاسلامى خصائص عامة وفي مقدمتها أنه بهباز على الفيون الحرى بكونه فيا زحرفيا فيل كل شيء مسارب الرسيوم النبائية والهندسية والكمانية والعنوانية والأدمية المحسورة عسى الطبيعة تسزين الجدران وصفحات المحطوطات والادوات التي تستعمل في الحياة اليومية و

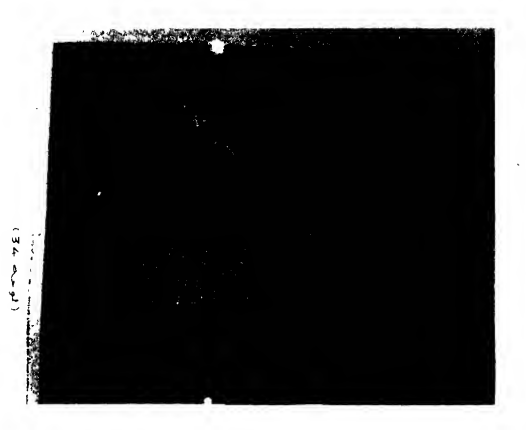
كذلك حلا الهن الاسلامي من وجود المماسل الكبيرة أو اللوحات الهندة .

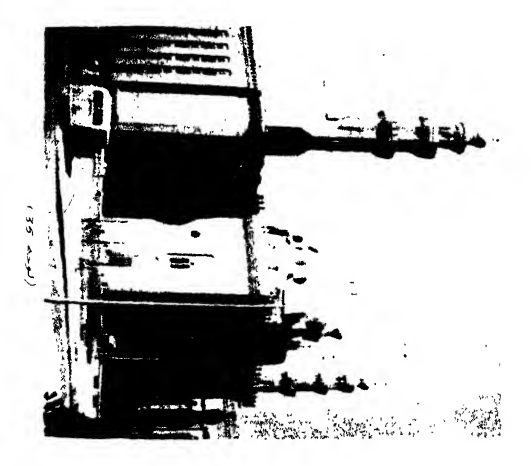
لان يصوير الكائبات الحية أمر مكروة في الاسلام مند رمن يعيد ومن المعروف أن الهرآن الكريم ثم يرد فيه يص صريع يحسريه التصوير و عمين الممايين وقد سنفت الاشارة الي دلك ويعيفد أن هذه الكراهية ليست حيزة أمين المعيدة الاسلامية . ولكنها حيادت عياليا حسوفا مين التماييل والصور عياليا حسوفا مين التماييل والصور المناس فد يذكر العرب الحديثي السحصية التي قد يذكر العرب الحديثي المهيد بالاسلام بالمودة إلى الإصنام المهادين أصل عدا الإعتقاد يرجع إلى عده أحاديث سبيب إلى التي محمد صلى الله أحاديث سبيب إلى التي محمد صلى الله علية وسلم وسيلم وسيل وسيلم و

ومع دلك فان النهى عن النمائيل اي تستسل الكائنات الحنية بالنصوير او النحت لم يكن براعي سين سائر الاميم الاسلامية . فقد تجاوزيها الامم الاسلامية العبر السامية لا سنما بلك التي كان لها برات فني ( انظير اللوحات 18 ــ 19 ـ 20 . .

لهدا حرف فين النصوير ويوضيح المخطوطات بالصور اردهارا كسيرا في السران والهند ويبركنا ولهذا السبب مكن يعليل وجود صور المخلوفات الحية

(40) مانويل جوميث مورنيو · الفن الاسلامي في اسبانيا ـ ترجمة عبد العرير سالم ولطفي عبد البديع · طبعة دار الكتاب العربي ، القاهرة 1968 . ص 16 ·





ومن هنا حدث حدل بين العلماء حول عكره كراهبة التصوير في الاسلام اد رى البعص بأن كراهيه النصوير كابت سد فعهاء الدبن من سنة وشيعة عسلي حــد سواء ، ولبس صحيحا مــا يزعمه المعص من أن المذهب الشيعى لا يعترف عدا المحربم • والواقع أن في كسب الشبعة أحاديث تحرم النصوير ، أو كما بدعب بعص مؤرحي الآنسار الاسلاسة (41) مس أن حسكم فقهاء الدبن من السيعة . هو نفسه حكم أهل السنة في كراهية التصوير والنمائيل . بسم أن المدهيب الشبعي لم يصبيح المدهب الرسمي في ابران (42) فبل فعام الدولة الصنفوية في بداية القرن السادس عشر الملادي ٠

ولكن تحريم الاسلام ، لم يقض على مذا الفن بماما ، ونظره الى ناريخ الفنون الاسلامية بسين سأن الفنانين كانوا في

كبير من الاحبار لا يكبرثون بهذا البحريم (43) ( انظر لوحة 5 ) .

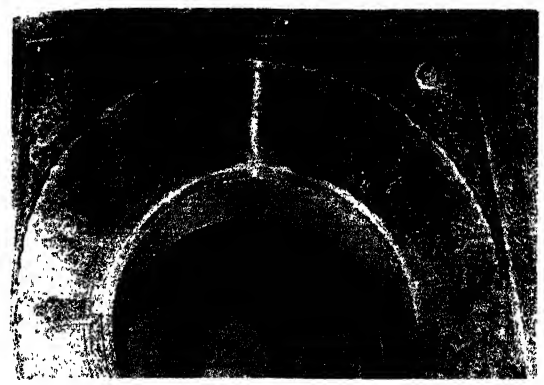
كدلك بعد الهبود والابراك وهم من السنبين بمارسون في البصوير . والبحم المعدينة والحزفية المرحسرفة بأشكسال آدمية -

وكراهبة تعليد الصور الشخصية كان لها بأنير عبيق في طبيعة الفيس الاسلامي •

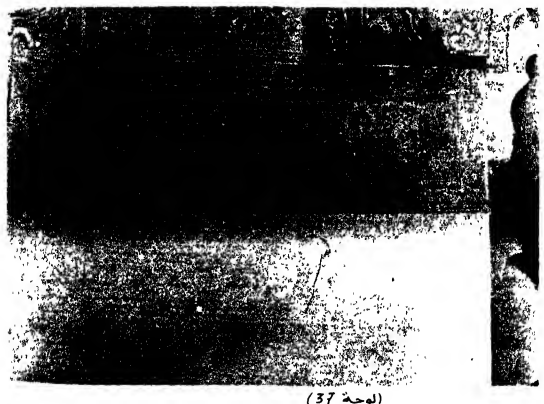
وسكن للحيص هذا السياثير مي النفاط الآلية

1 ـ صرف القيابين الى العيان الواع أحرى من الرحارف لعبده عين تصوير الطبيعة . فقد اقلحوا في هذا المندان ، حتيى أصبحت العناصر الزجرفية التي أبيكروها طالعا على فيهم وتسبب البهم كما في لقط Earahesque

2 ـ روعى في زحسرفة المساحد واللها والمصاحف استبعاد الكائمات الحية فحلت من الصور والنمائيل الني سيعان بها على شرح العقيدة ويوصيح



(لوحة 36)



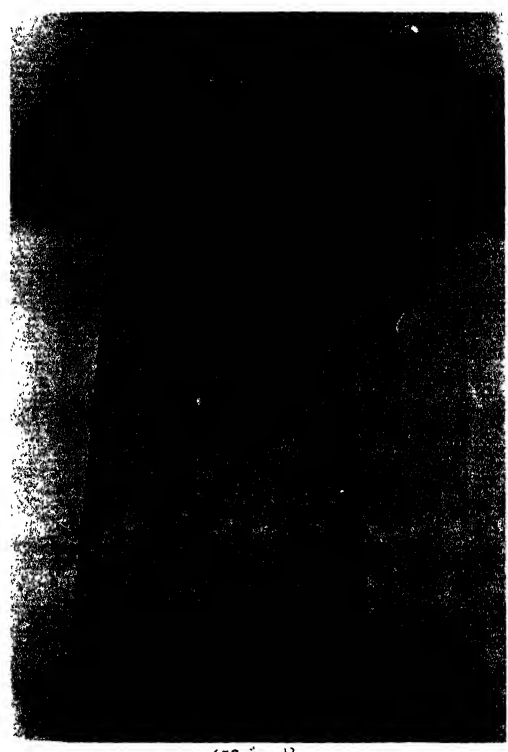
باريح الدين ، وحياة أبطاله كما هـــو موحود في الدين المسبحي •

3 ـ ان الفنون لا نظهر فيها عنفريه المحسبة المحسبة ، ذلك لان التماثيل المجسبة لا وحود لها في الفن الاسلامي ، الامر الدي حمل الفنانين ينصرفون الى زخرفة نعمائر ويزبين النحف بالرسوم الفنية المديعة •

4 \_ صناعة النصوبر الني ازدهرت عب الابرانيين والهنسود والاشراك اسلمين السم لتعرض للموضوعات الدسية الا بادرا ( انظر لوحة 20 ) . حبب تنجد بعض المصورين الذين رسموا صورا للعديد من الاحداث المشهورة في باريح الرسل ، بالإضافة الى وجود صور توصيحية لبعض الحوادث في السيرة السوية الشريفة • ولكن أمنيال هده المصاوير كانت نادرة علاوة على أنها لم تس رصي علماء الدين وهنا بتجلي لسا الفرق بسين الفنسون الاسلامية والفنون العربية . فقد كان المصورون في الغرب على صله وثيقة بالكنيسة يستلهمونها موصوعاتهم , ويستنمدون منها تشجيعاتهم لدلك علب على انتاجهم الطائم الديني الى وقب غير محدد . في حين كان المصورون في الاسلام منبوذين من طرف علمء السندين ، لا بمنحونهم أي تعضيد أو ىسىجىم ،

5 - علم منزله العطاطين في الاسلام لعنائتهم بكتابه الفرآن الكرم ولا لعنائتهم بكتابه الفرآن الكرم ولم فيم فيهم لم يكن مكروها من طرف علمناه الدين ويليهم المدهنون من حيث الاهمة والمدين ريبوا ترسومهم الحميلة الهندسة والمنائنة صفحات المعطوطيات وزاد الافيال على مسجات عؤلاء الفيابين حتى اولئك الدين ليم يتمكنوا من شراء المحطوط ولي يقيعون بالحصول على يتودح للحطوط وشهور وارتقعت المنائها لحطاط مشهور وارتقعت المنائه واليات من الدكر الحكيم و أبيات من السعر وراح الامتراء والا رياء تقييون المحموعات الفاخرة التي والا رياء تقييون المحموعات الفاخرة التي التحموطانين (لوحة 16) والحطاطين (لوحة 16) و

6 ـ معظم الهمامين المسلمين لم مكن لدمهم مهاره في الرسسوم الحدواسة والآدمية ولم مجهد العسمان نفسه في صدق بمثمل الطبيعة ، بل كانت لدسه أساليب اصطلاحيه ظلب بافيه في أذهي عصور الفن الاسلامي ، أذ تادرا ما بعد العنابة بحسم الانسان وسبب الاعضاء وقوة النعيب في الوحيوه ليدل عبل الاحاسيس المحملفة ، وأن وحدث عبل بدي قليل من أعاظم المصورين الدين بغوا في أثران كذلك الرسوم العاربة عبر معروفة في النصور الاستلامي ،



(لوحة 38)

ووابين المنظور مهملة تماما والدليك مدو الصور الفارسية محملة لتشابهها ، وأشراك المصورين في اهمال الظلل ولصوء سم الاشخاص في أوضاع ممينة يفقد الروح والحركة ودفة النعبير ورعم دلك فلها سحرها وجمالها ، عكدا يمكن القول بأن الفنان المسلم وصور الاسيان أو الحبوان ، سل الحد منهما موضوعات زخرفية بحتة و

7 ـ من أبرز خصائص الفن الاسلامي كراهبه الفراغ حرف هذه الظاهرة عند العربين ب الفزع من الفراغ » ( لوجه 12 ـ 14 ) ·

بعنى أن العبار المسلم كان بكره أن البيانية المشيقة سرك مساحات دون بغطيتها بالزخارف (لوحه 29) و واردحيام المساحات (المسطحيات) 10 ـ الرسوم بأثر حارف بلقيب البيطر في العمائير 12) و لوحة 29) والبحق وهذا الانجاه أدى اعتيم اسبابو على أبة حال إلى بكرار الوحده الزحرفية الابرابيون والهيو وتكييرار الموضوع الزحرفي (انظير بعض الكيب الاد لوحة 4) ويندو هذه الظاهرة واضحة السعر بالمستاب في المخطوطيات وفي سائيس التحف ما وصل اليا من الاستلامية (لوحة 8) ـ (لوحة 14) و بالصيور إلى ال

8 - الزخارف المسطعة

العالب عسلى الزحارف الاسلامسة السطمح ، ومرد دلك الصراف العبالين المسلمين عن المحسم الى تغطية المساحات لرسوم سطحية، ولكن الملوس والمدهسة عد حقق من عدا المعص ( انظر اللوحات 12 ـ 13 ) .

### 9 \_ البعد عن الطبيعة

بعنى دلك أن عناصر الرحرفة في الفن الاسلامي مستوحاه من الخيال سبب الكراهية في النصوير . وأدى ذلك الى الاهتمام بالحيوانات الحرافية ، لينجنت الفيان رسيسم الحيوانات الطبيعية . وينطبق هذه الظاهرة عسلي الزحارف النيانية المشتقة مسين الزهرة وعيرها ( لوحة 29 ) .

10 \_ الرسوم النوصيحة ( لوحة 12 ) •

اعتهم اسابون المسلمون ولا سنما الابرابيون والهبود والابراك بتوصيح بعض الكتب الادبية ويزين دواويس السعر بالمسمال (44) ، ويرجع أقدم ما وصل اليا من محطوطات موضحة بالصهور الى القهر بالسابي عشر

(44) المسمات : تعنى التصوير التصغيرى ( الصحور الصغيرة ) في المعطوطات الاسلاميك •

ايران الدن الراج الهجري - العادر المبلادي



الميلادي (45). ومعظم عده الصحور برصحاب لعصص أبي ربد السروحي في محطوط من كتاب مقامات الحريري. وكنيب الإعماني. والمحطوطات العلمية والكتب الباريخية. وصفوة الفول أن توضيح المخطوطات المصور ويحليلها بالرسوم الملوية كان في المربية النانية بالنسبة أن كيابها الحميل (46).

11 ـ الكمانة العربية عنصر رحرق استعمل الفسيان المسلم الحيروف عربية سواء أكانت كوفية أم سبحية عناصر رحرفية رئيسة . وتعتبر كذلك من الرز الحصائص المبزة لاى عمسل على اسلامي كما بيدو هذه الظاهرة في استلامي المعائر الإسلامية واضحة في العمائر الإسلامية وسائر البحف (سكل 1 . 2) . وتأثرت الكمانة العربية . وانها ليمنزج أحيانا الكمانة العربية . وانها ليمنزج أحيانا حروفها بالوحدات الاخرى من نباسية وحنوانية حتى بصعيب في بعض الإحبان النمييسيز بينها ( انظر ميكل 3) . ( لوحة 24) .

12 ـ النس الاسلامي في حماعي

معنى دىك أن القيال السيم ير ينسن طريقة حاصة أو استويا معينا يميزه عن عبره وأبدأ كان في أعلب الإحيان بسع الطيرق المطروفة وتستر على الاسالسيت الفينة المورونة أي أنه لم يتنكر حديدا في هذا المجال وهذه الصفة التي نفيعر البها الفنون الفرنية والني بنادي نعص نفاد العرب بالساعها وقد كلب عنها أحد ممكر مهم (47) ، اوسكار وابلد ، فاللا ﴿ إِنَّ الْمُنَّ الْأَعْلَى فِي الْفِي هُو أَنَّ تطهر القن وتحتفي القيان ، وانطير البوحات 21 ـ 22 ـ 23 ) وهده العبارة لها ورابها ، مما لا سلك ومه أن المعماريين والمصوريس والحطاطيس والمزومين را ماس على احسسلاف درحاسم في العصبور الاسلامية . قد أنتجوا تحقا فبية حميلة بدون أن يودعوها سيئها مسين حصائص حياتهم التي تلاسب في سبيل الغرص الاسمم مدن أحل صالح المحموع (48) . متحديث الى شعوبهم عن طريق الفن بلعة الجماعة لا الافراد .

(45) لمزيد من التفاصيل حول هذا الموضوع راجع · المغطوطات المرسومة في العصر المياسي ، للدكتور خالد الجادر ·

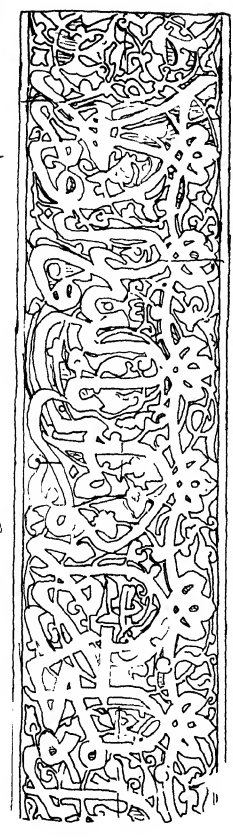
- ايتنجنهاوزن · فن التصوير عند العرب ·

(46) ذكى محمد حسن . الفيون الايرانية . ص 67

(47) أحمد أحمد يوسف : الغط العربي وأساليبه في العياة العامة ـ حلقة بعث الغط العربي ـ ص 86 ·

(48) احمد احمد بوسف: بفس المرجع السابق، ص 87 .

دات الأرصد المارة ملسف حول إفرين من الكلان دات الأرصب المياره ملسف 色压





13 ــ الفن الاسلامي بعيد عن العاطفة:
لان الفنان المسلم لم بهتم بتصويس المسانية ، لذلك لا نجد في مسحانه ما بثير الشعور أو ببعث عسلى الماسر العمس بخسلاف ما نسراه في اللصوبر الاوروبي لا سيما في اللوحات المني بوضح النضحيات البشرية وغيرها

وصفوة القول أن الذي جعل الفنان

س الموضوعات الاخرى •

معل دلك هو البعد عن نمثيل الطبيعة 14 ــ الفن الاسلامى ذو طابع ملكى .
صحمح كان الامراء والحكام المسلمون
بعفون من بعض انحاء العالم الاسلامى
لى الابحاء الاخرى (49) . وبسندعون
لى مفر حكمهم بعض من تمتد شهريهم
س العمانين الناشيئين في سائر الافاليم
لاسلامية • وكان لهذا أكبر الاثر في
كميف الطرز المختلفسة في الفنسون
لاسلامية •

ولكن هناك من يرى, بأن الفن الاسلامى ملكى بالدرجة الاولى (50) « فالامير و الدى يرعى الهن ويعضد الهنانين ، لا مى حالات نادرة • فالفنان كان ينفذ الطلب منه سواء أكان هذا الطلب باسه الدين أو الحب والعظمة والابهة

اد كان بعمل حسب رعسة الملسك أو السلطان الدى نعبش فى كنفه ، وقد نبار هنا نقطه وهى أن العن الاسلامى في ارستقراطى سنجر القبال لحدسة الامراء والسلاطين ولكن بمكن البرد على ذلك بأن عؤلاء الامراء قد شملوا على ذلك بأن عؤلاء الامراء قد شملوا القبانين بعنائيهم وعظمهم للحمسل منائيهم وملء قصورهم بالبحم البادرة (لوحة 15) .

## 15 \_ ص ابىكارى

نم بكن العقدة الإسلامية بمسل الي الاسراف في البرف. وبدل على ذلك حياة الحلقاء الراشدين ، وكان ذلك في فيعر الاسلام ، ومع ازدهار الحصارة العربية الاسلامية ، والبراء الذي عرفة الحلقاء في العصور البالية لفجر الاسلام ، كان عليها أن يحقق شخصينها وأن سنيم عليها أن يحقق شخصينها وأن سنيم الباس بأدواب الحياة من ملابس واشناء فاحرة بنياسب مع النراء الكبير الذي قاحرة بنياسب مع النراء الكبير الذي النكارية رائعة ، يحسد المبادي، الني المنكرية رائعة ، يحسد المبادي، الني البيراء الذي يعيس فية الخلفاء والامراء الدي تعيس فية الخلفاء والامراء فاتكر الفيان المبلم الحزف دي البريق المعدى ، كبديل صالح عين استعمال المعدى ، كبديل صالح عين استعمال

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) زكى محمد حسن : الفنون الايرانية ، ص 15 ·

الموضوع ، انظر :11-10 Paris 1962, pp 10-11 من هذا الموضوع ، انظر :11-10 Paris 1962, pp 10-11 الموضوع ،

( Michelic Gar) عي ولم ( (نسكل ق

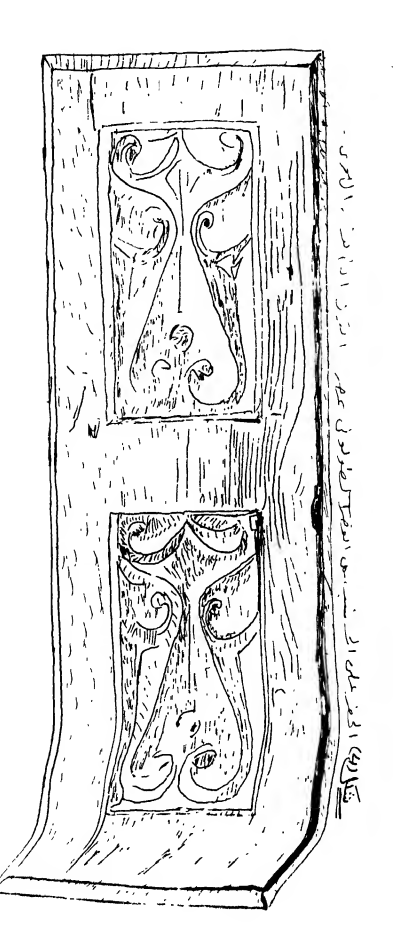
حسنوة من صناعة العاج نيين خط الثلث المهلوكي المحفور فوق أرضية نامية - مع

وحلاصه العول التي تحم به منا الموصوع . عي ال دراسية الفيسون الاسلامية في محملف مراحلها الرمية وتطور اسالينها الزحرفية . وطررها المحملفة دراسة شيفية بذكر تعطيب المحصارة الاسلامية ومهارة المسلمين في عدا المحال . ويسير الى ماص محمد ما أرال آبارة نافية حتى اليوم في الرفقة الاسلامية الواسعة المميدة مين الصدين سرفا الى الاندلس عربا . شاهدة عيل منا يلغة الاسلام من اردعار حصاري وفي منا يلغة الاسلام من اردعار حصاري وفي سيطل يبهر الاحيال يلو الاحيال .

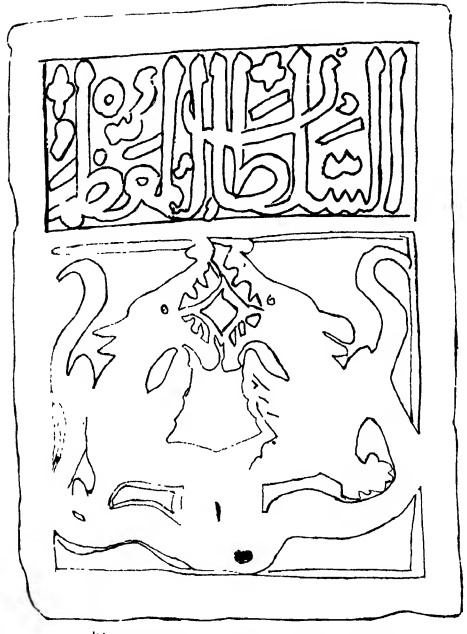
الاوابي الذهبية والفضية وينطبق دلك على العمائر الاسلامبة . اد نحد ملا المحراب محور الاهبية في المسجد . وكان من الممكن أن نصنع من الذهب ولكسا بلاحظ بأن المحارب قد صنعب من الحشب أو الجس . واستطاع الفنان من نصفي عليها مسحة جماليه بخفف من هذه الحامات الرخيصة ( لوحية 9 ) راللوحاب 10 ـ 11 ـ 25 ) بالزخارف دويمة والالوان الجميلة • وصيدق ودار عندما وصف الفن العربي الاسلامي عوله مان رسوم الرقش العربي الاسلامي عوله مان رسوم الرقش العربي هي مدى الفنون كلها » (51) •

51) لمزيد من الدراسة راجع:

Nadi Moudin Bammater, Aspects de l'Art Musulman, Lausanne 1946, p. 12



1 1 Company 1



حیوانان خرافیان متقابلان (۱ انتمائل دلنا کھر) ایمان ۱ العرّن (ج دو - 8 ہ )

(شكل 5)

### فهرس الصور والاشكال:

#### أولا: اللوحسات:

1) حزء من تفاصيل زحارف واجهة قصر المشيى ـ العصر الاموى (743 ـ 144 ـ 144 من بالاردن .

وتمثل هذه اللوحة أهم الامثلة المبكرة للزحارف الاسلامية المحفورة على الحد\_. يلاحظ فيها تامير الاساليب الزحرفية الساسانية والميزنطية •

2) حشوة من الجمن تمثل الطرار الاول في رحارف سامراء الحصية ، نقدت الرحار بطريقة القالب لل قوام رحارفها رسوم ساتمة كورقة العنب العماسسة السور واضح فيها التأثير الساساني ا

3) قطعة من الجمن نفدت زحارفها بطريقة العفر المائل ( المشطوف ) وهي عبارة عرر رسوم ساسة وهندسية محوره عن الطبيعة ، سيامراء ـ الفرن الناسع المبلائ .

4) مصراع باب حسبی ـ مصر ـ القرن الثالث عشر المیلادی و أو ائل القرن الرابع عشر المیلادی المطعم بالعاج  $\cdot$ 

زخارف هذا المصراع عماره عن اطماق نحمية دات الابنا عشر رأسا , بعبط بها كبدر على هيئة مسدسات - تتحلي لما بدقة في هذه الكندات زخارف التوريق العربي , التي تعتبر من أبرز سمات الزحرفة الاسلامية •

5) حشوه من العاج ـ مصر العصر الفاطمي ـ القرن الثاني عشر الميلادي ·
 قوام زخارفها عبارة عن رسوم آدمية وحيوانية وطيور تحيط بها رخارف نبائيب
 وكيزان المسوبر · نفدت بالحفر العائر العميق ·

6) تفاصيل رحارف الاطباق المحمية التي ترين الباب المصفح بالبرويز مسحالسلطار المؤيد .

7) لوحه سبل قطعه من نسبج القناطى ، مملوء بالاشرطة الزخرفية ــ العريضة سه سه تعتوى على رسوم عندسية ونباتية وحيوانية معورة عن الطبيعة • والاشرطة أهبت تحتوى على كتابه بكونة من عبارة مكررة نصها « البمن والاقبال » •

مادتها من الحرير المتعدد الالوان ، مصر ــ العصر الفاطمي ــ القون السادس الهجرى الثاني عشر المبلادي -

8) غطاء قدر ــ صناعة شمال غرب ایران ـ القرن الثامن الهجری بمشهد الاماد عور
 بالنجف •

حارفها مطرزة بعرر متعددة - غرزة حشوة مائلة - وعررة العسب كما استعملت غررة الفسوع .

لا) سلطانية من العزف الاسلامي بالاندلس نوا البريق المعدى من صناعة مدينة سنية - العرن الشمن الهجري - الرابع عدر لميلادي و رحارفها زهره منطبة داخل منطق هندسية . أي تمتاز عنصري الانتظار والتكرار و

(1) رهرية من سرف طوار العمراء على استوب صباحة مالقه را لهرر الرابع عد الميلادي ، هذا النوع من العرار يمتار بان رجارفه اقرب ما تكور الى رجرفة المعادر كما تطهر عليها كتابات نصها « اليمن والاقبال ، مكررة ،

11) طبق من الخزف در الرحارف المطبوعة بالقالد والطبياء الرحاحي دى الدسور الاحمر . والمتعدد الالوان • صباعة هراة القرر الثالث الهجرى بـ التاسع الميلادي بـ العاشر الميلادي • الماشر الميلادي •

قواء رحارف هذا الطبق . رسوم ساسة محوره عن الطبيعة وكتابة كوفية تسبطه بقيها ليب من السبعر لابي نمام

لا ياسين وان طالب سطياليه ادا استعب عسر (العب) فيرحا (الدين من العزف السلجوقي بـ صناعة مدينة قاشان ابران بـ 607 هـ بـ 1210 م من عمل سيد شمس الدين الحسنى وقواء رجازفة رسوم المية وحيوانية وناتية و

13) طبق من الخزف القاشائي ـ ايران القرن السابع الهجري ـ الثالث عشر الميلادي رحارفه رسوم أدمية ذات السحنة المغولية التحللها رسوم نباتية ـ في الوسط رجل على ظهر حمار -

14) طسق من الخرف التركى - صناعة مدينة ارتبك - القرن 10 هـ - 16 م قوام رحارفه رهرة القرنفل - قرن العزال - رهرة الوس وغيرها واستعمل اللود الاردق والفيروزي والبنفسجي •

15) مشكاة من الزجاج المموه بالمناء باسم السلطان حسر ... من انتاح مصر ... القرن السابع الهجرى ... الثالث عشر الميلادي وعناصر الرحرفة فيها اينية و السنور » - ورسوم نناتية ...

16) ورقبة من مصحف مكتوبة بالعط الكوفي بعروف دقيقة رفيعة فيها تعطيط عندسي النمط تجرى خطوطه الافقية معددة الاسطر في تقسيم يكاد يكون منظما وبعد في التوزيع نوعا من التوازن العام من حيث التشكيل ويعدد الصفعة اطار من أرحارف المضفره وحلفية الكمانة قد ربن بالزحارف الممانية الدي نما السطح

باكمله في رفة وعذوبة وشفافيه (عن أحمد يوسف) (1) أيران القرن الثالث علم الميلادي .

17) الصمخة الاولى من كتاب تاريح الامم والملوك للطبرى ـ صناعة هراة ـ 1469. عناصر الزخرفة فيها الرقش العربي .

18) تصویر جداری به بالالوار المائیة به العمر الفاطمی به الفرد العامس الهدری را العادی و بیمثل شاب جالس و بیده الیمنی کاس و بیده ک

19 صورة تمثل ادم وحواء من معطوط عبد الله بن بختشوع ــ مراغة ايران ــ يزر السابع الهجرى ــ الثالث عشر الميلادي ·

واضع فيها تقاليد المدرسة العربية في التصوير ، التي تمتاز بالتسطيع ، والعدر، خلفية التصويرة · الاشجار ريست بطريقة اصطلاحية ·

20) صورة تمثل سيرة الدى صلى الله علمه وسلم · القسطنطينية ـ القرر السا. عشر الميلادى . يتجلى فيها صورة الرسول بلماسه الابيض بعيط براسه هالة برر ... 21) قمة الصحرة المقدسة بمدينة القدس شيدها الخليفة الاموى عبد الملك برروب عام ( 72 هـ ) 691 \_ 692 م · تعتبر أقدم أثر معمارى باق واحدى روابع الات برالعالم الاسلامى ·

22) المسجد الكبير بقرطبة ( القرن الثاني الهجرى ب الثامن الميلادي ) بـ ٠ بري الصورة محراب المسجد ، وآبرر سمة معمارية فريده في هذا المسجد هي طريقة ، السقف على أعمدة قميرة وصبعت الواحدة فبوق الاحرى ، ويسترعى الابتاء كدر عقوده المفصمة الغنية بالزحارف النباتية ،

23) بهو السباع في قصر الحمراء ـ عصر بسو نصر في غرناطة ـ القسر الشاء الهجري • ( 755 هـ ـ 1354 م ) ـ الرابع عشر الميلادي •

24) قصر الحمراء بغرناطة ـ القرن الثامن الهجرى ـ تبين ليا هذه الصورة ... الغط العربي في الزحرفة وروعة الزخارف النياتية والهندسية •

25) معراب مسجد سندى بومدين ـ تلمسان ـ عصر بن مرين ـ الفرن الرابع عسر الميلادى · نلاحظ جمالية ورقة زخارف المعراب النباتية والكتابية ·

26) مدرسة وصريح السلطان قايتباى ( القاهرة ) القرن التاسع الهجرى - العاسر عشر الميلادى - نرى فيها المئدنة الرشيقة ذات المقرنصات •

القبة البي يزدان بالرخارف السابية والهندسية المشابكة .

<sup>(1)</sup> نقلنا هذا الوصف عن الاستاذ أحمد أحمد يوسف ــ حلفة بحث العط العربي -ص 90 ·

27) المدخل المقريض لمدرسة فره طاي ـ فوينة عام 1251 م من العصر السنجوبي .

28) واحهة ضريع السلطان قلاوور ـ مصر ـ القرر الثامر الهجرى ـ الرابع عشر عيدر من في هذه الصورة الشماليك المحرمة دات الرحارف السعمة .

29) توضع عده الصورة تفاصيل زجارف مسعد العدمة من العارج - في اصفهار به القرل 12 - عناصر الرحرفة في هذا المسعد به رسوم بدائمة دقيقة ، والعط الكوفي الهدسي • وهي من العزف التاشاني • ويعتبر هذا المسجد من أصبل المامي في ايران (3) المدخل الرائع لمسجد الشاه عناس باصفهان به ايرار به العصر الصفود القسر لسابع عندر الميلادي •

- تعلى في هذه الصورة روعة الزحارف الاسلامية كالمقريميات المكسية بالعرف القاساس ي الالوان المتعددة •

إذا صريح ناج محل - اجرا بالهند - المور السائع عند الميلادي سياد الامتراطور
 لموي شاهعيهان لزوجته ممتار محل ۱۹ هو من أفعم العداد الاسلامية ۱۰

32) حامع السلطان أحمد الأول باسطيبول ـ القرب العيادي عشر الهجري ـ السامع عشر الميلادي .

33) حامع السليمية بأدرنة ، العصر العثماني با ساه السلطان سيم الثاني ، الهيرا المائم الهجيري بالسادي بالمائم الهجيري بالسادي بالسادي بالمائم المائم ا

34؛ سفف السندة الكائلا بالبينا في بالبرمة \_ صفلية \_ الفرن السادس الهجري \_ ويظهر فيها تأثير الفن الاسلامي .

35) مسجد السلطان حسن بالقاهرة ـ القرن النامن الهجري ـ الرابع عسر المبلادي -

36) زخارف عقد معراب مسعد سيدى بلعس وبلاحظ . قد حارف النورين العربي 36 معدا المغرف عقد معراب مسعد سيدى بلعس ويلاحظ . قد حارف النورين العالم Arebesque المغرفة في العمل ويعتبر هذا المعراب من ردح المعارب في العالم الاسلامي ، لانه يمثل الذروة في تطور الرحارف العربية على العمارة .

37) أوريق من زخارف محراب سندى بلحسن و سلاحظ أصران الكتابة العسرسة عالزحارف النباتية •

38) منذنة المسجد الكبير يتلمسان . نلاحظ الرحارف الممارية المشاك ٠

#### ثانيا: الاشكال:

- 1) شريط من الخط الكوفى ذو الارضية النباتبة · واضع جدا أن المهاد المكور مر الفروع النبآتية لا تتصل بالحروف · ايران القرن الرابع الهجرى ـ العاشر الميلادي .
- 2) افريز من الكتابة النسخية ذات الارضية النباتية ، وهي تكون جزءا مس رحرن مدخل السلطان محمد الناصر بن قلاوون · مصر ـ القرن السابع الثامن الهمريس الثالث عشر ـ الرابع عشر الميلاديين ·
- 8) افريز من العاج ـ يبين جمالية خط الثلث المملوكي ، المحور فوق ارضية ـ بن ـ مصر ـ القرن الثامن الهجرى ـ الرابع عشر الميلادى ـ
- 4) حشوة حشيبة , من العصر الطولوني \_ مصر \_ القيرن الثالث الهجري \_ لي \_ الميلادي
  - بلاحظ فيها بأثير طرز سامراء الجصية في الحفر المشطوف •
- 5) حيوانان خرافيان متقابلات \_ يعلوهما شريط من الكتابة نصها « لسطر المعظم » \_ الران \_ العرد الخامس \_ البامن الهجريين •
- 6) الاطباق النجمية ـ وطريقة تكوينها ـ اشتهر هذا النوع من الزحارف المد .
   في مصر ، ثم انتشر منها إلى المغرب والاندلس •
- 7) اشتهر هذا النبوع من الزخارف المعمارية المصفرة في تزيين المآذر في المسرد والاندلس في المعمور الوسطى وهو عبارة عن معينات متشابكة •
- 8) حشوة هي جـزء مـن صندوق ـ صناعة ايـران ـ الفرن الثامن أو الثاني عنه الهجريين ـ تبين بجلاء الزخارف النباتية القريبة من الطبيعة ، المحفوت على العاتب

### مسراجع البعسث:

- 1) ابو صالح الالفى: الفين الاسلامى أصوله وفلسفته ومدارسه \_ دار الميارف \_ القاهرة 1965 \_ الخط العربى ووظيفته فى الفنون الاخرى \_ حلقية بحيث الغط العربى \_ دار المعارف \_ القاهرة 1968 .
- 2) احمد أحمد يوسف : الخط العربي وأساليبه في العياة العامة ـ حلقة بعث الغط العسربي "
  - 3) بشرفارس: سر الزخرفة الاسلامية ـ القاهرة 1952 .
- 4) حسن الباشا: فسن التصوير الاسلامي في مصر دار النهضة العربية القاهرة 1973 ·
  - 5) حسن الباشا: حلقة بحث الغط العربي دار المارف التاهرة 1968 .
- 6) ديماند : الفنون الزخرفية الاسلامية \_ ترجمة أحمد مسوسى \_ دار المسارف \_
- 7) ريتشارد اتينغهاوزن: فن التصوير عند العرب ـ ترجمة . الدكتور عيسى سلمان والدكتور سليم طه التكريتي ـ وزارة الاعلام ـ بغداد 1973 .
- 8) زكى محمد حسن : الفنون الايرانية في العصر الاسلامي دار الكتب الممرية العاهرة 1935 العاهرة 1954 زكى محمد حسن : الفن الاسلامي في مصر العاهرة 1935 العاهرة 1956 العاهرة 1936 العاهرة 1956 إلى محمد حسن : الفن الاسلامي في مصر العاهرة 1935 العاهرة 1936 العاهر
- 9) شاخت وبوزوث: تراث الاسلام ـ القسم الثاني ـ ترجمة حسين مؤنس واحسان ـ عاس ـ الكويت 1978 ·
- 10) علام ( نغمت اسماعيل ) : فنون الشرق الاوسط بن الغزو الاغريقي حتى الفتع الاسلامي ـ دار المعارف ـ القاهرة 1975 ·
- 11) فريد شافعى : العمارة العربية فى مصر الاسلامية \_ عصر الولاة \_ المجلد الاول الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر \_ الفاهرة 1970 ·
  - 12) فريد شافعي : الزخارف التأسية السيطة في الفن الاسلامي ٠
- 13) مانويل جوميث مورينو: الفن الاسلامي في اسبانيا ترجمة عند العزير سالم ولطفي عبد البديع ، دار الكتاب العربي القاهرة 1968 ·
- 14) مصطفى الحبيب: اقتران الكتابة بالعمارة \_ رسالة اليونسكو العدد 199 \_ سراير 1978 •
- 15) المعالم الاثرية في البلاد العربية \_ الجزء الاول \_ جاسعة الدول العربية \_ الادارة الثقافية \_ التقافية \_ الت

تتطلب منك بصفتك مسلما ان تعلم حكم شريعتك فيها ٠٠٠ ومنها مثلا وجسود الانسان-هلى سطح القمر ، فكيف يجرى على نفسه أحكام دينه في عبادته ؛ ٠٠٠ الى غير هذا من المحدثات العصرية ٠٠٠ وهذا مما يبعث على تجديد النظر ومراجعة النصوص على ضوء وضعية العصسر الحديث ودرسهما دراسة عميقة لحسل مشكلات هذه القضايا المتجددة في كل لحظة وحين ٠٠٠

وبما انك ملزم ايها المسلم بحكسم الضرورة على مسايرة عصرك وممارسة أو ملابسة هذا الجديد فكان لزاما عليك ان تعلم رأي الدين في ذلك ، واني لك ذلك وليس لديك نصوص تطبقها على الحادثة الجديدة ؟ ٠٠٠ فكيف يكسون العمل اذا وأنت مضطر للتعامر مسع الخلق ؛ ٠٠٠ فمن هنا نرى وجاهسة الخلق ؛ ٠٠٠ فمن هنا نرى وجاهسة رأي من ابي ورفض القور بغلق باب الاجتهاد في الدين ، وقال بفتح الباب على مصراعيه ( اجتهادا وتجديدا ) لكن من حاز شروط الاجتهاد الشرعية كما هي مقررة مفصلة في مضانها مسن كتب علم الاصول .

فالاسلام كما تنص عليه أصوليه الاصيلة من كتاب وسنة هو دين عملى صالح لكن زمان ومكان ونظام مرن اجتماعي خالد فيجب اجراء قوانينه وجميع أحكامه وفق مقتضى روح العصر في اطار مبادى الشريعة العامة وقواعدها الصحيحة التي تدعو الى مصالح الناس ودفع الحرج عنهم حسب ما نطق به

القرآن: ما يريد اللسه ليجعل عليم من حسرج ( المائدة: 6) ، يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر. ( البقرة: 185) وما جاء في السنة مر قوله صلى الله عليه وسلم:

« يسروا ولا تعسروا ، وبشروا إلا تنفروا » ، فان لنا في هذا مجالا واسعا والوقت قد حان ، لا سيما وأن النظور والتغيير قد لحق كل شيء واصبحير المدارس في العالم اليرم تعلم الناس الاستقلال في التفكير للوصول الى معربة الاشياء والحكم عليها بانفسهم بطريز التجربة والقياس ، فالاوضاع نراها كد تراها يا أخى تتغير وتتطور في كل حي وآن ٠٠ فهناك دول وحكومات نشات وهناك أمم كانت مستعمرة فاستقلب وهناك منظمات وأحزاب سياسية تكوي رجماعات دولية تاسست ، وهيآن داكه استبدت ومذاهب في العقائد والاحتد، قد بدت ، وقوانین ومعاملات حدبد. فشت وتقررت ٠٠٠ فليس من المعقسير أن يبقى الاسلام مكتوف الايدى مضر الى هذا التطور الشامل لسائر سادبر الحياة كلها بدون أن يتخذ لنفسه مرند عمليا يثبت فيه وجوده الضرورى كداد صالحة للسير بهذه الحياة الى السدد وانه بحق هو دين التجديد المستمر ب الزمن كيفما كان الحال الى قيام الساعد

فان في ضمن الحديث النبوى الورد التجديد الامر بالتجديد والحث عسمًا ذلك وان كانت صيغته هي من باب صبعة الاخبار بالمغيبات ففيه الى ذلك تشوير

الى الاحراز على هذه المنقبة العظيمة، منقبة التجديد، وهذا من اعلام النبوة وهي هذا الصدد جاء في جريدة الاهرام المصرية ( 27/9/138 هـ ) سؤال طرح على شيخ الارهر، يقول السائل

النظور المجتمع ؟ » فكان الجواب كالتالى :
النظور المجتمع ؟ » فكان الجواب كالتالى :
الاساسية العية وفرعية ، والاحكام الاساسية الإساسية المحيام التفيير .
ولا يجوز فيها التفيير .
الما الاحكام الفرعية أو التبعية فهذه أما الاحكام الفرعية أو التبعية فهذه لم يوجد في الكتاب والسنة ، واذا لم يوجد في الكتاب أو السنة نص جاز الاجتهاد والاخذ بما يحقق مصلحة المجتمع » . فمعنى هذا أن المسائل الفقهية ما دامت غير قطعية الدلالة فهي قابلة بحكم الشرع نفسه للتجديد

وانطلاقا من حدیث أبی هریرة هذا اخذ الفقهاء والمؤرخون فی البحث عن المجددین فی الاسلام سلفا وخلفا ، فقالوا انه کان علی رأس المائة الاولی من الهجرة عمر بن عبد العزیز ، وعلی رأس المائة الثانیسة الشافسعی ، والثالثسة الثانیسة الشافسعی ، والثالثست بسمن سریسج أو الاشمعری ، نكروا للمائة الرابعة كلا من أبی سهن خمد بن سلیمان الصعلوکیوالاسفیراینی حمد بن سلیمان الصعلوکیوالاسفیراینی ، او الباقلانی ، والخامسة الغزالی ، السادسة الفخر الرازی ، والسابعة بن دقیق العید ، ، ، وهكذا نجدهم

يعددون أسماء المحددين على رأس المات طيلة الاربعة عشر عرما التي عاشها الاسلام .

قال بعض شراح هدا الحديث اسه لا يلزم أن يكون المبعوث المحدد عسلم رأس المائة رجلا واحدا ، بل قد يتعسده المجددون في القرن الواحد ، فيكسون كل واحد منهم مجددا و ناحية من نواحي هذا الدين ، بحيث يكون كل واحد منهم عاملا في ميدان حاص من ميادين الحياة العلمية والعملية والدينية ، مان كلمة ( من ) هنا في الحديث في للحمسع لا للمفسرد كسسا قسان السذهبي ، فكــــل واحــد ينفــع بعير ما ينفـــــع به الآخر ، وأقول بان حمل تأويل هدا الحديث على هذا الوحه هو أولمي وأشهه بالحكمة والمعقولية ، ولهذا درى معصهم يختلف مع غيره في ذكر اسماء المحددين وعددهـــم في كــل قــرن ، فمنهــم من يضينف اسمناء بعسم الخلفاء الممتارين كعمر بن عبد العرير. وهارون الرشيد ، والخليفة المسترشد ، والمقتــــدر ، والقــــادر ، والمامــون وغيرهم ٠٠٠ وفي هدأ اشارة علهم الى ان العرض من وجود المحدد هو حسدوث جماعة من كمار المشهورين عملي راس كل مائة سنة يحددون للناس دينهسم ويحفظونه عليهم في انطار الارص . وهذا يرجع الى احتلاف أبطار العلماء في نوعية التجديد والمحددين .

وقد يوجد المحدد في أكثر من مائة سنة وقد يكون في أقر مر ذلك . عليس



# الإسلام والنهضة الحديثة

الاستاذ عبود علواش ساد عامد الرائر

كما رسم له الخطوط العريضة التي تنظم حياته وعلاقاته الاجتماعية انطلاقا من المجتمع الصدفيس - الاسرة - الى المجتمع الكبير ، وتسرك التفاصيس والجزئيات لاجتهاده وتكييفها طبقا للظروف ومقتضيات الاحسوال ـ كس ذلك لعمارة الارض وتحسين سبل العيش والحياة \_ وفي كل ذلك كان الاسسلام يحرص على الشورى في القيادة وانخاد القرار ، والعدالة في الحكم وتطبيسق القانون ، والنزاهة وحسن الاستقاسة فى المعاملة والسلسوك • وقد أدرك المسلمون الاوائل طبيعة الاسلام ومراميه البعيدة فراحوا يعملون على هديها لوضع اللبنات الاولى لدولة الاسسلام العتيدة ، وحضارته الانسانية الشاملة · ولم يستنكف خلفهم من الاستفادة من تجارب الامم والشعوب الاخرى فأخذوا يدرسون ذلك التراث الضخم ويعملون لم يكن الاسلام مجرد عقيدة فحسب تعنى بالعلقة بين الانسان وربه ، وكيف ينبغى أن تكون هذه العلاقة ، بل كان الى جانب ذلك شريعة الهية ترسم الطريق وتضع القوانين لبناء مجتمع يسوده العدل ويرفرف عليه الامن والاطمئنان ، ومسن هنا كانت له رسالته الحضارية الهامة الستى انتقلت بالمسلمين من حياة قلقة مضطربة تمزقها الاهواء والصراعات ، وتتحكم فيها القوة الغاشمة رمنطق البقان ويسيطر عليها منطق العدل والاخوة والمساواة ، عليها منطق العدل والاخوة والمساواة ،

نظر الاسلام الى الانسان نظــرة تكريم باعتبار ما ينطوى عليـه مـن طاقات مادية وروحية جبارة وسا يشتمل عليه من قدرات واستعدادات تؤهلـه للسيطرة على الكون واخضاع الطبيعة لمالحه وصالح بنى جنسه فدعاه الى تنمية هذه القدرات بالعلم الدقيق والبحث العميق ، وحثه على امتحان ذلك كلـه

على توجيهه وصبغته بالصبغة العربية الاسلامية الجديدة فاثروا بذلك تراثهم وحضارتهم التى استفادت منها الانسانية فوائد كبيرة وكانت سندا لها عبر نضالها الطويل من أجل الازدها والتقدم .

ولكن المسلمين فيما بعد مالوا الى حياه الدعة والخمول ، وانفصلوا عن تلك الحياة المليئة بالعمل الجاد والعطاء المستمر ، فخارت قواهم وتعطل ابداعهم، ورادتهم الصراعات السياسية والفوضى الاجتماعية وكوارث الغزو الاجمنبي ضعفا على ضعفهم فاستسلموا لنصوم عميق دام ما يقرب من ستة قرون ، (1)

الا انه بالرغم من هذه المحن القاسية النى تعرضت لها الامة العربية الاسلامية والاحداث التي نزلت بها فانها لمهم تستطع القضاء عليها وعلى ما غرسه الاسلام في نفوسها وما شادته النفوس المؤمنة العاملة بجهدها ودابها فقد بقيت تلك الروح الدينية الرباط المقدس الذى يربط بين أبناء هذه الامة المغلوبة على امرها تلتجيء اليها كلما داهمها خطب فتجد ف كنفها القوة والصمود (2) كما بقيت بعض المؤسسات الاسلامية تؤدي رسالتها في ضعف الا انها حافظت عسلى تراث هذه الامسة من التلاشى والاندثار ومكنت بعض أينائها من أن يكونوا رسل النهضة والحضارة العربية الاسلامية الحديثة • لقد أدرك بعض رجال العلم والثقافة ممن انجبتهم

تلك المؤسسات ما تتخبط هيه الامسة الاسلامية من فقر وجهل وما يسبطر على عقولها من خرافسات وشعوذات فاقبلوا يلفتون الانظار الى هذا الواقع المررى داعين الناس الى الاحد باسباب العلم والمعرفة والتمسك باهداب الدين والرجوع الى منابعه الصافية البعيدة عن الشعوذات والخراهات التى اصسع السواد الاعظم من المسلمين يعتقد انها من الدين والدين براء منها · (د)

أخذت هدنه الافكدار تسرى فى المجتمعات الاسلامية بالرغم مما تلاقيه من محاربة الحكام المستبدين ، واتباعهم من رجال الدين الرسميين الا أن الحجر على الافكار الاصلاحية لم يكتب لده النجاح ، وبدأت أثار هذه الافكار تجد صداها لدى الجماهير وفي كثير مس الحركات التي قامت عي مناطق مختلفة من العالم العربي والاسلامي مطالبة بالثورة على الواقع ومحاولة تغييره ،

ولعل اهم هذه الحركات جميعــا
الحركة الوهابية التى قامت فى المجاز
بزعامة ابن عبد الوهاب للبست هذه
الحركة لباس الدين واتخذت منه نقطة
انطلاق لتغيير حالة العالم الاسلامى لفدعت للعـودة من جديــد الى الدين
الاسلامى الصحيح ونبذ ما علـق به من
أوشاب عصور الضعـف والانحطـاط
وما اضافه اليه بعص الدراويش مسن
ادعياء الدين ، كما دعت الى ما ندب
اليه هذا الدين من حب للعلم وحث على

طلبه واستعمال للعقل وتكريمه والتحلي بالاخلاق الرفيعة والخلال الكريمسة وبالحملة كانت المحركة الوهابية عودة الى الدين من جديد ومحاولة الانطلاق منه كما انطلق رواد الاسلام الاول لبناء دولة الاسلام ووضع أساس حضارته ٠ وقد أحدثت هذه الحركة هزة عنيفة فى المجتمع العربى الاسلامى وأشرأب الناس الى ما تحمله من مبادىء وأفكار وقيم فتأثر كثير منهم بدعوتها الامر الذى دعا العثمانيين الى الاسراع بمحاصرتها ومحاولة القضاء عليها في مهدها ، لما تشكل من أخطار على الخلافة العثمانية ذاتها وتعرضها للخطر ٠ (4) الا أن الشعور بالتغيير أضحى حديث الناس، والمطالبة بالاصلاح اصبحت الشغيل الشاغل لاحرار الفكر خاصة بعد أن تأكد لهم تحفز العرب للانقضاض على العالم الاسلامي بغية التهامه .

كانت اذا هذه الافكار والدعسوات عمل في المجتمع الانهامي وتجد صداها لكبير داخل جماهيره يحدوها الامل في غيير واقعها واعادة العزة والسيادة لتى حققها الاسلام لها وذلك قبل أن ري مدافع نابليون وهي تدك مدن مصر الشام لزرع الخراب والدمار بها تثبيت دعائم الاستعمار الغربي فيها من هنا يمكن القول بأن هذه الحركات لافكار التي مهدت لها تعدد البداية حقيقية لليقظة الاسلامية ، (5) ما يذهب اليه بعضهم من جعل حملة بليون البداية الحقيقية لعصر النهضة

الحديثة ، نظرا لما رافقها من تنظيمات عسكرية وما جهزت به مسن اسلحه حديثة ، وما صاحبها من علماء وادرا . ثم ما أحدثته في مصر من مؤسسات وتشريعات لم يكن للمصريين عهد به فكانت هذه الاعمال جميعا الصدمة القوية التي أعادت للمسلمين والعرد وعيهم الحقيقي بواقعهم المتخلف ودفعته الى التخلص من هذا الواقع عن طريو تبنى أساليب النهضة الاوروبية عي البناء ، (6)

اننا لا ننكر دور النهضة الاوروبية وتأثيرها على النهضة العربية الاسلامية الحديثة • لانه ما من نهضة أو حصارة الا وتأثرت بغيرها من النهضاد الانسانية واقتبست منها ، كما اننــا لا ننكر دور الحمالات العسكرية وتأثيراتها عبر التاريخ ، واستفادد المتصارعين من انجازات بعضها في مختلف المجالات ولكننا نعتقد ان اعطاء هذا القدر من الدعاية للحملة الفرنسية في تغيير عقلية الامة ، وسرعة اقبالها على منجزات الحضارة الغربية وتمثلها لها دون أن تتقدمها مرحلة من السوعى والاستعداد لقبول التغيير ـ أمر ينطوى على كثير من المبالغة التي لا يقرها واهع التاريخ ، ولا طبيعة المرحلة التي وقعت فيها هذه الحملة ، والاهداف التي قامت من أجلها ٠

ذلك ان الحملة الفرنسية كانت كغيرها من الحملات الاستعمارية التوسعية وأن حاول قائدها لبوس مسوم الرهبان،

والتظاهر بالروح الانسانية لانقاذ المصريين من ظلم المماليك والاتراك العثمانيين والقضاء على الجهال والاستغالل اللذين كان يعانى منهما المصريون وما كان لحملة ها في المدافها أن تكون فاتحة للنهضة أو بادرة خير يمكن للمصريين الاستفاده منها والاستعانة بها للخروج ما تخلفهم ولعل ما قام به نابليون وجنوده من فضائع ومنكرات بعد ثلاثة اشهار فواياد (الطيبة) ، لمصر تدل على مدى نواياد (الطيبة) ، لمصر ، ورسالة التمدن التي يحملها اليها .

على ان الحملة من ناحية آخرى لم تستمر طويلا بفضل المقاومة الشعبيه لها من جهة والصراع القائم على مناطق النفوذ بين فرنسا وانجلترا من ناحبة آخرى الامر الذى لم يمكن هذه الحمله من تثبيت دعائمها وخلق قاعدة صلب للاستعمار الفرنسى يستطيع بواسطتها احتواء الشعب المصرى ، وتكييفه مصع المعطيات الاستعمارية الجديدة وجعب المصر مركزا من مراكز الثقافة الاوروبية الوافدة بحيث تمكن الشعب المصرى من امتلاك أسباب النهضة الاوروبيت من امتلاك أسباب النهضة الاوروبيت

وأخيرا فان اعطاء هذه الحملة ذلك الحجم الواسع والدعوى العريضة انكار سافر لامكانيات الامة الذاتية ، واجهاض للحركات والدعوات التى كانت تنادى بضرورة التغيير والاخذ بأسباب التقدم ،

وساسن شل عى ان الشعبور بالمستعلق والرغبة الملحة فى المحروح من بابرته يعدان الاساس الحقيقي لمهور أيستة نهضه ونجاحها أن لابهما يدلان عسلي بضبح الشعب وتعبله لاي حركة اصلاحية او ثوره احتماعية أو وبلله ما كان يعبقه العالمة الاستسلامي قبر طهور هسده المحركات والمدعوات أ

ومهما يكن من اسر عقد تسكنت هدد الحركات س فرص كنبر س الاصلاحات على الدولة العنمانية ولكن هذر الحيرة كانت قد تلعب درجة كندر من التدهور والقساد لم تسكنها من سواكنة الاحداث والاحذ باساليب البهضة الحديثة مي بناء البهضة العربية الاسلامية الشاهلة الامر الذي الدي الى سنوطها واقتسام ممتلكاتها من عبل الاستعمار العربي هي منتضف القرن التاسع عشر وبدلك نخل منتضف القرن التاسع عشر وبدلك نخل العالم العربي والاسلامي في درجلسة جديدة من مراحن تطوره ونصاله .

امام هدا التكالب الاستعماري والتهامه لمناطق عديدة من العالم الاسلامي تحرك شعور الامة الديدي والوطني مس حديد وقامت جماعة من المصلحين تدعو الى جمع الكلمة ووحدة الصفلوف لمواحهة العرو الاستعماري البشليع وكان هؤلاء المصلحون على درجة كبيرة من الوعي والايمان والالمام بالمعطيات الراهية ومن ثم كانب دعوتهم تتسلم بالنشاط الشامن والوعي الكبير وحث بحث هؤلاء أسباب صعف العالم الاسلامي

تاخره كما حاولوا استجلاء قـــوة غرب وتقدمه ، ودراسة مختلف الوسائل الطرق لاستعادة أمجاد الامة العربية لاسلامية والخروج بها من هذا الضعف لشين ·

كان دعاة الاصلاح فريقين : فريق محور حول جمال الدين الافغانى وتبنى اءه الاصلاحية ٠ وهي آراء تنطلسق رة اخرى من الدين واستلهام روح لاضى مع الاخذ بالتطورات العلميسة حديثة التي آتت أكلها في الغرب فريق آخر كان من أولئك الذين أوتسوا صيبا من الثقافة الاوروبية واحتك مض رجاله احتكاكا مباشرا بالمجتمعات خربية ولمسوا عن كثب حقيقة التطورات ستى تشهدها تلك المجتمعسات حاولوا تقليدها وبناء مجتمعهمم لتخلف على غرارها • وقد تطرف بعض ن هؤلاء فدعوا الى الانسلاخ من كل ثر للماضي والارتماء في احضان النهضة لاوروبية وتبنى مختلف المبادىء الاسس التي قامت عليها ٠ (8) الا أنه الرغم من هذا الاختلاف في المنطلــق بعض الوسائل فان نقاط الالتقاء بين لفريقين كانت أكثر من نقاط الاختلاف •

لئن دعا الفريق الاول للانطلاق من لدين واستلهام تراث الماضى فلانه قدر الدور الذى يلعبه الدين فى بناء لمجتمعات وتماسكها والحفاظ عسلى حدتها كما انهم فى دعوتهم هذه لسم نظروا الى الدين فى صورته التى بلغها بان عهود الضعف والانحدار ومسا

الحق به من افكار وصور لا تتلاءم مع جوهره الاصيل وروحه المتحررة كما انهم لم يغمضوا أعينهم على حقيقا التطورات الغربية والاسباب الكامس وراءها وهكذا بعد البحث الدقيو لاوضاع العالم الاسلامي تمكن هولاء من وضع الايدي على الادواء والعلز التي كانت السبب في تقهقره وتخلف وبطعه في النهاية لقمة سائغة للغرب وأطماعه .

لقد رأى هؤلاء أن سبب الانتكاسية التى يعانى منها العالم العربى الاسلامي يكمن في الاستبداد السياسي والحكم المطلق الذي يستخر مقدرات الامت اصالحه وصالع الجماعة المحيطة ب ومن تم نادوا بالعودة الى الشسورى والديموقراطية التى نادى بها الاسلام واحترمها العقلاء كي تتمكن الامة مسن اختيار الرجل المناسب الذى يجسع آمالها ويحقق مطامحها واحلامها في الحرية والعدالة الاجتماعية فلا تستأثر جماعة بخيرات الوطن · وتنعم بحياة الرفاهية بينما تعيش غالبية المواطنين تكابد آلام البؤس وجحيم الشقاء • وقد لاحظ الكواكبي هذه الظاهرة في المجتمع الشرقى فندد بها وهاجم الحكومات التي تتجاهل هذه المأساة وتعمل على زيادة تعميقها فقال ساخرا منها : « لقد جعل الدين الاسلامي في أموال الاغنياء حقا معلوما للفقراء ولكن الحكومات الاسلامية قلبت الاوضاع فصارت تاخد الاموال من الفقراء وتعطيها للاغنياء » • (9)

كما هاجموا تلك الدعوات التي يلوذ يها الحكام المستبدون من أنهم انما يقومون بممارسة سلطتهم بموجب الحق الالهى الدى منح لهم كي يخصدروا الجماعة الاسلامية ويحملوها عسلى قبون سياستهم الجائرة وعدم محاربتها لهم ، ولذلك نسجد سسعيد البستاني يهاجم هذه الدعوى ويؤكد أن « ما رسح عى عقول الملوك من حق سماوى أعطته لهم العناية الالهية انما هو حق منحته لهم الغلبة ، ، والغلبة لن تكون يومسا منحة الهية » · (10) والاستبداد عدو المعرفة والعلم يعمل بكل امكانياته على بقاء الجماهير أسيرة الجهل حتى يسهل عليه حكمها وبالتالى توجيهها كم يشاء ، دون أن تجد مقاومة أو نقسدا لاعماله ، ويوضع الكواكبي حقيقة هذه الظاهرة فيؤكد أن الاستبداد لا يعيش « ما لم تكن الرعية تتخبط في ظلام الجهل - فأخوف ما يخافه المستبدون من العلم أن يعرف الناس حقيقــة أن الحريــة افضل » · (II) ومن هنا نادى هـؤلاء المصلحون بفتح مجالات التعليم وتمكين أبناء الامة من حقهم المشروع فيه لانه أساس التكوين وصنع المستقبل ولسم يقتصروا في دعوتهم على التعليم النظرى بل دعوا الى ربط ذلك بالعلوم العملية التى بواسطتها يسيطر الانسان على الطبيعة ويستغل طاقاتها ومواردها لتقدم الامة وازدهارها اسوة بما وصل اليه التعليم في أوروبا وما نجم عنه من

احتراعات وابتكارات في محال التفيية والتصنيع ·

ولم يقصروا دعوتهم على نعلبـــم الذكور بن دعسوا الى العساية بالمسراة وتعليمها واخراحها من دلك السيساح المحكم الذى صرب حولها لتصبح محرد أداد للتعريح والانتاج بعيده عن وافسع العصدر ومتطلبات التربسية المدبئسة للاحيال وصرب هولاء المثلب لملباس بالمراد المسلمة في الماصبي والاستهامات التي كانت تسهم بها في صبع الاجيال ٠ وحن كثير من المعصلات التي يواجهها المجتمع وبذلك لم تحتلف عن احيها الرجن الا في الحدود الطبيعية ، ولكن عصور الظلام أجبرتها على النرول من مكانتها وفرصت عليها أن تكون ، رهينة المحبسين » البيت والجهل · وبذلك شلت نصف طاقة المجتمع • ومشلت التربية البيتية مي صنع الجيسل الدي يواكب تطورات الحياة ويكون عصوا فاعسلا فيها ٠

ولم يغمص، هؤلاء أعينهم عن الجمود العكرى الدى استشرى فى الامة بععل الحهل من جهة وعلق بال الاجتهاد والحجر على العقول من جهة أخسرى فحاربوا هذه الظاهرة المشينة ، وأكد جمال الدين الافغانى أن باب الاجتهاد مفنوح أمام من توفرت فيه شرائطه ملغتا نطر المستنيرين الى ما سببه الجمسود الفكرى والعكوف على رأي السابقيسن للخرغم تغير الظروف من ماسى التاخر

لانحطاط ودعا الى حرية العقبل ستنباط القوانين التى تتلاءم مسع شاكل والظروف الراهنة حتى يتمكن عقل الاسلامي الحديث من الخلول لابداع كما أسهم العقل الاسلامي في الضي. •

وكما تنبه المصلحون الى خطسورة استبداد على العلم والعقل تنبها والمالية اللهامية في أجدى دعائم الاساسية الهامية في بناء جتمعات وبقائها ففي ظل الاستبداد وارى الصدق وتعصدم المروءة وارى الشجاعة ويشيع الرباء وول كواكبي واصفا أدواءه الاجتماعية وياء والنفاق ويعني الاشرار على دياء والنفاق ويعني الاشرار على جراء ما في نفوسهم أمنيز حيني مسن والنقاد لان أكثر أعمالهم تبقى مستورة ويلقى عليها الاستبداد رداء خصوف الناس من تبعة الشهادة » (12)

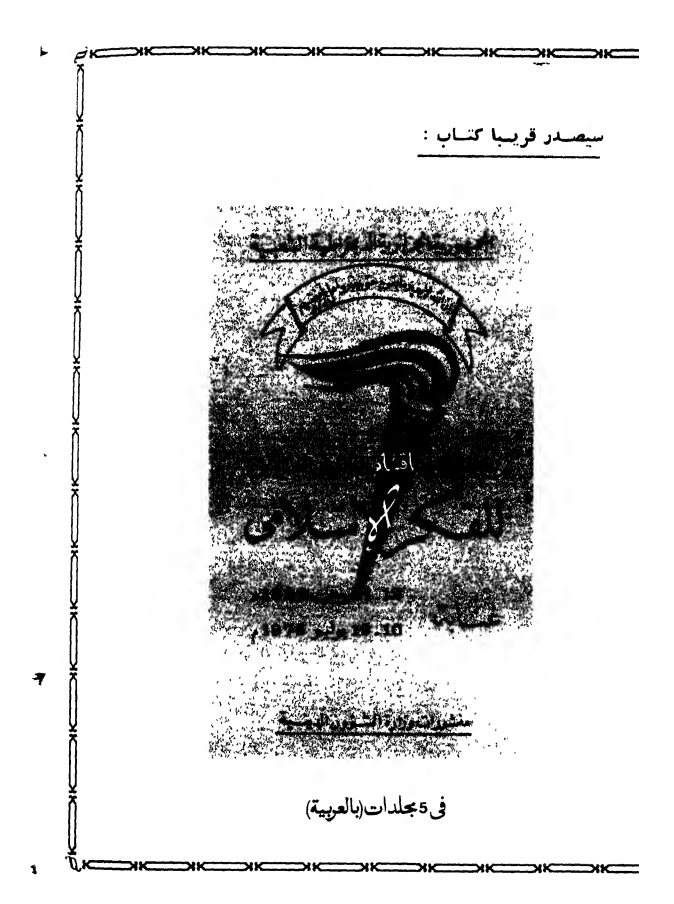
كانت هذه الآراء الاصلاحية بالرغم من تباين اتجأهات بعض اصحابها واختلافهم في الوسائل البؤرة الستى جمعت حولها كثيرا من رجال الثقافة والفكر ، ومكنت من جلب كثير مسن الانصار والاتباع في مناطق مختلفة من العالم الاسلامي فاتسع بذلك نطاق الدعوة الاصلاحية وتغلغل في أوساط الجماهير فازداد وعيها ، وايمانها وحدة مصيرها الامر السذي

مكن التلاميذ المتأخرين من استغلال هدا الوعى وتوجيسهه لمحاربة الاسستبداد والاستعمار والحصول على الاستقلال وارساء دعائم النهضة العربية الاسلامية على اسس من الحريسة الحقة التي أصبحت الجماهير هي سيدة مصيرها والعدالة الاجتماعية المستنيرة الستي تقوم في ظلها الجماهيير باستغلال مواردها الاقتصادية والاستفادة منها في ايجاد عوامل الرفاهية والتقدم لها وما من شك فان احتكاكها المباشر

بالغرب مكنها من الاستفادة الواعية مر منجزاته التقنية ومحاولة استخدامها لنموها والخروج من التخلف الذي فرض عليها ، وها هي نتائج تلك الآراء تطهر كواقع ملموس في حياة هذه الامسة وسعيها لامتلاك مختلف أسباب التقدم، ومع مسيرة البناء الحثيثة تبدو لنسا مدى قوة تلك الاسس التي وضعهـــا الاسلام وقامت عليها مدنيته وقسدره تلك الاسس على الاستمرار والفاعلية فى بناء النهضة العربية الاسلاميك الحديثة والثرائها ، كما أنها كانت مــن أهم الاسباب في المحافظة على شخصية هذه الامة ، وعصمتها من الانفصال عن ماضيها ، وعوامل الذوبان الستى تعرضت لها ٠ وفي كل هذا دليل حي على مدى مواكبة الاسلام لمختلف التطورات وقدرته على التفاعل مع كــل التيارات الحضارية النافعة ، ومدها يكل وسائل التطور والنماء

### هـوامش البحسث:

- - 162 \_ 160 \_ 160 \_ 162 \_ 160 \_ 162 \_ 160 \_ 160 \_ 2
    - لصدر السابق نفسه ص 32 34.
- 4 التاريخ الموحد للامة العربية . د · على حسنى الخربوطلى ص 1970 المطبعة الثقافية القاهرة 1970 ·
  - عندر السابق نفسه من 210 211 5
- 6 ـ د · فيصل السامر · العرب والحضارة الاوروبية ص 44 ـ 46 منشورات وزارة الاعلام ـ بغداد 1977 ·
- وانظر أيضا: د٠ فاروق أبو زيد عصر التنوير ص 15 ــ 21 بيروت ١٩٦٨
  - 7 التاريخ الموحد للامة العربية ص 211 ·
    - 8 \_ الاسلام بين أمسه وغده · ص 163 ·
  - 9 رواد النهضة الحديثة · محمد الشرقاوي · ص 64 القاهرة 1969 ·
    - 10 \_ د فاروق أبو زيد : عصر التنوير ص 97
      - II ــ المصدر السابق نفسه · ص ١٥٥ ·
      - 12 ـ المصدر السابق نفسه ص ١٥٥ •





## العالمے کاسلامی بین مواجهتے التحدیجیت والخافی الحضاریجیے



۲.

--- الاستياذ عبدالمنطيف عباد**ح** ان بالمهمد السعبي الأطبي المرا ا

أسلوب حيادي مابع من السخصيدة والتاريخ الحامس بالعالم الاسلامي وهي بالاصافة الى دلك بقد دائي الا البناء يعتصى تفويه الامكابيات الدابية وصقلها وتنعيتها س الشوائب وابرارها من حالة الكمون الى حالة الععل أ

بدأ العالم الاسلامي في مواحهة التحدي الحصياري العربي منذ بروع حركية النهصة في رقعته وكانت بداية المواجهة في سكن بقد داتي اذ تقتصي حكمة الله العلي القابير انه ولا يغير الله ما بقوم حتى يغيروا ما بالمسهم وركان مدهلو المواحهة المدال بي التابيد والمالية المواحهة المدال الدالية العالم الدالية الدا

واحد ى بدا ان مسارن العالسم الاسلامي في بداية بهصقه بسوادر المهصة في العالم المسيحي حسلان العصور الوسطى عنى الا تعرب عسن

من قوانين العمران العزيزة على ابن خلدون « أن المغلوب مولع أبدا بالاقتداء بالغالب في شعاره وزيه ونحلته وسائر أحواله وعوائده » • وساد هذا المنطق الجدلي العالم الاسلامي مدة طويلة من تاريخه المعاصسر فتشبسه بالغرب في كيفيات التفكير وكيفيات العمل وفي النظم السياسية • غير أن تعمق الوعى السياسي والايديولوجي جعل العالم الاسلامي يواجه التحدي الغربي السدي لا يجده على الصعيد المادي والسياسي فحسب بل يحده أيضا على الصعيـد العقائدي ، وإذا اقتضت المواحهة سدنا فانما تفتضى خلق وابداح كدسات نفكير وكيفيات عمل نوعية مابعة سال شخصيته وأصالته ٠ ذلك أن حركـــة المواجهة ليست حركة سلبية بحتسة ترفض ما يرد الى العالم الاسلامي من الغرب بل هي تفاعل واخذ وعطاء ونقد بناء يمهد السديل الى ايحساد

لنا أثناء اجرائنا لهذه المقارنة الابعاد حالية للتحدى التى لا يمكن أن نقول لها الا أنها عملاقة ، والصفات الميزة لل من الايديولوجية المسيحية والعقيدة السلامية .

كما أنه يجدر بنا أن نعترف بوجود ارق بين مختلف الاقطار الاسلامية ، في ميدان النقد الذاتي أو في ميدان مخيص الداء ووصف أعراضه أو في بدان مواجهة التحدي أو في ميدان خلق الحضارى • فحركة النهضة في كستان تختلف عن حركة النهضة في غرب الاسلامي • واختلافهما ناتح عن عتلاف الظروف والمشاكس . غير ان نه الفوارق ليست جوهرية الى حسد عطنا نتكلم عن الاسلام الافريقي الاستلام الايراني والاستلام الآسيوي كما علسو لبعض الانثروبولوجيين مسن ستشرقين فالعالم الاسلامي واحد الضيه وبمشاعره وبآماله وهو واحد ق كل ذلك بوحدة الكتاب اللذي لم حقه تحریف ٠ وان اختلفت التأویلات متبقى مجرد تاويلات قد تصمد امام تاريخ والاجيال أو لا تصمد • وكان لى العالم الاسلامي أن يواجه التحدي لى جميع الجبهات والاصعدة وعلى جه التحديد كان عليه أن يقف بحسرم مد الغزو العسكرى والهيمنة الاقتصادية لغزو الفكرى وضد تسدرب العدادات لتقاليد الغربية الى المجتمع الاسسلامي، كذا الانحلال الاخلاقي وتفسخ الاواصر عائلية • كما كان لزاما عليه مواجهة

مصيره بعزم لا يلين بمواجهة التخلف الاقتصادي والجهل والمرض ·

وقد كان الغرب آنذاك يدافع عسن فلسفة عرقية ورجعية مفادها أن العالم صنفان . بدائى ومتحضر ، ديكارتى الاستدلال وخاضع لذهنية ما قبل المنطق . منحرر من ربقة التقاليد والخرافات ومتشبث بها ، وهم لا يقفون عند هذا الحد بن يكادون يعتقدون أن هذه الصفات جبلية لا تزول بمفعول جدلية التطور ، وينيطون بأنفسهم مهمة تحضير هذه الاقوام « المتوحشة » ،

والتحضير في نظرهم غاية نبيلية ومهمة أخلاقية تبرز جميع الوسسائل اللاأخلاقية التي تبذل لاجل تحقيقه سواء تمثلت في احتلال السوطن بالقوة أو في نهب الخيسرات أو في تقويض مقومات شخصية العالم الاسسلامي وهويته و

فى حين آن العالم الاسلامى انقسام فى مواجهة التحدى الحضارى الغربى شيعا وأحزابا : فمنهم دعاة التغاريب ومنهم دعاة الاصلاح وقادة الثورات · والحق يقال أن كلا من دعاة التغريب والجموديين الوثوقيين يمثلون مواقف سلبية · فدعاة التغريب يرفضون الاعتراف للاسالم التغريب يرفضون الاعتراف للاسالم ومبادئه بقدرة التلاؤم مع عصرنا الحالى لذلك ينسلخون منها ويتنكرون لها لينبنون مواقف مستوردة من المادياة أو من البراجماتية أو مسنى الفلسفات الساد،

لا تنسجم وتراثنا الحضارى ويرون ان طريق النقليد ان طريق الخلاص هو طريق النقليد الاعمى للغرب وأنه أحسرى بالبلسدان الاسلامية أن تشارك الغرب حلو الحياة ومرها الما الجموديون الوثوقيدون فقد تشبثوا بالماضى ورفضوا التكيف مع متطلبات العصر عير أن المتشبثين بالخرافات والاساطير هم أخطر أصناف الجموديين الخلص الجموديين الخلص يقضون بالضرورة وفي يوم من الايام الى خلق كيفيات تفكير وعمل أصيلية ووفية لمبادىء الاسلام الحنيفة و

(-

واما دعاة الاصلاح وقادة الشورات فقد عمدوا الى تغيير الواقع بطسرق مختلفة ٠ فعى حين عمد دعاة الاصلاح الى تعليم الجماهير الاسلامية روح الشريعة الاسلامية والى تزويدها بفكسر نقدى يجعلها تنفض عنها غبار الجمود والخمول والتواكل والركون الى الحلول السهلة والبدع والخرافات وعملوا أيضا على تعميق السوعى السيساسى والاجتماعي والاخلاقي لدى الجماهير الاسلامية • وأزاحوا الشبهات الستى اثارتها اقلام اجنبية أو اسلامية حــول الرسول (ص) وصحابته وحول التاريخ والفكر الاسلاميين • وتصدوا بشجاعة لحملات التنصير والمسخ الثقافي ولحظر تعليم الاسلام واللغة التي جاء بها . غير أن الاصلاح بدوره اتخذ أشكالا وصورا اصطبغت بصبغة العصر والمصر الذي ظهر فيه • ومجمل القول أن دعاة

الاصلاح ركزوا حركتهم على التربية والتعليم والتوعية والوعط والارشساد وكان لذلك كله اثرد العالمغ في تنبيسه الجماهير الاسلامية من غفوتها .

أما قادة الثورات هقد قاموا مما عجر عنه رجال الاصلاح والدعوة نحققوا دعوتهم في جرء كبير منها اذ عطسوا على تحقيق الاستقلال السياسي واقطوا على انحاز برامح ومحططات ترمي الي الاستقلال الانتصادي والرقى الاجتماعي. غير أن المشكلة المطروحة على الشورات التي ظهرت في العالم الاسلامي تتمشئ في مدى تسبثها باصالتها الاسلاميسة وقيمها الروحية وقد تاهت بعص النطم السياسية في معصلة شائكة تتمثل في التوفيق بين النطم السياسية الوضعية وركادر السياسه الاسلامية المنصوص عليها مي الغران والسنة النبوية عملي غرار حركة التوهيق بين الحكمية والشريعة التي كانت محور تفكير بعض اتباع ارسطو من فلاسفة الاسلام • وقد ادعت نظم أخرى الصفة الاسلامية غير انها لا تعدو أن تكون سوى خليط بين الليبيرالية والاقطاعية يرتاد قادتها كباريهات الغرب ويشترون عماراتسه ويودعون اموالهم الخاصة في بنوكه ٠ ولقد اثبتت التجربة فعالية الاسلام في المجال السياسي والاقتصادي والاجتماعي فراح الكثير من المنظرين الليبيرالييس والماركسيين يراجعون نطرياتهم ويعترفون للاسلام بثوريته ونجاعته . يعترف للاسلام كعامل ذاتى بمفعولسه الكبير في تفجّير الثورات ويستشهد لذلك بااثورات الجزائرية والليبية والايرانية • ذلك أن الثورة بدون عقيدة دينبة في نظره هي ثورة تفتقر الى طابع انسانى • « فطرة الله التى فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ، • واضطرر من وراء ذلك الى تصحيح الادعاء الذى صرح به بعض الماركسيين اقتداء بأبي الشيوعية ومؤسسها الاول والقائل بأن الدين عفيون الشعوب فقال بأن الدين قد يستغل من طرف بعض الحكام لاخضاع الرعية غير انه في صميمه صرخة المستضعفين ضد قوى الظلهم والطغيان • ولا أدل على ذلك في نظره من حركة طوماس منزر Thomas Munzer

هنا بالذات نرى انه من الضرورى ان نقف وقفة قصيرة عند اشكال التحدى التى واجهها العالم الاسلامى لقصد اكتست الهجومات ضد الاسلام اشكالا متنوعة متراوحة بين الاحتلال العسكرى للبلدان الاسلامية والغزو الفكرى والايديولوجى: فالاستعمار والامبريالية والصهيونية والصليبية والشيوعيسة والفرنكفونية والانجلوفونية والبراجماتية والاستشراق والتبشير كلها حاولت أن والاستشراق والتبشير كلها حاولت أن تحد من عظمة المد الثورى الاسسلامى وان تطفىء نوره والله متم نوره ولو كره الكافرون وهكذا بقى المصلحون والثوار فى جميع أنحاء العالم الاسلامى يرفعون لواء الدعوة والحهاد من أحل تصحيح

فجارودى المسلام كعامل ذاتى بمفعوليه معظم الحركات التحررية التى قامت فى رف للاسلام كعامل ذاتى بمفعوليه معظم الحركات التحررية التى قامت فى بير فى تفجّير الثورات ويستشهد العالم الاسلامي رفعت شعارات اسلامية ك بااثورات الجزائرية والليبية بحتة وحركتها العقدة الاسلامية لايرانية والك أن الاسلام لا برضي المرانية والك أن الاسلام لا برضي بنقورة تفتقر لى طابع بالعبودية لغير الله والم يعضل الاسلام المؤمن القوى على المؤمن الضعيف المناني واضطر الناس المؤمن القوى على المؤمن الضعيف المسلمين على اعداد بن الله التى تصحيح الادعاء الذي ما استطاعوا من قوة لاعدائهم وراء ذلك الى تصحيح الادعاء الذي ما استطاعوا من قوة لاعدائهم و

ان الغزو الفكرى هو الذى أغسرة العالم الاسلامى الحديث فى مشاكسل زائفة ومارس ضغوطا قمعية عسلى طاقاته الابداعية ومبادراته الخلاقة التى يمكن أن تجد حلولا مناسبة للظسروف المناسبة من المنظور الاسلامى المنقي وتخبط العالم الاسلامى فى معضسلات وهمية أهمها:

- هل تحرير المرأة أمر مشروع دينيا " وهل تساوى المرأة الرجل ؟

هل بتنافی الغاء الملکیة مع ما ورد
 فی القرآن والسنة من تعالیم

- هل يساير الديسن روح العصر "وهل يتفق مع العلم ومع هذا النظام السياسي أو ذاك ومع هذه القوانين أو تلك "

ـ هل شرع ديننا الحنيف الحدود لعصر ومصر معينين أم شرعها لكــل عصر ومصر ؟

- هل للمحرمات الاسلامية أساس علمى ؛ وهل يسمح تطبيقها بمواكبة ركب العالم المعاصر ؟

\_ هل يمكن للعالم الاسلامى أن يحل النقائض بين الانتساح الاقتصادى والذهنية الدينية ، بين الحياة الصناعية وممارسة العبادات على المعادات على العبادات ع

وهذه اسئلة كسما نرى تندرح مى الاطار التقليدي الذي ابتدعه المساؤون المسلمون وهو التوفيق بين الحكمسة والشريعة ، ويمكن أن نطلق عليه عى الوقت الحالى اسم التوفيق بين الاسلام والنظم الوضعية الحديثة وكان الاحدر بنا نحن المسلمين أن نعهم مقاصد الاسلام في كن مجان من المجالات فين أن نتحدث عن التوفيق ذلك ال العظم الوصعبيه متناقصه بالضرورد فهذا يقون بالعاء الملكية وذاك يعون بحمايتها وتفديسها . وهذا يقول بالحرية المطلقة للفرد ودلك يقول بضرورة نوجبه الطليعة التوريسه للجماهير الواسعة من الشعب وكسان الاحرى بناأأن نعمق المفاهيم الاسلاسية قبل ان نحكم عليها او لها .

Ľ

وكان ينبعى على المعكرين المسلميس في نظر الاسداد مالك بن نبى الا يقلدوا كما يفعل العوام ولا يببعى الله بسلم حركة تفكيرهم ايمالهم وتصديقهم باله اليس في الامكان في ميدان الفكر الاقتصادي الاتيال بابدع مما كان في فالمفكرون السابقون ما هم الا بشر متلنا لهم محاسنهم ونقانصهم ويعليا اذن أن نتحذر من الوقوع في نقائصهم على أنها شر لابد منه كما يقول البعص في فلا يجوز لنا أن نقاد الراسماليسة في

اباحتها ولا المادية الجدلية في الحديد والمهم إن نتوفر الارادة الرادة التعدر والمتقية بالنفس ومعيها ندير حميدة الصغوبات بدون استثناء الم

والحن الصحيح بكس لم الجاء في المصدري اعلى في الداع حلول أصيك تتساسى وروح الشريعية الاسلامييية وسيسجدت والاوحساع الجديدة المعااء سم الاستلامي ١٠ اد من الصيروري الدار حيون لسباكن الافتصال والامتاع والاكتفاء الداني من منطور استلامي الداليطم الوصيعية تتحمين وتنسي ٠ فاين محن با تري من ساء ساملس بالمعاء الملكسة والدولسة والادان و خلور السيوعية والسيم بعد هذا البداء سوي عنباره عن بطره طوبویه لا اساس لها من الواقع بعد آن روصتها كس المجتمعات الشيوعيسه المعاصرة ٠ وابن بحن من مدولة ما كس » الدين عفيون الشعبوب ، بعد فبنون حارودى عن العقيدة الحقية بالمهسيا ، ليست عفيوما كلا ا مل هي حميسرة

لتغيير العالم • وكل ضربة توجه ضحد هذه العقيدة هي ضربة موجهة ضحد الثورة ذاتها » ي واين نحن من أوهام تحرير المراة في العالم المعاصر بعد أن أصبحت مجرد بضاعة تعرض زينتها على القاصى والدانى • والاسلام ينص « ولهن مثل الدى عليهان بالمعروف » « للرجال نصيب مما اكتسبوا وللساء نصيب مما اكتسبوا وللساء نصيب مما اكتسبوا وللساء الا لبعولتهن أو • • • » • « ولا يبدين زينتهن الا لبعولتهن أو • • • » •

لقد أن الاوان للعالم الاسلامي أن يتحد ويتكتل من أجل بناء الحضارة لاننا في عصر الاتحاد والتكتل: والعبرة بالبلدان المتقدمة : امريكا وروسيا والصين والبلدان الغربية التى تسعى بكل الوسائل لتحقيق وحدتها للاذا نطالب بالوحدة والتكتل ؟ اننا لا نطالب بغلك من أجل الاعتداء بل من أجل أبداع حلول لصالح شعوب العالم الاسكامي ومن أجسل الانتصار في معركة الانتاج ومن أجل تحقيق الاكتفاء الذاتى ومن أجل ضمان عدالة في المبادلات التجارية وارساء قواعد اقتصاد عالمي جديد ٠ وفي هـذا الصدد يقول الاستاذ المرحوم مالك بن نبى : « على المسلمين ان يتخلصوا من الاسباب التي تجعلهم أقل فعالية في أوجز مدة ممكنة بالطرق التي يفرضها عصر تسريع التاريخ ، وهذا يعنى ، في مجال الاقتصاد ، أن يوحدوا امكانياتهم وحاجاتهم حتى يحققوا في اسرع ما يمكن شروط الاكتفاء الذاتي اي الحلقسة الاقتصادية التي تستطيع الانغلاق على

نفسها ، اذا ما اقتضت الضرورات الداخلية والخارجية ذلك ، ·

وأملنا أن يكون مطلع هذا القرن الخامس عشر فاتحة عهد جديد في ميدان الخلق الحضاري والانتفاضة الحقيقية ضسد الحلول الجاهزة التي تتلاءم وطبيعسة المجتمع الاسلامي ومطامحه ·

ويحتاج المفكرون المسلمون بهذا الصدد وكذا القادة السياسيون الى شجاعـة فكرية هائلة وقوة غزيمة خارقة وثقـة بالنفس • « ان تنصروا الله ينصركم ويثبت أقدامكم » •

ان المبادرة التي شرع العالم الاسلامي فيها هامة وخطيرة في نفس الآن ذلك أنها تهدف الى بناء حياة جديدة في مستهل القرن الضامس عشر وفي العقدين الاخيرين من القرن العشرين • وانها مهمة عسيرة ونحن نحس أكثر من غيرنا بالمجهودات الجبارة ( من الناحية المادية البحتة ) التي يتطلبها اللحاق بركـب الحضارة واجتياز الهوة التي تفصلنا عن العالم المتطور تكنولوجيا وعلميا عندما يتعلق الامر ببناء السدود وتنظيم المجمعات الصناعية وارساء المؤسسات التقنية وتعميم العلاج والتعليم عير اننا نحس أقل بالمهمة التي لا تقل خطورة ولا صعوبة عن سابقتها وتنحصر في المجالين الديني والايديولوجي وليس بالامر الهين تعويض خسارة بضعهة قرون في هذين المجالين · اذ يبقى على كاهل المسلمين أن يصيغوا دلالة الدين في عالم جديد يحتوى على سلدود الاهمية بالنسبة لاناس يعرلون الدس ع، ومجمعات صناعية ومؤسسات تقنيسة ومؤسسات تضمن التعليم والعسلاج للجميع مع ما يتطلب كسل ذلك مسن مسؤولية • وقد تبدو هاته المهمة عديمة

الحياة غير أن الأسلام كما بدرك ذلك الجميسع يهدف الى تطبيسق الاواسر الاخلاقية على الحياة اليومية ويرمط ميزر الدين والدنيا برماط لا تنفصه عراه





### حقىل يصبح العالم الإسلاي كتلت دوليت ثالثت في العرب الخامس عشر ج

الاستاذ مماعيل كعن بي

ييدو أن انقسام الدول المصنعبة الى كتلتين تستقطب كل منهما منطقسة جغرافية وتخضع لزعامة خاصة بها ، ولتحدد نفوذها اجمالا بميثاق « يالطا » وغيره من الاتفاقيات الصريحسة أو الضمنية وتدعم ذلك النفوذ الاسلحسه التوويسة المعقسدة ييسدو ان هسذا الانقسسام قد أصبح في حكم الامر الواقع وهو اذا كان قابلا لتعديسلات طفيقة ، فانه عير فادل للنقص على الدي المتوسيط ، الا باستعمال القوه مي نطاق واسع • قلنا تعديلات طفيعة ، هسدا فيما يتعلق بالمستقبل ، واما بالسبية الى الماصىي ، فقد وقعت تعديلات جذرية نعلا بتوسع النتله الشرفية ، وخصوصا بفقد الكتلبة الغربية لمستعمراتها وأراصى ما وراء البحار في غصون العقد السادس . وهدا انتعديل الاخير ، بالصبط ، هو الذي يهمنا في هذا البحث والمن لاسه اذا كان توسع الكنلة الشرقية لم يكسن

على حساب البلدان الاستلامية ، لحسن

الحظ (اذا استثنينا حالة افغانستان الذي لم تنضح بعد كل عناصرها)، فان التقلص الذي طرا على الكتلة العربية كان لصالح العالم الاسلامي، حيث الالناطق التي تحررت هي افريقيا وآسيا كان هي معظمها من الاراصي الاسلامية الثي تشكل الامبراطورية البريطانيسة والفرنسية سابقاً

رندن دسم فيما يلى ثبتا اجماليسا داران لاسلامية ولبعض البلدان غيسر الاسلامية التى تضم اقلية كبيرة مسسن المسلمين والتى شملتها موحسة المتحرر الوطنى فى القارتين الاهريقية والاسبوية، فى عتره ما بعد الحرب العالمية الثانية

اندبوسيا ( 125 مليون ) بنغلاديش ( 77 مليون ) باكستان ( 75 مليون ) بررما ( 1 مليون ) ثايلاند ( 1 مليون ) المعرب ( نحو 10 مليون ) مصدر ( 35 مليون) الهند (80 مليون دسلم) السودان ( 5 مليون (1) ماليزيا ( 7 ملييين )

(۱۰ راجع الدساءات الحرى في سالة البحاثة Violette (naft في صلحيافة «Le Monde» مشرت تباعا ابتداء س ، 1 ديستبر 1970 ·

والفليبين (نحو 3 ملايين) والنيحـــر (4 ملايين) ونيحيريا (63 مليون) ومالى (5 ملايين) وذلك بالاضافة الى الملدان الواقعة على الخليج وسورية (6 ملايين) والعراق (9 ملايين) وافريقيا الشرقية وبلدان افريقيا الغربية ونحن هنــا لا ندخـل في الحسـاب الجمهوريات الاسلامية في أسيا الشرقية ، لان وضع احواننا في هذه المناطق لم يدخل عليه ، اي تغيير ، حيث ان هــنه مع الاسف ، اي تغيير ، حيث ان هــنه المستعمرات كانت روسيا قد تسلطت عليها بالقوة في عهد القياصرة ، ولما قام النظام السوفييتي ادغمهم واعتبرهم جـرءا لا يتجزء من الامبراطورية الروسبة .

وكذلك نرى من هذه الاحصائات غير الكاملة ، ان العالم الاسلامي الذي يشمل أيضا بلدانا لم تفقد قط استقلالها (مش السعودية وتركيا وايران) والذي تمتد رقعته من المحيط الاطلسي الي المحيط الهادي ويصم عمو مليار نسمة (أي حوالي ثلث سكان العالم) ، كان من الممكن أن يشكي كتلة دولية ثالتة منذ الأن ، لو كان توارن القوى الدواي يقوم على أساس المعايير التفليدية (متي عدد السكان والموارد الماحية الاولية المحضارية والموارد الماحية الاولية المحضارية والموارد الماحية الاولية الملكة بدلا من أن يقوم - كما هي المائن ما المائن على المائن المائن والقدم بدلا من أن يقوم - كما هي المائن مائي على المائن والتط ور المائاي والتقدم التكنولوجي الذي مسكا الماغاة

الاساسية للتفوق العسكاني و ومالدي العادي عان كتيرا من الاصفار في سداق العالم التالت كذي الاسلامي ( بن وفي العالم التالت كذي عير دات مدلول و سواء في التقسيسة السياسي أر في توريع العمن الدولي في الوقت الحاصر و

ولكن حالة التحلف السبى السائر بعانى مدها العالم الاسلامي الذي برتبط ارتباطا عصوبا بنقية بلدان العالم الثالث ويشكن عموده العقرى ، انعما تمثل مرحلة في مسيرته التاريخسسة والعقبة الاخيرة في طريق انطلاقسه ، وسوف ياتي برم، حتما يرتبط فيه ماصمه المحيد بالمستقس الذي تشمر حمسم الدي أله سوف يكون راهما الدلائن الى أنه سوف يكون راهما الدان نوفرت الاراده وصدف العربمة الدانوورة الاراده وصدف العربمة

### تمين العالم الاسلامي في العالميم

ان تسمية العالم التالث ، تسمسة محدقة، فسلاعل كونها عبر منطقبه (٤)، وقد كان العالم الفرنسي ، الفرند صوفم هو الذي طلبها على محسوعة المناطق المحتلفة على الفرنسيا واستنا والمربكسياللاندية في منتصف الحيسيات (.)

فيدا العالم بوحد منه حميع دياداند العالم الدامه حصدا داء منطقسسة جفرامدة ويتحدد دار احسام المعاد المسترد في لعائم تقريبا المصلحات عن

<sup>(2)</sup> راجع كتاباً وينة الامد المحدد والترمية الاقتصالية بيروت، المان صفحية 244 وما يليها.

كونه متخصص في انتاج المواد الاولية التى يشتد التنافس بين بعض مناطقه لترويجها • والحقيقة أن هذا العالسم الذى لا تجمع بين مختلف شعوبه سوى ظاهرة التخلف الاقتصادى والتكنولوجي، لا يعدو كونه « مخيما اقتصاديا » ضخما يمتسد عسلى شلاث قارات ومنسد أن وضعت الاسبس الاولى لتنظيمه في باندونسيج في سنسة 1955 ، والجهود كلها متجهة الى ازالة التناقض بين اطرافه والى محاولة تنسيسق مصالحه ولملء الثغرات التى تفصس بين مناطقه الحضارية ، ولكن بدون حظ كبير من النجاح •

وعلى الرغم من أن جميع المقومات التاريخية ( بما في ذلك الدين والمنرع الحضارى ) قد استبعدت من تكسوين مجموعة عدم الانحياز كما يتبين ذلك من ميثاق باندونج والاسس التي تقوم عليها جماعة الـ 77 ، فهيكن عـــدم الانحيار تطغى عليه المتناقضات الى حد تحجب معه الايجابيات ، وانه لمن الحق أن يتساءل المرء عما اذا لم يكن مرجع ما يسود صفوف دول عدم الانحياز من قلة الانسجام بالضبط الى استبعاد كن ما يتجاوز اطار المصالح المادية ( اقرا الاقتصادية ) من تكوينه :

وبلدان مجسوعة عدم الانحياز تسود في مجموعها كل : لمداهب والايديولوجيات المعاصرة وتخضع لنظم للحكم متباينة تتراوح بين الملكية المطلقة والشيوعية . مسرورا بالديكناتورية العسكسرية والمسيحية والاسلام ، ولكن الاغلبيسة

والديموقراطية الليبرالية بمختلف فصائلها • ومن ثم فلا غرو أن تختلف وجهات نظر هذه الدون في القضايا السياسية العالمية الكبرى وقد ظهر الشقاق على أحد ما يكون في عدد من المسائل التي طرحت على بساط البحث غي هفانا ، كان أبرزها قضية الموقى الذى تتخذه المجموعة من نظام كامبوتسيا الجديد • ولكن المثان البارز حاليا هو ذلك الذى يتعلق باختيار عضو جديد لجلس الامن حيث جرى ما لايقسل عر 148 اغتراعا دون نتيجة بين كلومبيا وكوبا قبل أن يضطر الطرفان للتخلى عن السباق ويقع انتخاب المكسيك .

ومجموعة بلدان عدم الانحياز ليست. كما قد يتبادر الى الذهن لاول وهلة . « معسكر المستعمرات السابقة » ( فان بلدان أمريكا اللاتينية مثلا ، كلها تقع في يد العنصر الاسباني الذي استعمر هذه المناطق بعد ما قضى على ثـــلاث من حضارات الهنود الحمر ) ، كما أنها ليست مجمع « البلدان الفقيرة » كما يعتقد البعض ( لان بعض أعضائها مثل قطر والكويت والسعودية تتمتسع بأعلى دخل فردى في العالم ، وذلك في الوقت الذى توجد فيه دول فقيرة حقا \_ مثل البرتغال واليونان واسبانيــا \_ في المعسكر الغربي الصناعي ) •

والاديان السائدة في مجموعة عدم الانحياز تتراوح بين البوذية والالحاد

الساحقة فيها ، اذا اعتبرنا عد السكان مقياسا ، تنتمى الى الدين الاسلامى · ولكن كون الاسلام يمثل الديانة السائدة بين سكان هذه المجموعة لا يعنى أن جميع الدول الاسلامية تتمتع بالعصوية فيها ، لان عددا من البلدان الاسلامية لا تنتمى الى عدم الانحياز الذى هيو التنظيم الشكلى للعالم الثالث ·

وكذلك يتضع جليا أن مجموعة عدم الانحياز لا يمكن أن تشكل كتلة دولية تقوم على أساس من التفاهم السياسي الا اذا ضمنت لنفسها قاعدة ايديولوحية متكاملة تتميز بها عن الكتلتين الدوليتين المتناهستين والايديولوجيات بوصفها نظاما للسلوك والتفكير لمحموعة بشرية ما تمتد جذوره في تاريخ تلل المحموعة، لا يمكن استيرادها او تفصيلها حسب الطلب، وانما هي تكول، أو لا تكون الن مجموعة عدم الانحيار انما قامت لكي تواجه محاولات سيطرة الكتلتيسن

ان مجموعه عدم الانحيار انما قامت لكي تواجه محاولات سيطرة الكتلتيان وتوسعهما على حساب بلدان العاليم الثالث ، وكذلك قامت بدور لا ينكر في تصفية الاستعمار ، وهي بهذا الاعتبار فكرة ذات محتوى سياسي واضح في المرحلة الاولى من حياتها · واما في المرحلة الثانية فانها قد تطورت الي منهجية دولية للسيطرة على العواسر التي تساعد على الحروح من التحلف والاسراء بعملية التنمية ·

المرحلة التي تدر بها عدرها بحيث أر بعضها (وهي التي يطلق عليها استنسم البلدان الاقر تطوراً) لا ، أن هي احسر ركب هذه المحموعة ، بينما بلعب دون احرى درجة ما يسمي بمرحلة الابتدا، الكسيف ومصر ) ، هان من المحتم أن تتعيز مصالح البلدان التي محسرح أن تتعيز مصالح البلدان التي محسرح سرحالة التحلف وترتبط بعلاقات حديده للتعاون هيما بينها ، وبينها وبين الدون المصناعية المتقدمة بصوره تتجاوب مسع مصالحها واوصناعها الحديده المصالحة والمصالحة المتقدمة بصوره المديدة المتحديدة مصالحها والمصالحة المتحديدة المتحديدة المتحديدة المتحديدة المصالحة المحديدة المتحديدة المتحديد

ومكذا، عان المقدر الا ينتهي مدا القرر الميلادي حتى يكون عدد مهم من دلدان العالم التسالث قد حقسق تقدمسا ما هي التصبيع لا يقل مستواد عما حققته بعص دون الكتلتين الكبرتين ٠ وهدا معنساه تعير كبير هي رفعه الشطريح الدولية ستكون له أثار عميقة في كدان محموعة عدم الانحيار • والبلدان التي ستصبح متقدمة صناعيا وتكنولوجيا سوف تحد نفسها حتما في صف الدول الصناعية، في الوقت الذي لا يقدر فيه البقاء بصفة دائمة في مجموعة الدول المتخلفة سوى لتلك البلدان التي لا تسميح لها الموارد الطبيعية والبشرية بالتقدم وتكون محكوما عليها بان تعيش علم موارد المساعدة الدولينة

وهنا يطرح سؤال كيف بمش للعالم الاسلامي في محموعه أن يكيف نعسمه للتعيرات المنتسرة ٢ فهل يعنع بحالسة الانفسام التي يعاني منها حالبا ونتورع

ولائه بين الكتلتين ، أو يتبلور فيه وعى جديد بقيمة الامكانيات العظيمة التي يملكها ويتجه الى اقامة قواعد للتعاون والتكتب لمواجهة الاحسداث التي تمس الدلدان الاسلامية ٤

ولكن قبل أن نحاول البحث عـــن عناصر جواب ولو مؤقت لهذا السؤال ، ينبغى أولا أن نسجل حقيقة برزت بقوة في فترة ما بعد الحرب العالمية الثانية ، وهي أن الشعارات التي نادي بهــا رجال مثل جمال الدين الافغاني وشكيب ارسلان ومحمد على جناح ، قد وجدت تجاوبا بين مختلف الفئات الاجتماعية في العالم الاسلامي وتبلورت الى أمس يلوح في الافق · صحيح أن هذه المطامح ظلت مكبوتة طبلة ما ينيف عن نصف قرن من الرمن في عهد الاستعمار ولكنها لم تمت في النفوس وقد البعثت بعد روال الاستعمار ولم تلبث أن تحسمت هى شكل تنطيمات للتعاون ، ندكر مدها، على الخصيصوص ، اتفاق التعاون الاقليمى الذى عقدته باكستان وايران وذركيا ( (١/ ١١) في سننة ١٩٥٤ ، والسنوق العربيسة المشتركسة ومؤتمسرات ورراء الاقتصاد المعرسة التي مهدت لنسكيسس اللحنة الاستشارية الدائمة (4) • وآخيرا مزتمرات ورراء حارجية الدول الاسلامية والمؤتمر الاسلامي الذي كان من أهـم السلام وألا يطرأ حلن خطير في توازن

أوجه نشاطه تآسيس بنوك للقروض علي أساس المشاركة وبدون فوائد ، كم\_\_\_ تقضى الشريعة الاسلامية •

على أنه من المؤسف أن نرى أن هدد المنظمات الاقليمية التى كانت تبشر دم الستينات بان تكون قواعد للانطلاق عي طريق تكتل اوسع وتعاون اشمل ، لمهم تنبت أمام التجربة ، فأصبحت الآن كلها تقریبا ، مجرد حرکات تاریخیة ، حیث ان الصراع الايديولوجي الذي دخل الي العالم الاسلامي ، وخاصة الى العالم العربى ، لم يقض على مؤسسات التعاون الناشئة فحسب ، ولكنه ايضيا مس سعور الجماهير الاسلامية التي تمتس الرصيد الاعطم لكل محاولة في المستقبل للتقارب والتكتر بين البلدان الاسلامية ٠

وأما الحواب عن السؤال السدي طرحناه انفا حول الطريقة التي سيكيف بها العالم الاسلامي نفسه للاحسداث والتطورات التي بنتظر أن تقع في العالم التالث في غضون القرن الخامس عتبر الهجرى ، فيبدو أنه رهن بتوفر شروط سوضوعية وأخرى ذاتية ٠

### : \_ الشروط الموضوعية

ا ــ والشرط الاول والاستساسي من السروط الموضوعية هو أن تستمر حالة

(4) بشأن هذه الترتيبات والتكتلات الاقليمية وغيرها ، راجع كتابنا : « التكتل والاندماج الاقتصادى بين البلدان المتطورة » الشركة الوطنية للنشر والتوزيــع ، الجيزائيسر 1974 · الفوى في العالم ، بحيث تواصل المنظمات ، و الاحتبية هي الهريميا راسيا ، ولا سنسا الدولية ، وعلى رأسها الامم المتحدة ، الشعب العلسطندي والمسلمين عن اريترما نشاطها السياسي والاقتصادي غي والعليس . ظروف عادية ٠

> 2 \_ عدم قيام تحالف استراتيحي طوين المدى وارتباطات ذات طاسس اقتصادی أو سیاسی دائم بین افراد من الدول الاسلامية واحسدى الكتالتين الابديولوحيين المتنازعين بحيث تتخطى هويتها الاصلية وتتحلى عن شخصيتها الاسلاسية ( كما حدث لالبانيا ، مثلا ) ٠

> 3 - عدم توغل المريد من ايديولوجيات الكتلتين بين صفوف المسلمين ومقاومة النفوذ الصهيوني والامدريالية العالمية . وبصفة حاصة ، دلك الذي يحمله في طياته نشاط الشركات العملافة المتعدده الحنسسات

4 ـ الالتحاء الى المهاو صاب والطرق السيلسة لتسوية المتباكل والدراعيان المالية أو التي ستظهر في المستقس ، ومقاومة الاتحاد الدى تبلور في تحربه التصالح والتعاون المصدري الصهيوسي ساتلك التحرية الذي توشب ، أن بحجب، ان تقصيم العيالم العيربي والعالمية الاسلامي ، بصورة لا نقل حصور، عس الحالة الني واحبها بالعرو التتري

ر ـ تبلور روح الاتصامل والتسادر بين البلدان الاسلامية في احراءات وأعمان لنحيده السعيدوب والافلسات الاسلامية التي تناصل من أحد حريتا وانبات رحودها صد السيصر ، الحديث الماعداد المراد الماعدة الماما مي معلم

6 - العمل لابحاد مناح من الثقيسة المتعادلة لتعادل الجبرات والمساعسة وحصوصنا لانجاد السروط والصياءات الصدورية لاستمار فامص عوابد النفد في مستروعيات للنسب في الملتدان الاسلامية على اساس من المشاركية وصمان ردح مشروع ٠

### ب ـ الشروط الذاتية

سالكي يحطو العالم الاسلامي الي الاسام في طربق التفاهم والتعاون الدولي يحب أولاء أن يستود الوثام والسلام في كن بلد أن بلدان الأسرة الاستلامية ٠ رهدا الما يمك تتبليق مدديء العدالة الاحتماعية وسمو القدارق بين الطيعات حجيبيوسنا باعتباد بسام الشرواني الدرا سده انو مکر وعمر والذي لال اساستا بلاسانمرا والاردهار الدي عرهه التعالم الاسيال من الاحتيان التقلمة والمسلم فدستك المستداني للسفدا الكالسيدري مي الرف الخاجر سك أعاماره فسلم عنيه في طريق استقرا السيلاء والتلقة هي العاد الانتسلاني الأسا مجاولات الحاراته مصيدي المتربعية مي تعطر البلدان الإساباسة والملازمان المتبارها موالمر الانفيقية في فكرمه الدسه هند الله home is head more the grand الحالات الا منهجية للتخلص من الخصوم والمنافسين والمعارضين ·

ومن جهة أحرى ، فعلى الرغم مسن أن كثيرا من البلدان الاسلامية تنص دساتيرها على أن الاسلام هو ديسن الدولة الرسمي ، فان ذلك لم يحل دون سير الحياة العامة على نهج لائكى او شبه لائكي ، فيكون التعامل بالسربا ( مثلا ) صلب النظام الاقتصادي ونغذى الضرائب المباشرة وغير المباشرة على الماكولات والمشروبات المحرمة خزانة الدولة ، ولكن الاسوء من كل ذلك ال أمريكا اللاتيذية التي اشتهرت في التاريح بديكتاتورياتها العسكرية قد تخلت عسن مكانتها الاولى في هذا المجال للعاليم الاسلامى • فان ما لا يقل عن 15 بلدا اسلاميا ( أي بنسبة 39،47 ) من بين الثمانية والثلاثين بلدا ، تحكمها حكومات عسكرية لا دخل للشعب في اختيارها • واما بقية البلدان الستة عشر الاخرى ( بىسبة 42،1 ) ، فهى تحكم بنظــــم اتوقراطية وبدون دستور على الاطلاق، أو بدستور معطل أو موقوف (5) . واما البلدان الاسلامية التي اعتمدت النظام الجمهورى للحكم (وهي 29 بلدا). فانها ليست في معظم الحالات أحسسن حظا في ممارسة الحريات العردية ، أو هى رعابه المبادىء الاسلامية من الانظمة الملكية ، حيث تنعدم فيها حرية اختيار النواب للبرلمان ، أو ينعدم فيها البرلمان

والتمثيل البرلمانى كلية ، بل وكثيرا ما يكون رئيس الجمهورية ملكا غير متوج من حيث يكون مدتحبا سدى الحياد على أن الاتجاد الدى يمث تقدما هر هذا المجال ، هو زوال الملكية المطلقة تدريجيا في العالم الاسلامي ، حيث انه لم تبق فبه سوى اربعة نظم من هريا الذوع ( مضاف اليها خمس ملكدرا

وكذاك يبدو لنا أن قيام حكومات على اساس من التبورى والتراضى وبصور: تعبر عن راي الامة وتضمن للحكر الاستمرار والدوام في كل واحد مرس البلدان الاسلامية ، أمر جوهرى لكر تعاون وتكذل اقليمي أو دولي اسلامي سواء أكان هذا التكتل اقتصاديا فقط أم سياسيا واقتصاديا .

2 ـ تنمية التعليم الاسلامي وجعله أساسا لنظام التعليم العمومي ، في الوقت الذي تنشأ فيه معاهد عليا وجامعسات للتحصص في محتلف فروع الدراسات الاسلامية ، وانه لمما يدعو الى الدهشه والحزن العميق أن نلاحظ أن البلدان الاسلامية التي لعب الاسلام دورا كبيرا في تحريرها قد أهملت معاهد عليسا للدراسات الاسلامية بعد استقلالها ، للاراسات الاسلامية بعد استقلالها ، الاستعماري في مناوءة التعليم الاسلامي واضطهادد ، فاغلقت معاهد وجامعات جليلة ساهمت في تقدم العلم والمعرفة

A.S. Bank Political Handbook of the World, Macgross, Hill Book Company, New-York 1976,

<sup>(5)</sup> راجع احصاءات أخرى في

نحد فيه معظم الجامعات في أوروبا وأمريكا واستراليا تملك كليات أو أقساما للدراسات الاسلامية • واذا أراد العالم الاسلامي فيام نهضة اسلامية حقيقية ولايد من إن يكون البحث حجر الراويـة مى التعليم العالى بحنت تعطى الفحود التي انفتحت عبر القرون وهي همدا المجان أيضا تلاحظ على سبيل المفارية أن ما يصدر من الكتب والمحلات والمحوت المتعمقة التى تتناول الاسلام وحصارته هي الغرب أكثر وأعمق مما يصدر هي العالم الاسلامي نفسه وهدا المكار يبدو لى ملائما كذلك للتذكيسر وليس للمقارنة ، بأن الكنيسة الكاثوليكية وحدها تملك أكثر من مائة جامعة ومعهد عال للدراسات اللاهوتية ، موزعة في محتلف أبحاء العالم الكاثوليكي •

أجيالا طويلة ، وهذا في الوقت الدى

١- تعتبر الصحافة والاذاعة من اهم الوسائل للتعريب بين الشعوب و وتبادن الصحف والبرامج الاذاعية من سائل ان يغذى عفون المسلمين في كل مكان بالمعلومات عن مختلف القصايا والمساكر التي تواجهها الشعوب الاسلامية في الوقت الذي بكون فبه وسيلة فعالة لمسر التفاهم والتصامن ولكن البلسدان الاسلامية لا تران متخلفة في مصحار الصحافة والاداعة ، حيث انه لم يحقق الحد الصروري الذي وصعته اليوسكو

4 ما تعرير علاقسات التبادل العلمي والثقافي بتفصيل استيسراد الاسساتذة والمتعاومين المسلمين في محتلف المحالات، وتبادن الكنب والاهلام والنشرات ، التي يتصل بموضوعات اسلامية ،

ر - العمل لاحياء المطمات والتكتلات الاقتصالية الاقليمية والشيه الاقليمية القديمة ودعم النواحي التي حقق هلها دحاجا واستكساف الماق حديدة للتعاول الاقتصادي والتقني المراجعة المراجعة

السعدد التدامى بين العلامات التجارية عسلي الصعدد التدامى بين العلدان الاسلاميدة وتعميدم عبدا البلسد الاكسر رعابة

(6) راجع احصاءات اخرى في كتاب الأحصاء السنوى ، نشر اليوسيكسو بارياس 1978 .

most favered nation في العلاقات التجارية بصفة عامة ·

7 \_ العمل لقاومة تيار الافسلام السنيمائية والتليفزيونية التي تنتجها بلدان الكتلتين العالميتين المتنافستيسن - تلك الافلام التي تحمل في طياتها الى جانب الدعاية الايديولوجية انماطا مسن التحرر الاخلاقي المخرب لنمط الحياة الثقافية والاجتماعية الاسلامية ، والتي تبدو أثارها الوخيمة أوضح ما تكسون هي عقول أطفال المسلمين ، وذلك اما بوضع برنامج لانشاء شركات لانتاج الفلام ( ولا سيسما الافسلام الوثيقيسة ) تعالج موضوعات اسلامية وتصور الحياة العصرية في البلدان الاسلامية ، أو بتكوين هيئة تتعامل بواسطتها مسمع الشركات الاجنبية المنتجة للافلام (7) وتفرض عليها المقاييس والشروط الستى يجب أن تتوفر في الافلام التي تنتجها لاستهلاك العالم الاسلامي .

وهكذا ، فاذا صدقت عزيمة المفكرين والساسة في مختلف البلدان الاسلامية في العمل لتحقيق هذه الشروط الحيوية في غضون القرن الخامس عشر الهجري، ووجد العمل تجاوبا في الرأي العام الاسلامي (وهو أمر لا نشك فيه ) ، فان ظروفا موضوعية ستظهر لا محالة لامكان قيام كتلة اسلامية تستقطب العالم الثالث وتعمل للسلام والرخاء ولنشر

المثل العليا الاسلامية في مختلف أصقاع العالم ، واذا كانت الكتلتان الدوليتان اللتان تتقاسمان السيطرة على العالم اليوم قد حققتا توازن القوى بينهما بواسطة « الرادع النووى » وغير من أسلحة التدمير ، فان الكتلة الاسلامية كما نتصورها ستضمن بقاءها بفضل سمو مبادىء الاخوة الانسانية والسلام والعدالة التي تمثلها · وفيما عدا ذلك فان متل هذا التكتل لا يمكن أن يقوم الا على أساس من الشورى والتعاون والرعاية المتبادلة لمصالح الجميلية المشروعة ولمصالح البلدان الفقيرة في العالم الثالث ·

وبعد هذا قد يتساءل القارىء . ما هو نصيب الامن والطموح ، وما هو نصيب الواقع ، وما هو حظ النظرية والاعتبارات العملية فى هذا التصور لقيام تكتسن وتعاون اسلامى دولى وتيق فى غضون القرن الخامس عشر الهجرى ،

نحن نؤمن بان هذا التطور ليس ممكنا فحسب ، بل هو حتمي أيضا اذا آراد المسلمون أن يتعايش الدين الاسسلامي بكن أبعاده في حرية وكرامة مع الاديان والذاهب السائدة في الكتلتين اللتين تتصارعان لفرض سيطرتهما الايديولوجية على أكبر رقعة ممدنة من الكرة الارصية وأحداث أفغانستان وايران تمثل نذرا في الادق لا يسع المسلمين تجاهلها او الاستهانة بها .

(7) راجع المحاضرة القيمة التي قدمها الاستاذ محمد الشريف مجاهد أمسام الملتقى الثالث عشر للفكر الاسلامي (تمنراست 1979) بعنوان: « التليفيزيسون والاطفال في العالم الاسلامي » •





# الأخلاق والنظم الإسلامية أسس عقيدية وأفساق

مدر محد عروة

ان الكلام عن الاخلاق والنظم الاسلامية يتطلب من الوقت أكثر مما يمكننا أن نعده له ومن الشروح اطول مما يمكننا أن نتقدم به لهذا سيكون تعرضنا للموضوع تمهيدا ملخصا أكثر من أن يكون تحليلا معمقا وشاملا .

كما ان وجهة نظرنا في هذا البحث ستبتعد شيئا ما عن الطرق التقليدية التي تكتفى برواية الآيات والاحاديث وتصنيفها وشرحها · حيث أننا نحاول أن نخرج ببحث منهجى وتعمق علمى من دون أن يجعلنا ذلك نحيد عن نطاق الوحدة المذهبية التي لا يمكن ان تتناقض فيها معطيات العلوم الموضوعية للطبيعة والكون وتعاليم الرسالة الالهية · وفي ذلك لا تخرج نظرتنا عن الاخلاق الاسلامية ومفاهيمها الاساسية ، سواء من الناحية العقائدية كالايمان بالله ووحدانيته وتصديق الرسالة النبوية

ووحدة الايمان والعلم والاعتقاد بان الله خلق الانسان وفضله وكلفه بالخلافة والامانة ، أو من الناحية التطبيقية كاداء الفرائض الدينية والامتثال بالفصائسل الخلقية ،

سنقوم فى القسم الاول بتحليب ا الدوافع والعوامل التى تؤثر فى سلوك الانسان الحيوى والاجتماعى والمعنوى ا

ثم نعرض الارشادات والتوجيهات التى تدعو الى تفهم الاخلاق الاسلامية وتطبيقها سواء فى السلوك الفسردى والاجتماعى أو فى تحديد النظسم الدستورية •

وسنداول بعد ذلك أن نقدم تقييما نقديا لمدى تأتير التعاليم الحلقيسة في الحياة الفردية وفي تاريسخ الامسة الاسلامية الم

وأخيرا سنقترح بعض المعاور لتفهم التيارات الفكرية المعاصرة والكتشاف أماق حديدة للبحث والعمل .

### 1 - العوامل العامة التي تتحكم في سلوك الإنسان :

يوجد كما هو معلوم عدة عوامسل مشتركة بينالحيوان والانسان تتحكم في السلطوك الطبيعي والنفسي والاجتماعي لكن البعد العقلي الذي خص به الانسان يجعله حقيقة كائنا حيا يتميز على غيره ، بشعوره الفكسري بالكون الذي يحيط به وبادراكه العقلي وسيطرته الفنية على الطبيعة وهذا يجعل سلوكه في نفس الوقت غريزيسا ومتعقلا مقدرا وحرا محكوما فيه

لهذا فان التمييز المنهجى بين عوامل السلوك الحيوانى والسلوك العقلانى ربما يظهر مصطنعا الاآنه يسمح لنسا بتبسيط المشاكل والتعقدات • هسذا ما سنظهره في المعطيات الآتية :

ت ان سلوك الانسان الغريسيزى
 البدائى الذى يشترك فيه الانسان
 والكائنات الحية بما فيها من نباتسات
 وحيوانات يشمل ثلاث وظائف أساسية :

- وظيفة غذائية ونفسسية يقسم بفضلها تبادل مادى وطاقى مع البيئسة الخارجية مما يجعل الجسم يجيا وينشط وينمسو .

- وظيفة دفاعية مسؤولة عن حماية المجسم من الاصابات المتغلقة بالتنافس الحياتى للكائنات الحية ومن الآفات الطبيعية والحيوانية التى تهدده فى بيئته الحياتية .

حوظيفة تناسلية تضمن بقاء الجنس وتكاثره وتنوعه ·

ان بنية المخ الانساني وامكانيات، الادراكية تجعله يطغى ويتفوق على الستوى الحيواني حيث تفتح له افساق الاحساس والادراك والاتصال السواعي والمدبر بغيره من الكائنات ويكتسى سلوك الانسان بذلك آفاقا جديدة يتجب بها في نفس الوقت نحو الحاجات التي تضمن له الحياة والبقاء والتعلب على الطبيعة بعلمه وعمله والتسطلع الى الارتقاء فوق مستسوى الانسانسية الدائية والدائية

3 ـ زيادة على ذلك فان الانسان أكثر ما تكون غريزته اجتماعية حيث أن حاجاته ومطامحه مرتبطة بالافراد الذين يكونون معه المجموعة البشرية نلك التضامن الحتمى في حياة ومصير المجتمع ينقص ويزيد في نفس الوقت من نفوذ ومن حظوظ كل فرد ·

حيث أن طموح الفرد هنو في أن يضمن لنفسه أكبر قسيم ممكن مسن مجامعيل الاشتراك بهدف الحصول على أكثر وسائل الحياة والامن والرفاهية ويؤدى ذلك الى بعض التسوازن في الاكتساب والنفوذ أما بتعادل الطاقات الجسمية والعقلية المتواجدة ، وامسا بوضع مناهج خلقية أو نظم اجتماعية تحاول تثبيت الاستقرار في العلاقسات بين الناس أو تغييرها أذا دعت الى ذلك ظروف جديدة ،

4 - بعجرد ما يتساءل الانسان عن ماهية الكون ومعنى الحياة فائه قسد انتزع نوعا ما من السيطرة الغربزيية البدائية فينطلق يسعى وراء قيم جمالية وغكرية وروحية أسمى • وهذا التساؤل مو في نفس الوقت بحث عن الحقيقة على مستوى الفكر وبحث عن الحكمة على مستوى السلوك • وبالطبع فان الجواب الذى ينتهى اليه قد يختلف كثيرا مما بشهد عنه تنوع الآراء الفلسفية وتطورها على مدى تاريخ الانسانية · وبصفهة عامة قد يمكن لذلك البحث الفلسفي ان يقود الى الشعور بوجود قوة فسوق الطبيعة خالقة للكسون أو بالاحسرى مسيطرة على مصير الانسان ٠ كما يمكن له أن يحجم عن التوغل فيما وراء الطبيعة وأن يقنع بالادراك العقسلاني للعالم ١٠ما العقيدة الاولى فتحساول أن تمتثل للارادة المفترضة للآلهة او للاله، وأما الثانية التى منطقها مادى فانها تستكشف في « جدلية » الطبيعـــة والمجتمع الانساني قواعسد خلقيسة وتنظيمية تسير العلاقات بين الناس

5 - في هذا المنعرج الفكرى يجسد الانسان نفسه في مازق فلسفى لان علمه لا يمكنه من معرفة ما هو خارج عسن نطاق التجربة والاحساس لولا الوحسى النبوى الذي يكشف عن غيبيات ما وراء الطبيعة • ذلك هو النبأ الذي تعجسسز عنه الاستكشافات العلمية والاستلهامات الفلسفية لانه ينبئه بالغيب ويعلمه الايمان بوجود الخالق الاحد ويقص عليه أسرار

واهداف خلقه وخلق الكون ثم يرشده الى الامتثال بقوانين شرعية وقيم خلقية تضمن له النجاة الابدية ثما بمجسرد الايمان عان الانسال يسمنو للبعسند الروحى الذي يصله بخالقنه وامسا بضميره واعماله فانه يلترم بالوفساء لعهده وهذا معنى كلمة الاسلام ثم المسلام أله السلام أله المسلام أله المسلوم الم

# 2 - الاسس العقيدية للاخلاق الاسلامية 1) المسادر:

أن القران الكريم يمش المسسدر الاساسى الذي تبيثق منه الاحسسلاق الاسلامية فقد انزله الله ، هدى للنساس وبينات من الهدى والفرقان ، (البقرة 1853) والقران هو في نفس الوقت تاكيد لمسا فبله وتجديد متمم للرسالات الموحسدة المتواترة لاسيما منذ نبوءة ابراهيسم الحليل " ملة أبيكم أبراهيم هو سماكـم المسلمين من قبل ، ( الحج 77 ) والذي تنسب اليه ديانتي اليهودية والسبعية ٠ ولم يكن دور محمد صلى الله عليسه وسلم تلقى وتبليع الكتاب الكربسم فحسب بل وكذلك تعليمه للناس ليطبقوه فى مفاهيمهم وسلوكهم ومعاملاتهم وهكذا يتكون المصدر الثاني في حديث الرسول وسيرته ٠ كيف لا رقد قال « انما بعثت لاتمم مكارم الاحلاق ، بقى للناس الذين تلقوا الرسالة مناشرة أو من بعيد أن يتكفلوها وأن يتعلموها وأن يطبقوهسا في حياتهم على مجسري الايام وتقلبات التاريخ · ذلك هو « الاجتهاد ، السندى بمثل المصدر الثالث الذي يقود المؤمنين

فى مفاهيمهم الدينية وفى تطبيقهسم للشريعة وفى سلوكهم ومعاملاتهم ·

2) الاسس العقيدية أو القواعـــد الدينية التي تقرم عليها الاخلاق تكمن فى المعنى التى تعطيه لوجود الكسون ولمكانة الانسان في الخلق ولرسالته في الارض ولمصيره النهائي • أن الفكسر والسلوك عند المؤمن مرتبطان بالفكرة الاساسية التي تعلن برجود الله الاحد والخالق المهيمن علما وقسوة عسلى الكائنات • تلك الفكرة التوحيدية هي أساس الفلسفة الاسلامية وكذلك أساس الاخلاق والنظم • وهي تتمثل في مستوى الخلق بوحدة المادة والروح التى تنعشها وعلى مستوى الانسان في خاصيتها التى تشترك فيها الحيوانية والعقلية • وعلى مستوى الاخلاق بالتضامن الوثيق الذى يربط بين الافراد والجماعة وعلى مسترى النظم السياسية فى وحسدة الدين والدولة ٠

وفلسفة « التوحيد » (UNITE) هاته هي كذلك فلسفة « الكلية » (TOTALITE) التي تجعل الاخلاق تشمل جميع الافكار والتصرفات الانسانية انطلاقا من القيام بالمحاجات الحياتية البسيطة كالاكسل والشرب الى القيام بعبادة الله وذكره ولابد هنا من التذكير ببعض المفاهيسم الاسلامية :

I) يتركز الدين اساسا على الايمان بالله الواحد الصمد المهيمن على العالم وعلى الزمان • لا تدركه الابصسار

ولا العقول ولكنه يدرك كل المخلوقسات بعلمه وبمشيئته وبرحمته التى وسعست كل شيء « ان الله عالم غيب السموات والارض انه عليم بذات الصدور » • ( فاطر 38 ) • « يخلق ما يشاء وهسو العليم القدير » ( الروم 54 ) •

2) الايمان بالوحي النبوى وبرسالة محمد صلى الله عليه وسلم الذى -انزل عليه القرآن هدى للناس « الذين يؤمنون عليه النزل اليك وما أنزل من قبلك وبالآخرة هم يوقنون » ( البقرة 5 ) .

(3) ان الله خلق الكون والكائنات وهو وحده يعلم حقيقتها وانواعها ومصيرها « ومن آياته خلق السمسوات والارض وما بث فيهما من دابة (الشورى 29) « ويعلم ما في السموات وما في الارض والله على كل شيء قدير » (آل عمران وي

4) كل ما في الكون خاضع لمسيئة الله ومكلف بعبادته وتقديسه « يسبح له السموات السبع والارض ومن فيهن وان من شيء الا يسبح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم انه كان حليما غفورا » (الاسراء - 44) · هاته العبادة تكتسى بخاصة الادراك والوعي عند الانسان العاقل وتكمن في الايمان بالله وعبادته وذكره وتقديسه وفي الاداء الواعي والمسؤول لمشرعه ولاوامره ·

5) ان الله قلد الانسان بمسؤولية كبرى ذات مظهرين متكاملين احداهما الخلافة
 فى الارض والالتزام بطاعته والثانية

مسؤوليته في تحقيق سعادته الابديسة بطاعة الله ·

6) لم تكن حياة الانسان في الدنيا الا مرحلة في الوجود ولكنها مرحلة يتحقق فيها مصيره بموجب الايمان والتقوى والعمل الصالح · فتسجل كل اعماله ويحاسب ويجازى عليها يسوم البعث · « فمن يعمل مثقال درة خيرا يره ومن يعمل مثقال ذرة شرا بـــره ( الزلزال - 7 - 8 ) · « فأما من ثقلت موازينه فهو في عيشة راضية واما من خفت موازينه فامه هاوية وما ادراك ما هيه نار حامية ، ( القارعة 6 ـ 10 ) اما الحياة الدنيا فانما هي مرحلة في وجود الانسان « خلسق الموت والحياة ليبلوكم أيكم أحسن عملا ، ولا يعنى في ذلك أنها « وادى الدموع » كما قيسل المعلوء بالعذاب والشقاء وانمساهى وادى الحياة التى تتواجد فيه الافراح والاقراح « ونبلوكم بالشر والخير فتنة والينا ترجعون » ( الانبياء \_ 21 ) . هذه الحياة وهذه الكائلنات تخضم لسنة الله في خلقه : يولسد الانسسان فينمو ويتقوى ثم يهرم ويموت بينما الحياة الحقيقية تلفاه في النهاية فيسعد أو يشقى حسب ايمانه واعماله ٠

7) تتركز الاخلاق الاسلامية على قواعد المحكمة التى تضمن له القلوام المحكيم بين البحث عن السعادة المعقولة في الدنيا والبحث عن السعادة الابدية في اليوم الآخر وهكذا تشمل الحكمة الاسلامية كلا البعدين من دون أن يكون

فى ذلك تناقض أو تناقص والامتداد الى الحياة الاخروية يستحوذ عسلى الحياة الدنيا من دون أن ينقصها مسن معانيها ومتطلباتها الا أن الحقيقة الازلية تجعل الدار الآخرة دار البقاء ودار الحياة ودار السعادة والآخرة خير والقرة خير وابقى، (الاعلى - 17) «وان الدار الآخرة لهي الحيوان لمو كانوا يعلمون «لعنكبوت - 64) .

8) أن مسؤولية الانسان في سلوكه الخلقى منوطة بحريته ١ الا أن هاتب الحرية تهيمن عليها ارادة الله • واذا راینا من جهة اخری ان اعمال وافکار الانسان تحصع لعوامل غريزية حياتية ولتأثيرات البيئة الطبيعبة وللتسراث النسلى وللوسط الثقافي والاجتمساعي فان اكتسابه للعقل يجعسله يتحسكم في هاته التأثيرات وتتقرر مسؤوليته نتيجة للكة الاختيار « وهديناه النجدين» «فمن شاء فليؤمسن ومن شساء فليكسفس » ( الكهف ... 20 ) لكن مصير الانسيان ونجاته تحتاج الى الهداية الالهية الستى توجهه وتقوده عي طريق الحق والحير تلك القواعد المختلفة تصور مجمسلا مبسطا وملخصا للعقيدة الاسلاميسة رهي بمثابة حبكة نسيج تحاك عليهسا اعمال الانسان وتسجل

# 3 ما هو المضمون العملي للاخلاق في الاسلام ؟

ليس هى نيتنا أن نأتى بعرض مفصل للاحلاق فى الاسلام وأنما نود أن نوضحه ببعص الامثلة المعبرة عن ذلك .

1) ان الايمان كما حددنا مبادئه هو الساس الاخلاق ودافعها ومبررها « انعا الاعمال بالنيات » (حديث شريف ) واما الذين يسعون من دون أن يكسون واما الذين يسعون من دون أن يكسون « اللايمان دافعا لسلوكهم فلا قيمة لاعمالهم « الدين ينفقون أموالهم رئاء النساس ولا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر » (الناس – 38) « فاولئك اعمالهم كسسراب » ( النور – 39 ) أو كما جاء في أيسة اخرى : « مثل ما ينفقون في هذه الحياة الدنيا كمثل ريح فيها حس أصابت حرث قوم ظلموا أنفسهم فاهلكتمه » قاملكتما ( آل عمران – 117 ) .

2) ان الفضائل التي سميناها اساسية توجد على مستوى الضمير والدافسع النفسي ونذكر منها « المرحمة » الستى معناها الحب والسخاء والرحمة والاحترام للكائنات وللاشياء ومنها « الصبر » الذي هو تحمل المساق والشجاعة في مكافحة الشر « تجسده عند المؤمنيس الصابريس في الباساء وحين الباس» ومنها «الصدق» الذي يعبر عما هو حق وعدل ويقتضي الاخسلاص والاستقامسة والشرف والكرامة وبالطبع فان هاته الفضائل والبغضاء والجبن والكبر والكذب والكذب والكذب والكذب والكذب

(3) اما الفضائل العقلية فهي تشتمل من ناحية اولى عن العقل الذى نستطيع بمزيته التمييز بين الخير والشر وتفهم احوال العالم وتسخيرها للاهداف الحياتية ، ومن جهة اخري عن العلمم

الدى يكتسب بالتجربة والدراسة والبحث ان العقل والعلم يسمحسان للانسان ان يسيطسر على الطبيعة ويستخرج ثرواتها الكامنة والبسارزة كما يسمح لمه باكتشاف القوانين التى تسير الكون وبمشاهدة الآيات العظيمة التى تظهر في خلق الله الله المناهدة الآيات العظيمة

4) ان العمل الفاضل يهدف الى الكمال الذى يحققه الاسلام هى حياه الانسان والمجتمع وهذا الكملل ليس معناه التخلى عن الدنيا بل بالعكس هو التمتع بالحياة فى معناها الكامل الذى يجمع بين ابعاد الحياة الحيوانية والاجتماعية والجمالية والفكرية والروحية وهنا سنعرض بعض المظاهر الاساسية فى مكارم الاخلاق :

- أما على المستوى البشرى الادنى فالاخلاق تتمثل فى « القوام » حيث أن البحث عن السعادة الدنيوية هـو مـن المطامح الطبيعيـة والمعقولـة الا أن الإنسان متعرض الى دواعى متناقضة تتـراوح ما بيـن الغريزة الحيوانيـة وتطلعات الفكر • والحكمة اذا تقـوم على التوازن الذي يعنى فى نفس الوقت على التوازن الذي يعنى فى نفس الوقت بقاء حياتى وارتقاء نفسى • وهكـذا فانها على مستوى الاقتصاد الفـردى فانها على مستوى الاقتصاد الفـردى تستقيم بعيدة عن البخـل والاسـراف « والذين اذا انفقوا لم يسرفوا ولـم يقتـروا وكـان بيـن ذلك قواما » يقتـروا وكـان بيـن ذلك قواما »

وبالعكس فان هاته الفضائل لا تقبل ما هو من شانه أن يضر بصحة الانسان

الجسمية والعقلية والاجتماعية « قسل انما حرم ربى الفواحش ما ظهر منها وما بطن » ( الاعراف - 33 ) ·

واما على المستوى البشرى المتوسط فنرى الانسان يتعلق بقيم جمالية ترقية وشرفية تتجاوز حاجياته الحيوانيية وهو وزينة وتفاخر بينكم وتكاثر في الاموال والاولاد» (الحديد - 20) وكذلك «زين والقناطير المقنطرة من النساء والبنين والفناطير المقنطرة من الذهب والفضة والخيل المسومة والانعام والحرث » والخيل المسومة والانعام والحرث » الرازع الحكيم الذي يهدىء الشهوات ويحولها نحر قيم أفضل واحصين ويحولها نحر قيم أفضل واحصين المثاب » (أل عمران - 14) .

ما على المستوى الفكرى الاعلى فان الانسان يبحث عن الملذات الجمالية والادبية والفكرية الا أن استجابت المواهب الفنون والعلوم تخضع لرقابة الحكمة والخلق السامى لان سوء الفهم يؤدى الى الفسوق والفساد نا التمتع بالجماليات وبالنعم الستى سخرها الله لعباده ليست محظورة ولا ممنوعة « قل من حرم زينة اللسه التى اخرج لعباده والطيبات من الرزق» ( الاعراف مـ 526 ) بل بالعكس والله يقول « انا زينا السماء الدنيا بزينة الكواكب » ( الصافات مـ 6 ) بل جعل الارض مرحبة بالحياة ومزينة بما فيها الارض مرحبة بالحياة ومزينة بما فيها

فقجر ماءها وشق انهارها ورهع حبالها وملا بحارها و أأنقم أشد خلقا أم السماء بناها رفع سمكها فسواها وأغطش ليلها واخرج ضحاها والارض بعد ذلك بحاها أخرج منها ماءها ومرعاها والجبال أرساها مقاعا لكم ولانعامكم، (النازعات - 27 - (3) ولكن ليس للاسسان ار يعتر بمفاتن الدنيا لامها امتحان يحب أن يخرج منه منتصرا ومفضلا «انا جعلنا ما على الارض زينة لها لنبلوهم ايهم أحسن عملا» ( الكهف \_ 7 ) كسسا ال التعمق والتوسع عى معرهة المخلوقات والكون من شانهما أن يريدا للايمان أبعادا أسمى ليس هناك علم مسن العلوم الطبيعية والكونية الاوهو مامور به سينواء كان في الكنونيات أو في الطبيعيات أو في التشريع أو حتى في علم الجنين وتطور الكاتنات ، المسم ينظروا في ملكوت السموات والارض » ( الاعراف ــ 185 ) ٠

" أفلا ينظرون الى الابل كيف خلقت والى السماء كيف رفعت والى الجبال كيف نصبت والى الارض كيف سطحت ( الغاشية \_ 17 \_ 20 ) .

« قل سيروا في الارض فانظروا كيف بدأ الخلق » ( العنكبوت - 20 ) .

« فلينظر الانسان مم طلق » ( الطارق - 5 ) .

الا أن على الانسان أن يحترز من المغامرة فيما وراء المعقول أذا لم يكن لديه أساس علمى موضوعى أو حقيقة

سربه مان « من الناس من يجادل في الله بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير» ليس من المعقول اذا أن يوقع الانسان بنفسه في مخاطر الظن « وان الظلسن لا يغنى من الحق شيئا » (يونس ـــ 56) ولا تؤدى به النظريات الخاطئة الا الى الهلاك « ولا تقف ما ليس لك به علم ان السمع والبصر والغؤاد كل أولئك كان عنه مسؤولا » ( الاسراء ــ 36 ) .

- أما على المستوى الاجتماعي فأهم ما تشمله الاخلاق يتمثل في العدالة وحتى على المستوى الجمادي نجد أن الاهداف ترجع الى ضمان السعسادة والسلامة الفردية · فاذا كان المجتمسع يطالب الفرد بالمشاركة في تحقيــــق السعادة والامن والسلام لغيره مسسن الافراد فانها تعطيه من الوسائل ومسن ثقافة ومن امن اكثر مما تاخذه منه ٠ وهاته الاخلاق الاجتماعية التى تربط الناس بعضهم ببعض تظهر على كسل مستويات العلاقات الطبيعية والاقتصادية والثقافية والروحية بينما تبقى خاضعة لمامورية التضامن والعدالسة • الا أن التنافس بين الناس سواء ساده طابع السلام أو طابع العنف فانه مرتبط بالغريزة البشرية التي من أخطارها أن يتغلب الاقوياء على الضعفاء فيحرمون لهذا كانت الاخلاق بحيث ما هي تكسب السلطة القانونية وعليها تتركز المعاملات الاجتماعية تعلن بأن كل الناس لهـــم حق في الحياة والكرامة وانهم كلهـــم سواسية عند الله وامام عدالته وامام رحمته ٠

كما انها تؤكد في الميدان الاقتصادي طابع الاستخلاف في الملكية وذلك مين جهة أن الله وحده « لله ملك السموات والارض » ( الحديد - 2 ) « وأن ليس للانسان الا ما سعى» ( النجم ـ 38 ) · والامسار هنو « أمنوا بالليه ورسوله وانفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه » (الحديد - 7) واذا كانت الملكية الخاصة الفردية أو العائلية محمية ومضمونة لانها ثمرة الجهد والعمل فانها مسسن ناحية أخرى تخضع للمراقبة الخلقية والقانونية التي لا تتعدى الى استغلال وظلم الناس بل تعم فوائدها على الناس ولا سيما على الضعفاء منهم • ثم اذا أنفق الانسان مما جعله الله مستخلفا فيه فانه لم يقم بذلك بأداء صدقسسة اختیاریة « وانما هو یؤدی واجبا هـو مطالب فيه » · « وفي اموالهم حسق للسائل والمحروم » ( الذاريات ) أما الصدقة فتختلف عن الزكاة بطابعها الاختياري كما تختلف عن الانفاق في سبيل الله الذي هو مطلوب بالحاح ولكن بدون تحديد قانونى • وبالعكس فان الاخلاق تستنكر التكديس الغيسر المثمر والاحتكار للاموال « والسدين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله فبشرهم بعداب أليسم » ( التوبة \_ 24 ) وذالسك ليس فقط لان الافراط في كسب الاموال يؤدى الى الكبرياء والاضطهاد « ان الانسسان ليطغى أن رآه استغنى » ولكن كذلك لانه من عوامل التزمت التفضيلي

السيط على المجتمع « وكذلك ما أرسلنا من قبلك في قرية من نذير الا قال مترفوها انا وجدنا أباءنا على أمة وانسا عسلي آثارهسم مقتدون " ( الزخرف - 21 ) • ذلك الاهتمام بالعدالة الاجتماعية والانسجام نجده كذلك على مستوى الاخلاق الجنسية ( الزوجية ) المبنية على أهمية وخطوره الميثاق الذى يجمع بين الروجين وعلى المساواة بينهما أمام القانون « ولهسن مثل الذي عليهن بالمعروف " وعـــلى المودة « وجعل بينكم مودة ورحمـة » وعلى الاحترام والتضامن « هن لباس اكم وأندم لباس لهن » وعلى التقسييم المادل للمسؤوليات في التربية والانعاق وواقعية هاته الاخلاق جعلتها تسمسح « بغير رضا » اذا صـــ التعبير ، ولا لمغرض الالضمان التلاؤم والاستقرار الاجتماعى بتعديد الزوجات « وان خفتم الا تقسطوا في اليتامي فانكحوا ما طاب لكم من النساء ٠٠٠» النساء 2 او بالطلاق اذا نفذت وسائل الصليح والمراجعة • وبالعكس فأن الاسلاممش الديانات الموحدة التي سبقته يحسسرم تحريما قاطعا كل علاقة جنسية تخرج عن نطاق الزوجية الشرعية .

ان العدالة الاجتماعية تزداد تماسكا بالرابطة الروحية التى تكون الاخوة داخل الامة بمافيها من التضامن المادى والمعنوى ومن الاحترام الشامل والمطلق لتطبيق العدالة للجميع وهاته العدالة تشمن الامن والممتلكات والشرف والكرامة

الانسانية لكن فرد ، كما تشمل التعاون المادى والمعنوى المباشسير أو المنطسم والخدمات الاحتماعية والثقافية ،

أما في مستواها الاعلى فتتمثر الاحلاق الاحتماعية في تعليع وبحقيسة وحماية الرسالة الروحية والاسلمية التي الاسلامية تعيش في البيئة الروحية التي تعيش في البيئة ونكسس في المسار في الشعار الدينة ونكسس في الرسارة فيها والمتابة فيها

- واخيسرا عملي المستوى الكوني تتجاور الاخلاق دائره الاسيان والاسة الاسلامية لتسم كن المحلوقات اما عى الميدان السدري فاستود روح المساواة المطلئة عند الله فلا الحسس ولا اللون ولا المرتبة الاجتماعيسة ولا التسروه كفيلون بان يعطوا لايكان كرامسة او حقوما يتمير بها عن الأحدين أذ لا يمير بين الناس الا درجة الالتزام بالايمان . والمهم في ذلك ليس التظاهر في الشعائر اذ " ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب ، ولكن البر من امن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبينين » ( الآيه ) ان الفصيلة هي تقوى القلوب وعى العمل الصالح ومحافة الله وفى هاته الفضيلة الحلقية يتفاصس الناس درجة عند الله « يا أيها الناس انا خلقناكم من ذكر وانثى وجعلناكسم شعويا وقيائل لتعارفواان اكرمكم عند الله اتقاكم أن اللبه عليهم خبيسر، ( الحجرات - ١٦ ) ثم تمتد الفضيلة الي

الاحترام وتقديس الحياة سسواء في العلاقات البشرية « ولا تقدلسوا النفس التي حرم الله الا بالحق » (الانعام 151) او على مسترى الكائنات « وما من دابة في الارض ولا طائر يطير بجناحيه الا أمم أمنالكم • • • (الانعام ـ 38) •

واذا كان العنف والقتسال والبأس لا ينفصلون عن حياة الانسانية فعلى الانسان أن يواجهها لا كمحنة وابتلاء فحسب « والصسابرين في الباسساء وحين البأس » ولكن كذلك كمكروه يجب محاربته والتحرر منسه والصبر عليه اذا لزم ذلك ·

# 5 ـ الاسس النظامية التي تتحقق الاخلاق تحت ظلها :

لم تكن النظم الخاصة بالمجتمع الاسلامي محددة شرعيا في تركيبها واجهزتها الا أن رسالتها ووظائفها معرفة بوضوح والاطار الشرعي لهاته النظم على ثلاث مستويات : المصادر الاساسية العقيدية ما الوظيفة والامتيازات ماسس النظام والتسيير و

# I) ما هي المصادر العفيدية السستى تعتمد عليها الانظمة ؟

« قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « تركت فيكم ما لو اتبعتموه لن تضلوا من بعدى أبدا كتاب الله وسنتى» \_\_ كتاب الله من المنبع الاول والمرجع الاساسى الذى يحمل رسالة الايمان وروح القانون • انه كلام الله المسنى يهدى للقيم الخلقية والدينية • اما

السيرة النبوية فهي تنظم وتطبق عمليا مقتضيات الايمان وحدود الشريعة ولهذا جمع في الامر طاعة الله وطاعة الرسول: « وأطبعوا الله وأطبعوا الرسول: « وأطبعوا الله وأطبعوا الرسول قدوه وما نهاكم الرسول فحذوه وما نهاكم عنه فانتهاوا » ( الحشر – 7 ) ما ما يميز هذين العنصرين فهو أن الرسول ما يميز هذين العنصرين فهو أن الرسول الم يكن الا المسلم الاول والمثل الاول « وأمرت لان أكون أول المسلمين » « وأمرت لان أكون أول المسلمين » ( الزمر – 12 ) كما أنه المبلغ المسؤول « يا أيها الرسول بلغ ما أنزل اليك من ربك وان لم تفعل فما بلغت رسالاته والله يعصمك عن الناس ان اللها والله يعصمك عن الناس ان اللها والله يعصمك عن الناس ان اللها والله يعصمك عن النائدة ( ) .

وهذاك مصدر ثالست مفتسوح في الزمان والمكان وهو الاجتهاد الفردي أو الجماعي الذي يواجه بهالمؤمنسون المشاكل التي تطرح عليهم مع التمسك بمبادى الشرع · ومسؤولية الامة في وفائها لرسالمة الايمان واحترامهما للمبادىء الخلقية ، تفرض وجود نظام جماعى مكلف بالقيام على هذه المبادىء « ولتكن منكم امة يدعون الى الخيسر ويأمرون بالمعروف وينهون عن المتكسسر وأولئك هم المفلحون » ( آل عمران ( 104) ويمكن لنا أن نتصور هاته المنطمة التي تمش الضمير الدينى والمسؤولية الخلقية للمجتمع والتي تلعب في نفس الوقست دورا استشاريا وتشريعيا وربما زاجرا للمخالفات ، وتكون سلطتها التي تعتمد على مبدا احترام الاخلاق الاساسيسة تهيمن على سائر الامة بما فيها الانظمة

الحكومية · وذلك يعنى أن السلطية الحاكمة تخضع للمبادىء الخلقيية المفروضة ·

1

# أما على المستوى المركزى فتوجه النظم الحكومية :

انه من الحكمة السامية عدم تجميد بطام الجهاز التنفيذي للسلطة الحكومية أما الدولة التي أسسها الرسول صلى الله عليه وسلم بالمدينة فهي مثل وحيد مى بوعه لانه مرتبط مباشره بالوحى ، ولترسيخ العقيدة عي الناس ولتشبيد المجتمع الاسلامي في ظروف تاريحية غير عادية • وأما السلطة الشبه المطلقة التي سنتها العائلات الملوكية من بعسد وقد كانب لا محالة انحراف حطير عسس معاهيم العقيدة ولكن لا ننسى من جهة اخرى أن الحكومات في تاريخ الاسلام حتى يومنا هذا كانت تحكم باسسم الشريعة الاسلامية سواء ابتعدت عنها أو افتربت منها ٠ ومهما يكن بمودج الدولة الآسلاميه فأنها تخصع لمبدنيس اساسيين : المبدأ الاون هو أن تحكسم بما أمر اللبه وأن يلتزم أولو الامسر بتطبيق الاخلاق والشريعة الاسلاميسة وبالدفاع عنها وحماية الاراضى ومصالح الامة الاسلامية • ويقدر ما يتمسكوا بما أمر الله فان لهم أن يطاعوا كما تنص عليه الآية الكريمة : « يا أيها الذين امنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسسول وأولى الامر منكم » ( النساء \_ 59 ) وبالطبع فأن عليهم أن لا يحيدوا عن أمر الله « ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولنك هم

الكافرون » ( المائدة ـ 44 ) كما انسه

« لا طاعــة لمخلــوق مى معصيــة الخاق » (حديث) ·

المبدأ الثانى هو انه على الحاكم ال يقتصى مبدأ الشورى ، وأمرهم شورى بينهم » ( الشورى - ﴿ ) ، فاعف عنهم واستغفر لمهم وساورهم فى الامر فساذا عزمت فتوكل على الله ان السله يحسب للتوكلين ( ال عمرال - (١٥٠ ) ، امساكيفية تطبيق مبدأ المتبورى الذي يعارض كيفية تطبيق مبدأ المتبوري الذي والامر ههر موصوى دراسة احتهادية من حسن موصوى دراسة احتهادية من حسن المعكريس والمسؤوليس الاسلامييس الحددوا اطسارها حسد الطسروف المحددوا العكرية الراهية ،

# الاخلاق والنظم الاسلامیه علی ساحة القاریخ :

لم يكل من شأن الرسالة الاسلامية ان تجعن من الحياة الدنيا حسبة مي الاردس ، لا أن تجعل من كل السياس أولياء الله و ودلك لان الجنة دخلها في الدار الاحرة « وان الدار الأخرة الهي الحيسوان لو كانوا يعلمون » (العنكبوت ــ 64) وما الولاء الا الاجتهاد في الفصيلة والتقوى التي تقرب مسن الله « ان أولياؤه الا المتقسون ولكن أكثرهم لا يعلمون ، ( الانفال ــ 34 ) أما الحياة الانيا فهي امتحان ينعرص أما الحياة الانيا فهي امتحان ينعرص فيه الاسان لدواعي متناقصة للحيسر وللشر ما بين الحيوانية التي يحملها مي طبيعه والروحانية التي تحرره .

وفى هذا الامتحان وهى هذا التناهس الخطير من اجن النجاه ليس للاهراد والجماعات أن يحتقوا نفس النحاح .

فمنهم من يسعى ونور الله بين يديسه ومنهم من « ختم الله على قلوبهم وعلى سفعهم وعلى ابصارهـم غشماوة » ( البقرة - 7 ) وبين هؤلاء وهـــــؤلاء درجات في الكمان والضلان ١ الا أننا حين نتكلم عن حضارة الاسلام مسسن الوجهة التاريخية نذكر أن هنالسك انتصارات وهزائم وانحطاطا ونهضة وبالرغم من ازدهار تمدنى امتد عدة قرون واتسع على قارات العالم وشمن مئات الملايين من البشر فالتطور التاريخي للعالم الاسلامي لم يكن متساويا واذا حاولنا أن نتحكم فيه نجد أمامنا نوعين من المسائل : المسألة الأولى ذات طابع فلسفى وهي : هل كان مـــن المفروض على الامة الاسلامية أن تحول البشرية الى مجتمع مثالى مؤمن وعادن وموحد ومزدهر ومتكافىء ألمن عير شك أنه من حقها أن تحافظ على فضيلتها أحسن مما كان وأن لا تبتعد عما وصفها الله به فى قوله « كنتم خير أمة أخرجت للناس تامرون بالمعروف وتنهون عسن المنكر وتؤمنون بالله» (آن عمران 110) . لكن الكمان البشرى ليس من طابـــع الحياة « ولو شاء الله لجعاكم أمة واحدة ولكن ليبلوكم فيما أتاكم» (المائدة 48) ·

المسألة الثانية تتعلق بجدلية التاريخ فاذا كانت حوادث الزمان خاضعـــة لشيئة الله حيث « أن الارض لله يورثها من يشاء من عباده » ( الاعراف 128 ) ثنيئة الله تقتضى التصرف الواعى

والمسؤولية الفعالة للانسان « ان اللسه لا يغير ما يقوم حتى يغيروا ما بانفسهم» ( الرعد ـ II ) · وحسب هـذا المنطق يقون : « ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر ان الارض يرثها عبادي الصالحون» ( الانبياء ـ 105 ) أما فيما يخص التفهم الموضوعي للعوامــل التي تؤثر في مصير الامم فهي أكثر تعقدا مما هـسو في سلوك الافراد كما انه ليس من السهل أن نحدد دور الاقتصاد والبيئة الطبيعية بل وحتى مفعول الغريزة والشهــوة والصدفة والارادة والاغلاط ·

ان الموضوعية في الحكسم عسلى التاريخ تنفلت من قبضة الادراك والمعرفة على المستوى الانسانى • لقد حاوں ابن خلدون ومن بعده کارن مارکس تحليل بعض العوامل التي تسيطر على تاريخ المجتمعات ولسكن في جدليسسة التاريخ ما هو حقيقة علمية وما هسو تهافت عشوى ولهذا ليس من أدعائنا أن نجعل من فلسفة التاريخ علمــا موضوعيك بن نكتفى بعصرض بعض العوامل السلبية التى كدرت تاريسخ العالم الاسلامى وهي ترجع غالبا الى التفاوت الذى طسرأ بين مبسادىء الاخلاق والثنريعة الاسلاسية وبين تطبيقها وواقع الحياة ٠ ما هي هاته العوامسل ؟

تصدع الوحدة العقيدية فى مفهوم
 الايمان أدى الى اختسيسارات فرديسسة

واجتماعية اعدمت التوازن فهي تسارة تميل نحو تصسوف انعسزالى رافض لحقائق الحياة وتارة نحو اقتصاديسة مستحوذة على الحياة ونافية للقيسم الخلقية والروحية .

2) التباعد الذي وقع بين تحمل مستسلم رسالة الايمان وبين التفهسم العقلاني للعالم أدى الى تحجر الفكر الديني في قالب الترمت الفقهي عوض أن يتفتح لأفساق العلسوم الطبيعيسة والانسانية •

(3) التناقض بين دوافع الشهوات المادية ودواعى الامتناع الروحى كثيرا ما يؤدى على مستوى الافراد الى تغلب الغريزة التى تدعو للشهوات ولحب السلطة وعلى مستوى الاجتماعى الى تلاعب المتناقضات بين مصالح الجماعات والطبقات والاسر المالكة والمسدول الحاكمة .

4) كثيرا ما يقع تباعد بين معتقدات الجماهير المؤمنة والمتمسكة بالشعائسر الدينية وبين المفاهيم التي تحملها رجالات السياسة الذين لا يعبؤون بحماية الدين واحترام مبادىء الديمقراطيسة وتطبيق العدالة الاجتماعية ٠

5) اذا كان المسلمون قد بادروا فى بادىء الامر بالاقتباس المتفتح والمثمر من الافكار والفلسفسات القديمة او الاجنبية من دون أن تنقص من عقيدتهم أو تلفتهم عن الثقافة الاسلامية فانهم في العصور الاخيرة لم يتحكموا في

تأثير الافكار المختلفة التي تحملها المدنية الغربية ·

6) النزاعات السياسية العقائدية حعلت الوحدة العصوية للعالم الاسلامي تتشتت من دون أن تخفف من حطرالتفتت السياسي بروابط التصامر والتعاون بين الدول وازدادت تلك النزاعات حدة بسبب الهيمنة الاستعمارية وبروز النزاعات القديمة الفومية وتنافس الدول العظمي .

7) كان من شان الاعتداءات الخارجية منذ بداية انتشار الاسلام حتى عصر التوسع الاستعمارى الحديث بعا في ذلك من حروب صليبية وغسارات استعمارية أن تعرقل القوة السياسية والاقتصادية والروحية والثقافية في العالم الاسلامي .

8) كان فى استمرار او فى بروز عوائد وعقائد وافكار جاهلية او اجنهبسة خارجة عن المفاهيم الاسلامية عامسل جهل وشعوذة وركود مخالفة للفكسسر العقل ٠

و) هنالك عوامل اخرى اقل عمومية تدخلت فى تسلسل الاحداث العاريخية كخصائص الاقتصاد وطبائع البلسدان والاحوال الاجتماعية وحتى التطورات الوبائية التى كانت سببا فى هسسلاك البشر وتخلف العمران وركود المدنية .

لم تشمل هاته القائمة كل ما يمكن ان يقال في هذا الشان واذا كان هـــــذا العرض متشائما نوعا ما فلا يمنعنا من

الحكم بأن الشعوب الاسلامية بقيست مرتبطة بالقيم الاسلامية لا في العهد الزاهر للمدنية الاسلامية فحسب، ولكن حتى في المحن المؤلمة التي مرت عليها ٠ لهذا فان أتخطر عهد يهدد وجود الامة الاسلامية وقيمها ووحدتها العقيدية ليس عهد الاغسارات الوثنيسة ولا الاعتداءات الصليبية ولا الفتن الداخلية ولاحتى الغزوات الاستعمارية حيسث استطاعت في آخر الامر أن تردها أو تنتصر عليها وانما هو في هذا النصف الاخير من القرن العشرين • ذلـــك التحدى المتعدد الاشكال الذي يقوم به العالم العصرى: تصدى استراتيجي يجعل من العالم الاسلامي عالما ثالثا تتنازع فيه الدول الكبرى للسيطسرة السياسية والاقتصادية والعقائدية تحدى تكنولوجى حيث أن الغلبة القاهرة للغرب تواصل ضغطها وسيطرتها على عالم متخلف كسدت فيه مرافق الاقتصاد والعلم والثقافة منذ قرون عدة • ثم من الناحية الفكرية تحدى فلسفى حيث أن العقائسد الالحاديسة والمساديسة تتسرب في ضمائر المسلمين ولا سيما في النخبة السياسية والفكرية • واخيرا تحدى اجتماعى حيث ان الامة الاسلامية تتخبط فى تناقضاتها التاريخية الناتجة عن التخلف والتي اظهرت فيها عقليات واختلافات طبقية لا تتماشى ومبادىء العدالة والاخوة ٠

### 6 ـ مفترق الطرق:

يعيش العالم الاسلامى اليوم على ملتقى مزدوج للطرق،حيث ان تطلبوره

الزمنى بين الماضى والمستقبل يلتسقى بالتطور المزدوج للعالم الغربى وفمن جهة يخرج العالم الاسلامي من عهد التخلف والاستعمار الطويل مع العسزم المنعقد لا لاحياء واثبات قيمه الخاصة فحسب ، وانما كذلك للانطلاق في عهد التكنولوجية الحديثة • وفي نفس الوقت يصطدم بالغرب المنقسم الى شطريسن متعاديين يهدد تنازعهما سلامة العالم وتواجد الامم وحتى حياة البشرية • وكلا المعسكرين يعتمد على فلسفات ماديسة تتجاهل القيم الروحية ولا يختلفان الا فى اختياراتها الاجتماعية الاقتصادية فالاول موجه نصو حريسة المبسادرة والآخر نحو اشتراكية وسائل الانتاج ٠ والعالم الاسلامي يتعسرض للضغسوط الصريحة أو المخفية لا على المستويات السياسية والاقتصادية والاستراتيجية فحسب ولكن حتى على مستوى العقيدة والفكر والسلوك الخلقى .

وهذا الضغط المختلف الاشكال يتمخض عن تيارات فكرية مختلف تتقارب أو تتصادم، فتثير التناقضات الداخلية في المجتمع الاسلامي، كما تزرع فيها نفس الاختلافات العقائدية الستي تتنافس في المجتمعات الغربية ومسان ضمن هاته التيارات التي لا يسهال تحديدها في محتواها وفي تطورها وفي تداخلها سنذكر:

تيار اسلامى فى اعماق الجماهير
 الغفيرة والذى مع ضعفه فى مياديسن
 الشعور والتعبير والتنظيم يشهد عسن

طموح شعبى يهدف لتحقيق الكسالات الاسلامية في الاخلاق والقوانين والنظم وفي الترقية الاجتماعية والاقتصاديسة العادلسة · ·

3 ـ تيار محافظ يدعى التمسك بالقيم الدينية ويعتمد على المظاهر أكثر مما يعتمد على المعانى. وهو فى الواقع يمتن تخالفا بين الطبقات أو الجماعسات الحاكمة والمسيطرة على الاقتصاد وفرقة من رجال الدين المبتعدين لا عن فهسم التطورات التي طرأت على الفكسر وعملى المعرفة فحسب ولكن حتى عن المحتوى العميق الخلقي والاجتماعي والفكرى في الاسلام •

4 - تيار فكرى وسياسى متشبسع بالمفاهيم الغربية العصرية ومقتنع بانه لا توجد حلول خارج المدنية الغربيسة والديمقراطية من النوع اللبيرالى ١٠ أما الدين فلا يكتسى فيه أهمية دولية بال يمكن أن يكون مسالة اختيارات فرديسة ربما يجوز احترامها ولكن لا يقبل الامتثال لها أو الاعتماد عليها ٠

آ - تيار يساري ينتمي من قريب ، من بعيد للماركسية ، له احتيار ان ازر اجتماعية ، بتسامح نوعا ما مع سه مصلفات العقائد الدينية ، وريدا سعم الى ادماج المعاهيم الاسلامية والاراك بصفة وقتية تتناسب سع طروف ماص نوجد لا محالة أشكان عديدة مر الدراعات العقائدية التي تفرق بينهم قرداد دسمع عداخلها في التحالفات السياسة السياسة الراهنة التي تصطاد السعوب هال في شبكة الاستراتحيات الدول ،

ان الارسة الخلقية في العادم ١٠٠٠ منظهر على مستوى النظم الحكود. حدة بمقتضى النراعات القومية العدم ١٠٠٠ الاقتصادية بعامل الاختلاعات الكديد؛ هي در عدة النظم الدولية الدي تشراوى ما بين الاحكسام الاقطاعيسة الى الجمهوريات اللانكيسة مرورا على الدكتاتورية العسكرية او المدنية و بما فيها من يميية او يسارية و

هل يمكن لنا أن نتنبا أو نتدارك بوضوح ما هي الخطوط الموجهة للتطور فينطلق في ضوءها العالم الاسلامي طبقا لتعهداته ولرسالته الروحية المتى تهدف الى افاق انسانية يسود فيهبالتقدم والعدل والحرية ، أنه ليس من كفاءتنا في أطار هذا البحث التمهيدي أن نتكهن بماذا يحدث في المستقبل ولا أن نرسم الطرق ولكننا نحاول أن نبرر

الاهداف الاساسية لاستراتجية عامة تحتاج الى استشارات وتقديرات على مسترى اوسع واكفا ·

### 7 \_ في سبيل استراتجية بحث وعمل:

اذا كنا نتكلم بصفتنا مسلمين ومؤمنين بالله وملتزمين بخدمة الاسلام فللمان هدفنا يكمن في تحقيق الفضائل الخلقية والروحية وهذا يفترض اهدافا عملية نذكر منها:

اولا : تكوين الانسان على مستوى الايمان أي في معرفة الله وحبه وعبادته والعمل بدينه والاقتفاء بسنة رسوله •

ثانيا: تحقيق الانسان في بعسده الحياتي الاجتماعي أي في حقه للحياة الكريمة وللامن وللصحسة البدنيسة وللسعادة النفسية ·

ثالثا : تحقيق الانسان في بعده الخلقي، بما في ذلك من محاسن نفسية وثقافية اساسية ومن فضائل سلوكية في المعامسلات الفردية والعائلية والاجتماعية ٠

رابعا: تحقيق الانسان في بعسده الاجتماعي المبنى على مفهوم الاخسلاق الاساسية التي تتمتسل في الاخسوة والمساواة والعدالة والتضامن في النظم التي تضمن احترام هاته الاخلاق وتطبيق القوانين التي تنبعث منها ٠

خامسا : تكوين الانسان في ابعساده الادبية والفكرية التي تعطى للحضارة الانسانية محتواها ومفاهيمها الفاضلة •

سادسا: تكوين الانسان على مستوى الامة التى تسودها علاقات الاخسوة الصادقة تلك التى صمدت أمام تحديات الزمان وأنواع العدوان وهي التى توجد بين المسلمين عبر الحدود واللغسسات والاجناس والحكومات •

سابعا: تحقيق الانسان في بعدد البشرى أي في علاقاته مع الشعروب والديانات الاخرى طبقا للمكانة المتى خصصها الله للامة الاسلامية « وكذلك جعلناكم أمة وسطا لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيدا » ( البقرة لـ 143 ) • هاته الآية الكريمة تعبر على رسالة الاسلام العالمية كعامل توازن بين الامم وسلام بين الشعروب وذلك يتضمن مسؤولية ايجابية للدفاع عن الحقيقة وعن العت وعن العدالة والحرية في العالم •

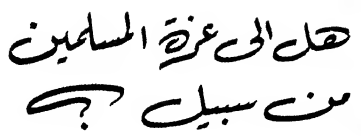
يبقى أن هاته الاهداف الخلقية تتطلب نظما مشروعة وملتزمة بحمايتها وتحقيقها الما النظام الحكومى فليس من الحكمة أن يتقيد بنموذج متجمد بل عليه أن يتطور حسب الاحسوال والزمان والاوضاع الاجتماعية الاقتصادية في كل بلاد ولكن اذا كانت الاوضاع الراهنة تجعل من الخيال واللامعقول أن نفكر عاجلا في حكومة الاوضاع مستعدة لفرضها ولاقكار ولا الاوضاع مستعدة لفرضها فيبقى الاوضاع مستعدة لفرضها ولا فيبقى الاتحاد هدفا نظاميا اساسيا طبقا للوصية الالهية : « واعتصموا بحبل الله جميها

ولا تفرقوا واذكروا نعمة الله عليكسم ال كنتم اعداء فالف بين قلويكم فاصبحتم بنعمته اخوانا ، (آل عمران سـ 103) · ولا يتمثل هذا الاتحاد في علاقسات التعاون والتضامن فحسب ولكن في الاجتهاد الجماعي لتحقيق الاهسداف الخلقية في العدالة الاجتماعية والرفاهية والتفدم والتآخي والسلام بين الامم ·

لا شك وان العقبات التي تقف دون تحقيق هاته الاهداف المثالية كثيرة ومعقدة، منها ما يكسن في تناقض الطبيعة الانسانية، ومنها ما هو متعلق بالتطور الداخلى الاجتماعي والسياسي والاقتصادى والثقافي في العالسم الاسلامي، ومنها ما يقع على مستسوى الروابسط التاريخية والاقتصاديسة والعقائدية والاستراتيجية مع السدول الكبيرة ومع شعوب العالم • وعسلى المفكرين المسلمين الاكثر الحلاعا ووعيا والتزاما مهما كان جنسهم أو بلدهـم أو لفتهم ان يتعارفوا وأن يسعسوا في البحث عن انجح طريق تقود الى مجابهة مشاكل الساعة التي تتخبط فيها ليست الشعوب الاسلامية فحسب بسل

كافة الانسانية ٠ لذلك لا يكفى بأن نعلن بوفائنا للاسلام ولا أن نؤنن بشموليته وعبقريته ٠ أن الجهاد الاكبر السذى هو جهاد في سبيل الاسلام وتزكية الانسان مسؤولية كل مؤمن ، وامتحان متواصل . والتوصل البه يقتضى ان نتعرف عملي الاسلام أحسس مما نحن عليه وأن نطلع على تطورات العالم المعاصر ، وتنمية المعارف والافكار أكثر مما هو حاصل . وأن نوضع الاهداف والمقامسد وأن نحدد بموضوعية أهم القضايا ، بعد تقييم الحواجز والموائق؛ وأن نضمهم الخطوط الهامة لاستراتبية عامسة ، للبحث والعمل على طول امتداد العالم الاسلامي ، وعلى اختلاف اوضاعه ٠ كثيرا ما كانت المساعي مبعثرة او مشلولة والافكار متنافرة او مشبوهة لكن الاضطرابات التي يشهدها العالم الاسلامى وردود الفعل التي يثيرها ، تعبر في مداها وفي ثباتها عن تلك القسسوة الفكرية التى ضاق عليها عالم يسوده الظلم والبخل والكنب،وتابي الاأن تتفجر بأنوارها لتضيء العالم بالحق والعدل والسلام •







الاستاذ محدالهادي الحسني

ها مدن نقف على عتبة القرن الخامس عشر للهجرة المباركة · فهل يبوح في الافق ما بسير الى أن هذا الجبل من المسلمين هو المعنى بقوله عز وجل : « وعسد الله الذين امنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الارض كما استخلف الذين من قبلهم ، وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنا ، يعبدوننى لا يشركون بي شينا ، ومن كفر بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون » ؟ النور الأيسسة 3 .

لقد طوى المسلمون من القرون أربعة عشر ، ذاقسوا خلالها الحلسو والمر ، وعرفوا اليسر والعسر ، وشاهدوا المد والجزر ، وتقلبوا بين العر والقهسر ، وعاشوا الهزيمة والنصر ، ومسهم الغنى والفقسسر ،

لقد اقام المسلمون خلال هذه القرون الخالية دولا كثيرة في المشرق والمغرب، في المشرق والمغرب، في المشمال والجنوب، وقد لموحسط ان هذه الدول كانت أقوى بنيادا، وأرسى قواعد، وامتن أوتادا، وارهب للاعداء ما حكمت با أمر الله، واستحسكست د لمعرب الرتغى، وادها كانت أوهن مل

بيت العنكبوت ما اتخذت الهها هواها ، واستبدلت الذى هو ادنى بالذى هــو خير ، واتبعت ما تتلو الشياطين ·

كما لوحظ على هذه الدول في أيام عزها وصولتها ، أن قوتها لم تكن \_ في الاغلب \_ مرتكزة على قوة عتاد ، أو كثرة عدة ، بقدر ما كانت تلك القصوة مستمدة من مبادىء الاسلام ، ومن تشبث الناس فيها \_ حكاما ومحكومين \_ بحبل الله ، ووقوفهم عند حدود ديده · وكم من مرة ظن المسلمون \_ عندما أعرضوا عن ذكر الله \_ أنهم أولو قوة ، وأولسو بأس شديد ، وأعجبتهم كثرتهم ، ولكنهم عند لقائهم بالعدو ولوه الادبار ، وأثاروا

فى وجهه الغبار ، وفضللوا على الاستشهاد الفرار ، والم يكل جبينهم الغار ، وكم من مرة كانوا للسلمون للغار ، وكم من مرة كانوا للسلمون للقد في العدد ، محروميل من الملد ، وطلل عارية ظهورهم من أي سند ، وطلل عدوهم أن لن ينجو منهم أحد ، فللذا بهم للسلمين لل يسحقونه سحقلا ، وينيقونه من الدره رهقا ،

وقد خاض المسلمون تحت لسواء الاسلام جهادا طويلا مضنيا ضد الدول الطاغية ، كالدولة الساسانية والدولة البيزنطية ، وتصدوا لهجمات ظالمسة ، طقدة كالهجمة الصليبيسة ، والهجمة المغولية ، والتكالب الاوروبي الذي ابتدا منذ القرن التاسسع للهجرة (الخامس عشر للميلاد) ، وما يسرال مستسرا ، متواصلا الى اليوم في عدة أشكال منها المغضوح المكشوف ، وهو اليسير ، ومنها المستور الملقوف ، وهو العسير ،

وقد حاول اعداء الاسلام ـ وما زالوا ـ ان يحطموه من الداحس ، بنشر مذاهب وافكار ضالة بين المسلمين ، فظهـ رت السبئية ، والمزدكية والبابكية ، وحركة القرامطة ، والبهائية والقادياذية، ويحاول الآن أعداء الاسلام بشتى الوسائل أن يحطموه باشاعة الداروينية، والفرويدية، والشيوعية ، والماسونية ، والافكـ الرأسمالية بين شباب المسلمين ، وقد الرأسمالية بين شباب المسلمين ، وقد تصدى لهؤلاء وأولئك علماء الاسـلام، فكشفوا الضلال ، وبينوا الزيف ، وفندوا الادعاءات ، وفضحوا المضللين ، وبقي

الأسلام نقيا ، صافيا ، وسيبقى رعسم كيد الكائدين ، وضلان الضالين المضلين الم يعد رب العرة بحفظ هذا الدين عندما قال ، انا نحن نزلنا الذكر وانا لسد لحافظون ، الحجر ، الآية (١٠ السم يحبرنا بأنه لا يمكث في الارض الا الباهم المعيد بقوله ، كذلك يضرب الله المدق والباطل فاما الزيد فيذهب جفاء وامسا ما ينفع الناس فيمكث في الارض ٠٠٠، ، الرعد الآية ١٩٠٠

وقد عرف المسلمون خلال الاربعية ، عشر قرنا الماضية امراضا فتاكية ، وأدواءا قتالة ، وعللا مهلكة ، كانسوا هم السبب فيها ، اذ أن الله حلت قدرته لا يظلم مثقال حبة في الارص ولا في السماء ، وقد فعلت فيهم هذه الامراص و وما رالت \_ فعللا سيئا ، ولطعت \_ وما زالت \_ صفحات عديدة مسر تاريخهم ، ومنها

المذهبية التي فرقت الجمع، وشتت الصف ، واهدرت الطاقة ، واضعفت القوة ، وهدت البنيان ، وصار الاسلام لقوة ، فده المذهبية له اسلامات ، والديسن أديانا ، والاخساد المداءا ، واصبحنا البوم نفرا الذا ، الاحسام عن الاسلام السني ، وال لام السيمي، والاسلام الحارجي ، وهي كل اسلام من هذه الاسلامات شيع وهرق يحسار فيها العقل ،

التسلطية في الحكم فقد ابتلي المسلمون ـ قديما وحديثا ـ بكثير من الحكام ، علوا في الارض وعمائسما

فيها فسادا ، ونسيدوا أسر اللسه « ٠٠ وشاورهم في الامر ٠٠ » آل عمران الآية 159 و « أمرهم شوري بيتهم ٠٠ » الشورى • الآية 35 • أعرضوا عن كسس ذلك ، وراحوا يفرضون على المسلميسن \_ بالترهيب \_ أحكاما ما أنزل الله بها من سلطان ، واخذتهم العرزة بالاثم ، ودعاهم الشيطان فاستجسابوا له . وان منهم لفريقا اسجدوا لهم عباد الله ، وان منهم لمن يطالبون الناس بطاعتهم وهسم يعصون الله ، وأن منهم لن يشهدون الله على ما في قلوبهم وهم الد الخصيام ، وافتك بالاسلام من أعداء الاسلام ، وأن منهم لمن يحلون ما حرم الله ويحرمسون ما أحل الله ، وأن منهم ٠٠ وأن منهم ٠٠

التبذير: وكسم أضساع المسلسمون ـ وما زالوا ـ حكاما ومحكومين مـــن أموال ، كاذت كافية لاخراجهم مما هم فيه من سوء الاحوال ، لمو أنفقست في ميادين الخير ومواطن الحلال ، فمنهم من أضاعها في بناء قصور ، ومنهسم من بدرها في تزيين وزخرفسة قبور : ومنهم من صبها في بطنه في شكسس خمور ومنهم من أحرقها كالبخور في محلات الفجور . ومنهم من صرفها في مهرجانات الفولكلور ، واصفا اياها بالعلميسة ِ الثقافية ، رغم « الغايطة والطنبور» ، منهم من تكسرم بها على جسواسيس اصفا اياهم بالخبراء الاصدقاء ، منهم من كدستها في بنوك الاعسداء ، ب، ليفرغ فيه ما يخرج من الامعاء ٠ لو قدروها حق قدرها ؟

لا شك أن المسلمين في غالبيتهم ، أدركتهم صحوة في أواخر هذا القب المنصرم ، وزالت عن اعينهم غشاوات وانجلت عن عقولهم ضلالات ، بعد 1 كانوا عمى الابصار والبصائر ، فارغم الافئدة ، موبوئي السرائر ، وقسيد جاءت هذه الصحوة ، نتيجة أعمال تلك الصفوة ، من العلماء المجاهدين ذوى النخوة ، في شتى أصقاع العالــــم الاسلامي ، كجمال الدين الافغـــاني . ومحمد عبده ، ومحمد اقبال ، وابسن بادیس ، والابسراهیمی ، وبسن نسبی ، والمودودي ٠٠ وغيرهم كثير ٠

ورغم ذلك فما زال المسلمون بعيدين عن الصورة الحقيقية التي يتحتم عليهم أن يكونوها امتثالا لامر الله ، فهــــم متفرقون شيعسا واحسزابا ، فقسراء ، ضعفاء ، جهلاء في حياتهم وسلوكهم ، جاهلین مقدراتهم وامکانیاتهم وان مثلهم كمثل العيس تمسوت ضسعاً في البيداء • وفوق ظهورها الماء ، وانهم ليعزفون الدواء ، ولكنهم يفضيلون الـــاء -

ان المسلمين يملكون كل اسبـــاب العزة ، وكن شروط المنعة ، وكل وسائل السؤدد ، وانهم لفي استطاعتهم ان يكونوا القوة الخيرة ، والقيادة الهادية في هذا العالم الذي يقترب من هاويسة ما لها من قرار ، لسيطرة قوى الشر ، وتحكم الطغيان • فما هي هذه الاسباب ان منهم من صنع بها مرحاضا من وهذه الشروط التي منحها الله للمسلمين

أولا: الطاقة الروحية المحركة التي متوفر عليها الاسلام ، وانها لطاقسة ربانیة جبارة ، قادرة علی تجمیــــع وتحريك كل المسلمين في طريق واحدة، نحو هدف واحد ، هـو الاصـــلاح في الارض ، واعمارها ، بما يفيد الناس دنبا وآخرة · ولا بديل لهذه الطاقة ، وان ظن قصيرو النظر أن هناك طاقة أخرى يمكن التعويل عليها • وحتى هذه الطاقة البديلة أن حركت ، فأنما تحرك لمسافة قصيرة ، ولا تحرك الا للفساد ، وان ظهر لعمى البصسائر ، ومزوري الحقائق أنها للصلاح • ولنا في تخبط المسلمين وتذبذبهم في شتى أقطارهم الدرهان الساطع ، والحجة الدامغة على فشل وعجز أية طاقة بديلة عن تحقيق المرغوب ، والترصول بهم التي المطلوب • وكن ما فعلته تلك الطاقة البديلة انها اسلمت الرقاب ، وسلبت الالبساب ، وجلبت \_ بدن الامن \_ الارهاب ، وأن مصير المسلمين اليوم - نتيحة هـــذه الطاقة البديلة \_ هو بأيدى قوى أجنبية .

ثانيا الكثرة العددية للمسلمين ، فهم يبلغون اليوم مليار نسمة أو يزيدون، وهم يشكلون بهذا العدد ربع سكان العالم ولو أن المسلمين مسلمون حقا وصدقا ، وطبقوا أمر الرسول الكريم : «انصر أخاك ظالما أو مظلوما أي العصر أقول : لو طبقوا ذلك ، لارهبوا العصر أقول : لو طبقوا ذلك ، لارهبوا وأرعبوا كل طماع فيهم ، متربص بهم ، متامر عليهم ، فقد قدر الخبراء

العسكريون أن أية أمة تستطيع أن تحدد عشر أبنائها ، وأن عشر المليار هسو « مائة مليون » • فما ظنكم بجيش تعداد مائة مليون مجاهد ، لا يتحرك لاستعمار . ولا يستنفر لاستعباد ، ألا يرهب هذا الجيش عدو الله ، ألا يقصم طهر كس معتد أثيم ، أي وربى

ثالثا: الموقع الجغرافي الموسط الذي يتحكم المسمون بعضله هي مداد ثلاث قارات، ويشرهون على ممرات مانية هي من هدد القارات كالمقاتر من حسم الانسان، ويراقبون - بفصله - حطوط المواصلات الدولية - بدرا، وبحدرا، وجوا - التي تربط شمان العالمام بحنوبه، وشرقه بعربه، ومع ذلمل فالمسلمون أجهن الناس بقيمة همدا الموقع، وازهدهم في استعلان همدا الوضع، بينما تتصارع من أحله كمن القوى في العالم صعيرها والكبيس وتبذل في سبيل دلك العالى والحقير،

رابعا: الثروة المادية الضخمة ، التى تحتويها ارصههم من معادن . ونباتات ، وطاقة ، فههم يملكون 13/ من الانتاح العالمي مست الارز ، و 10/ من القمح ، و 54/ من المطاط المطبيعي ، و 20/ من القطسن ، و 22/ من الفون السوداني ، و 11/ من الابقار ، و 25/ من الاغدام ، و 30/ من الماعز ، و 9/ من المثروة الغابية، و 10/ من من قصب السكر ، و 5/ من الحديد . و 10/ من المنجنير، و 5/ من القصدير،

و 12٪ من الرصاص ، و 45٪ من معدن الكروم ، و 35٪ من الفوسفات ، و 41٪ من الكروم ، و 75٪ من الاحتساطى مسن البتسروں ، و 70٪ من الاحتساطى العالمي من البتروں (1) · وان تكلسم العالم عن الطاقة الشمسية كبديل للبترون، فللمسلمين من هذه الطاقة نصيب الاسد، وهذا النصيب يكفى لاحراق العالم كله لا لتدفئته فقط ·

خامسا: المساحة الارضية الشاسعة، فالمسلمون يسيطرون على مساحة مسن الارض تبلغ 30،127،609 كيلو متر مربع، وهي مساحة كبيرة جدا ، متنوعسة المناخ والتربة ، مما يجعل التكامسس الاقتصادى بينهم أمرا ممكنا ، فيستغنون بذلك عن مد اليد ، واستجداء الغير .

ولاعد الى التساؤلات التى استفتحت به هذه الكلمة ، وهو ، هن الى عسىزة المسلمين من سبين ؟

لقد رأينا رأي العين ، ما يملك المسلمون في الوقت الحاضسر مسن امكانيات مادية هائلة ، وثروة بشرية عظيمة ، فما الذي يمنعهم من أن يكونوا اعزة ؟ وما الذي يسد أمامهم سبيل السيادة ؟ الواقع ، أن المسلمين طلبوا العزة ولم يسلكوا سبيلها ، وتمنوا المجد وابتعدوا عن طريقه ، لانه لا عزة ، ولا سيادة حقيقية الا بالعودة الصادقة الى ما صلح به أوائل المسلمين ، وهل صلح أمر الاسلاف الا بتمسكهم بالقرآن عقيدة ، وعبادات ، ومعاملات واخلاقا ؟ قد يظن ظان أنني أدعو الى دولسة

اسلامية واحدة ، تدير شؤونها حكومة واحدة ، ويتهمنى بالاغراق في الخيال، والجري وراء السراب • وأطمئن هذا الظان ، بأننى لا أدعو الى دولة اسلامية واحدة ، تسير أمورها حكومة واحدة ، ولكننى أدعو الى أمة اسلامية واحدة . تطبيفا لامره سبحانه وتعالى : « ان هذه امتكم أمة واحدة » الانبياء ، الآية gi · ومعنى ذلك أن يكون المسلمون يدا واحدة على من يكيد لهم ، ويعتدى على جسسزء منهم ، وما المانع؟ ان يتناصر غيرهـــم ـ من الشرق الى الغرب ـ على العدوان، ولا يتناصرون هم عسلى رد العدوان ا ايتصالف غيرهم عملي الظلم ، ولا يتحالفون هم على دفع الطلم ؟ أم ترى لا يجوز للمسلمين ما يجوز لغيرهم ؟!!

ان العزة لله فلنطلبها منه بسلسوك سبيله ، والعودة الى شريعته ، واقامة دينه ، والاعتصام بحبله ، ولن يخلفنا الوعد الذى وعد به ، والعهد السدى اعطاه للمؤمنين من عباده ، وعندئسن يحق لنا أن نساله النصر ، كما سأله المؤمنون ألصادقون من قبلنا : « متى نصر الله » ؟ وسيجيبنا جلت قدرتسه كما أجاب المؤمنين السابقين « قل عسى أن يكون قريبا » •

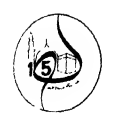
أما اذا أبينا الا الاستمرار في طريق الغي ، والعزوف عن سبين الرشد، ولم نقم القدران ، فلسنا على شيء ، وسنبقى مذبذبين ، نخوض مع الخائضين،

<sup>(</sup>I) د · صلاح الدين الشامى ، وزين الدين عبد المقصود · جغرافية العالـــم الاسلامى ، منشأة المعارف ، مصر ، 1974 ·

كثرتنا شيئا ، وعندئذ سنعص الانامس تسلط الاعداء علينا ، ولن تغني عنسا ولوموا انفسكم ، ابراميم ، الآبة 22 ،

ونلعب مع الملاعبين ، حتى يأتى الله وسعب على ما فرطنا في جنب الله، وينطبق بعوم يسبه مد . . . وسيسزداد علينا قول الله عز وجر ، فلا تلوموني،







## ا لِاسلام عامل رْئيسي لِإثبات الشخصية الجزائرية أمام محاولات الاندماج خلال الغرن التاسع عشر

د . مباري الجيلالجي

تتمثل في الاستيلاء على ثروات البلاد واستفلالها استفلالا محكما وبأخفض الاستثمارات فحسب ، بل رمت أيضا الى تحقيق سياسة واسعة النطاق تعتمد قبل كل شيء على استطانة عدد وافسر مسن الاوروبيين الا أن تطبيق هـذا المخطط نفسه ظل مرهونا بعامل آخر يضمن وحده ملائمة حدا (1) ٠ وللابد بقاء الهيمنة الفرنسية وسيطرة الحضارة الغربية ، وهذا العامل هــو القضاء على العقيدة وبالتالى الحضارة العربية الاسلامية •

> نسخصبنهم العسريقة ونظمرا الى همذه الظاهرة الني انتنبها المفاومات العسقه

ان أهداف الاحتلال الاستعماري لم والطويلة صد الغزو الاستعماري ، قان السلطان الحاكمة لمجنأت الى وسسائل حاصه ، غير مباشرة وذات طابع انسابي على وحه العموم وهمو كل ما حاء فيما سمي سياسة الاندماج خياصة في مستصف القرن الناسع عشر المتلادي وهي الهنرة الحاسمة حيث أن الظروف كانب

والهدف من هذا العرض هو تحليل تلك المحاولات ونتائجها وذلك لابراز دور الاسلام في اثبات شخصيتنا ويفضل هـ ذا النحليل بتوصل أيصا الى بيان وهذا منا بمنافي وتعليق الجماهر علاقات تاك المحاولات في اندلاع ثيورة 1871 وبذلك تناكد لنا في الاخير عمرة هذه النورة ومكانتها في تاريخنا المعاصر.

<sup>(1)</sup> مع العلم أن معاهدة 4 جوليت 1830 قد نصت.عسلي : « أن ممارسة الديانة لاسلامية ( المحمدية ) تىقى حرة » ·

## 1) محاولة الاندماج بواسطة التعليم الا 48 مؤسسة أى 27.2 / بعد عمليات الرسمى:

قبل الشروع في تطبين التعليم الرسمى انخذت اجراءات خاصة للفصاء بدربجيا على الحضارة والنقافة وكل ما يشخصهما في مختلف المظاهر السومية بحبث أنه بعد شهرين فقط من احنلال الجزائر العامة استولت السلطات عسلى الاملاك العقارية التابعة للمساحد ومحلات التعليم وقد تمن العملية بصفة بهائمه وشرعية بمفنضي قانون 1851 فأصبحت هكذا المساجد والمؤسسات النابعه نها بدون اعتمادات بل قد دمر منها عهدد كبير في مختلف المدن اثر الغزو ، ( , بعده بمناسبة فتح طرق جديدة سير الاحياء وبعد تحويل عدد منها : لي كمان وكنسائس ومستشفيات (2) ومسال العاصمه بلخص وحده هذه العمليات . ففى 1830 بلغ عدد المؤسسات الدبنية 176 مؤسسة منها 13 مسجدا كبيرا و 109 مسجدا صغيرا ناهيك عن عدد هام من الزوايا ، بينما اصبح العدد لا بفوق

الا 48 مؤسسة أى 27.2 / بعد عمليات الندمار والبحويل ، ربيدما كانت بعدد سبه الاوفاق داخل مدينة العزائر في أكبوير 1830 ربع 8000 عماره ،

ولسب عباك مبالعة في عده السبه الراب المعلم الذي كان ملاحظا في بلت الاوساط الريقة كما شهد عن دلك عده ملاحظين (3). كان مرابطا بهذه الاوقاف ،

وثدا فان الاسبلاء على هذه الاملاك كان العامل الفعال في الفضاء على النعليم وتعميم الامية البداء من العيل الباسي للاحبلال كما اكبد دلك المعاصرون (4) وما منال فسنطيبه الا برهان فاطع فقد البحمص في عدد المدينة عبدد البلاميد من 600 الى 60 في سنة 1846 وعبدد مدارسها من 86 الى 30 (5) .

فهى هذا الاطار شرعب الاداره في اعداد البعليم الرسمي حاصة حندا سعرب بصروره اعداد العدد الضروري من الموظفين في بعض المنادين فسيس بظام التعليم العام وعدو دلك التعليم

<sup>(2)</sup> أن المستشفى الأول الذي فتحتبه السلطات الاستعمارية كان في مسجد في يأب عزون ، وأما اثناء ماساة 1867 ـ 1868 فقد حولت مساجد الى مستشفيات ولا زالت الى الآن ومنها مسجد شرشال ، انظر الصورة في كتابنا :

Le désartre démographique de 1867-68, Alger 1980
(3) ان الدراسة القيمة في هذا الموضوع هو ذلك البحث القيم الذي قامت به الحسير الله المستوادة المست

Y Turin Atfrontements culturels dans l'Algérie coloniale, école, médecine et religion (1830 - 1880), Paris 1971.

Y Turin التفاصيد والبراهين كثيرة في المصدر السابق الذكر للمؤرخة (4) (5) (h R Ageron Les Algériens musulmans et la France (1871 - 1919), Paris 1968, T.

ر . معمر مي وجمود 12 مدرسة في بعبث أن العائلات كانت تخشي كث سنة 1862 منها 8 في قطاع الوسط سنما الاخطار التي تنجم عن ذلك من الحلا أن عدد المعلمين بلغ 26 وعدد التلاميذ وعير دلك (8) . والنانوية الثانية فتحد 1857 : 1200 وهذا الانخفاض راجع ألى قلة عدد المعلمين ولذلك انشئت مدرسة الني تقررت في 1865 بوهرأن فانها لم لاعداد المعلمين في سنة 1865 مع ضرورة توف ر شروط خاصة لاعداد أطارات تحسن معرفة الوسط الجزائري ، ولكن نسبة المسلمين ظل ضئيلا ولم ترد عن الخمس (7) •

واما التعليم البانوي فقد واحه هو الأخر مشاكل كنيرة وكان يتمثل الى سنة الحيش الفرنسي (9) ي 1865 مي مؤسسة واحدة بالعاصمة يوجد بها 104 تلميذا في 1863 مقامل 69 في وهكذا يتجلي لنسا من وراء هذه يوقع 150 وهذا الفرق بعود إلى البعب كان برمي (10) إلى خلق ظروف معبنه

297 (6) الا أنه سبجل في سنه 1856 . تقسيطسة في 1865 وارتفع عدد التلاميد بها 108 في 1867 وأما الثانوية الثالثه تحقق الى في سنة 1870 ·

هذا وبالرغم من هذا العدد الضئيل فان التلامبذ لم يجدوا المناصب الكافية والملائمة لهم فقد انضموا الى الاداره والجنش وفد شعروا بنأثر بالغ بالعزاة حننما انفطعوا عس محلطهم وهسم في

1861 بيسا أن الهدف كان في 1857 الاحصائبات والابعاد لهذا النعليم أنه

(7) Rey Goldzeiguer Le Royaume arabe, Alger 1977, p 174 Ageron : Les Algériens musulmans et la France, 320. Bulletin Officiel du Gouvernement général de l'Algérie. Alger 1865, p. 65. (8) وقد عبر عن ذلك احد المنيين بالامر وهو القائد بالعضرى بقوله :

Lappasset : Le général Lappasset par un officier de l'Armée du Rhin, Paris 1898. (9) وقد جاء في تصريح الضابط على أبن شريف في 1866 ما يلي :

<sup>«</sup> كيف تربدون أن نبعث نعن أهل وهران أنناءنا الى الجزائر فالمسافة طـويلة ولا نستطيع أن نتصل بهم مرارا للاشراف على تربيتهم وليتمسكوا بالمبادىء الشريفة • فكل متخرج يصبح منقطعا عنا ، فهو بتعاطى المخمر والزنا وهذا ما يمس بشرفنا وتعالممنا » حسب ما جام في تصريح الضابط السامي Lapposset لنابوليون الثالث:

<sup>«</sup> كان مواطنونا يروننا بارتياب والفرنسبون يقاطعوننا , وكانت السلطات لا تمنحنا ، وبين عدم الثقة والاحتقار ظلت قلوبنا مملوءة ایة رتبة أعلى من رتبة Lieutenant Ageron: Les Algériens musulmans et la France, 1823 بالعزن والالسم ،

<sup>(10)</sup> علينا أن نشير أيضًا الى أهمية هذه المانوبات فقد ساهمت في تكوين مزدوجي الثقافة ( العربية والغرنسية ) ومن اشهرهم محمد بن رحال من موالبد ندرومة ، انظر مذا العدد: M'Hamed ben Rahal et la question de l'instruction des Algériens : عندا العدد Majallat et Tarikh, Alger 1977, p 43.

تكون العامل الفعال لنمهيد السبل لاعداد عكل من رعب عن المديد ، و م حيل قابل للاندماج .

### 2) محاولة الاندماج الادارى:

أبعاد خطيرة جدا بحيث أب كاد يقض على مستقبل الشخصية الجزائرية الى الابد 1865 جوليت 14 Sénatus Consulte \_ أ فان نص هذا القانون واضع كهر الوضوح (11) وينصمن في مضمويه النفط الحطيرة وهيي تعارض القواس الفرنسية للتشريع الاسلامي وقدحاء في المادة الاولى .

« أنَّ الجَوْائريُّ فُونْسَى الآلَّةُ بِنَعْيُ خاصعا لىمانون الاسلامي 🖟 ·

ومكن منبع الجنسبية لا تنسع بالسيد - ح ال عام الإختار بالمواطنة:

« للجزادي المسلم الحق ( نظلب ب فسل المحاوله ؛ منمه ) بالسمتع بحقوق المواطن الفريسي وفي هذه الحالة فهو يخضع الى القواس واصحا الل الوصوح نظر الى ..... . المدنية والسناسة الفرنسية .

وكل هذا يؤكد من جديد حساولة الاندماج بانم المعنى وبصفة شرعبة نحبب أن كل من يتوحه بطلب الا وهو شاعر كل الشعور بالنغلي عن شخصيه واصاله الراهدا ليصمحوا فراساس و ١٥٥٠

تتصييم وتتسكمح بالأشارة أأراره المعظهدة المعتصبة . وعب المسافي والسواقع والمساديء الاسلامية بالسن والانسانية وعكدا بليمس الطارء مل هذا الفادون اللي الجمي المر ه المملكة العرضة والنبي على الوسول المال أن بطعها بالمزال راز ورصه كسيال فيس تعصى أأشيدال والران man a later a ركن فه باحد ال As a Champion of Sal

كشان بالمدارة المارات ا الشي الحوال من الماضا من اللها

النس معالير أي منك في أن المسي الان السكان بعصديهم وأسابهم الميل والما سنعر بدلك الوالي العام نفسه أد أن دن « أنب تتجمم عليهم أن ينقطعو عين المانهم وأن يمرانا كمانهم الدين وأن

<sup>11.</sup> Balleti Official 1965 p 36

<sup>-12</sup> Rev Goldreiguer - Le Royaume arabe, Alger 1977, p. 314

<sup>13</sup> Va Mabon Archives F 80 1810, Aix-En-Provence.

ومكذا وبعد مرور 10 سنوات من 3) حملة التبشير: صدور قانون 1865 ارتفع عدد الطلبات الى 371 فقط في سنة 1875 (14) ومن الواضع أن جل هذا العدد خاص بالذين كل الشروط اللازمة لنجاحها نظرا ال اضطروا بالالتحاق بالجيش وبعض المناصب الادارية وسما يؤكد هذا كله عي الملاحظة التالية فبعدما لاحظت الادارة جهة أخرى . قلة الراغبين في المناصب العالية سمحت لهم في ذلك ولم تطلب منهم التخلي عن وضعيتهم الاصلية ٠

### ج ـ المعاولات الادارية الاخرى:

بالاضافة الى منه المحاولات فسان السلطات الادارية والعسكرية شرعت في تخفيض الاطارات الجزائرية التابعة الى القبائل ذات النفوذ والسلطة وذلك للقضاء على كل ما يعبر عن تاريخ الجزائر ومثل هذه الاجزاءات تعممت في منتصف القرن التاسع عشر وخاصة من طـــرف الجينر الات Devaux, Gastu بالقطاع الشرقى وبالرغم من توصيات نابليون النالث كما جاء ذلك في رسالته المشهوره المؤرخة بـ 25 حوان 1865 .

لم نأت هذه الحملة صدفة وا، ظهرت في ظروف معينة ، وذلك لنود فشُل المحاولات السابقة الذكر من جها ومعارضة السلطات العليا المركزبة مسن

فقد شن هذه الحملة المسؤول عين الكنيسة بالجسزائر ومسو الكاردنال Lavigerie وذلسك في سنة 1868 أي أتناء الماساة العظمى التي كادت أن تفضى عسلى مستقبل الشعب الجزائري (15) وبعدما أصبح عدد كبير من اليتامي بدون ملجا ومأوى • ولسذا فان الحملة قد اكنست صبغة انسانيه الا أن مدف الكاردنال كان واضحا كل الوضوح كما حا، فی احدی تصریحانه (16) بصدد مستقبل البنامي الذين اشرف على حمعهم في مؤسسات الابيار وابن عكنون (17) بالعاصمة :

ر سوف تنشيء في السنوات المقبلة نخبة هامسة من المستخدمين الصالحين

<sup>(14)</sup> Ageron · Les Algériens musulmans et la France. T. 1, p. 344.

<sup>(15)</sup> انظر دراستنا المذكورة في (2) .

<sup>(16)</sup> فلقد نشرت هذه الرسالة في أوروبا في لغات مختلفة كما أن الجرائد قسسد خصصت لها اقبالا هاما بالجزائر ٠

<sup>17)</sup> والاسم الصحيح لهذا الحي هو: ابن سحنون ٠

بكونون من أنصار مستعمرتنا الفرنسية. اى انهم بكونون عربا مسيحيين ، •

وفى الواقع أن هذه الحملة كاست الانطلاقة لتحقيق ويدعيم سباسة واسعه النطاق للمنصير يحيث أن العنابة الموجهة لليتامى اصبحت تتبوسع وشرع في تطبيقها مباشرة باحدى القرى بمرتفعات المرجرة لكن السكان قسد رفضوها وحاربوها فمنهم من هاجر البلاد ومنهم من تظاهر بالاسواق، ومما أقلق السكان وحاصة الاعيان، هي رسالة الكاردنال التي يمس فيها الدين الحنيف، وقد حاء ما بلى (18):

العلينا أن نفض هذا الشعب والا منركه مخيما في قرآمه سلفعلي فرنسا أن تعطيه مسل أنا مخطى، أن سمح له مالتنصير أو أن تطرده إلى الفلات بعيدا عن العالم المتهدن ساء .

فكان الرد واضحا ويمكننا أن ندركه فضل مضمون ما جاء في الرسالة التي وجهها 61 من أعيان الجزائر الى نابلمون لثالث:

ان ما يزيد في المنا وغضبنا ما
 عنت عليها رسالة الكاردنال بتاريخ 16

اسريل 1868 والمنشورة في الصحف والتي بهاجم فيها عقائدنا ويبس فيها القرآن الذي يشد اساس ديبا ، ، (19) وهناك وييقة أحرى بعير عن عصب السكان ومنوفقهم ازاء هذا المشكل الخطير ، وهي رسالة ابن عبلي الشريف وكان قائدا ومنخرطا في احدى الطرق الدينية في نفس الوقت (20) .

« لقد ورأت رساله الكاردبال المؤرحة أوم 16 الربل 1866 والتي يسين فيها أسله بربد أن سيسل الفرآن بالانحيل ودلك لانفياد الشعب العربي و فلقيد بركيت هذه الرسالة صحة كبيرة في وسطنا وانا مسلم وكل مسلمي حيل ألا و فكرون مبلي فابنا بقضل أن يعتنقوا الدين المستحى فابنا لا سيستع باي الدين المستحى فابنا لا سيستع باي مساومة في هذا المشكل فلقيد تعهدتم مساومة في هذا المشكل فلقيدة فياذا براحمتم عين دلك فانكم تخلفون الوعد فينتعد نحن أبضا عن نعهداننا و و

وهكذا بوضع الى الوالى العام بالنبابة عسر منده عسر منده المسلمين عسن سخطهم عسر منده الحاولات وسين أسبه لا محال للشاء

<sup>18)</sup> رسالته المؤرخة يوم 6 ابريل 1868 التي حاءث في عسدة مناشر سن صحف شير رسمية للكنيسة ·

<sup>11)</sup> ارشیف فرنسیة 1946 - F 80 ارشیف

<sup>26)</sup> ارشيف الولاية العامة بتاريخ 18 ماى 1868 . TEF 33

ا ر المعدد الطروف و بالفعل د الد السلمات الرسمية اخذن بعسين دعد الاعتبذا المسوفف وطبيت مسن الكرد ال المسلم عن مسل هاء المصر عالم والمهديدات .

العسادية

الم المعاولات المتقدمة حزاء لا يتحوز سس المحطط الاستعماري الدي كان لا بقنصر نحل معهدومه الافتصادي فقيط بالجزائر بل كال يشمل أبضا المفهوم الادبولوحي اد امه كان بنميز عن باني المستعسرات الاخرى • وقد ظمل يرمي دائما الى استطانه واسعه البطاق عسر افال. معملية من القطن الجوائري .

العمدها بعلمست الحمسوس عسلي السائل يوعلب عبر أراصي الشمسال سيرمب السلطان في فسنرص التعليم الرسمي وكانب مرحلة حاسمة في نوسع : تعمن النظام لنجاح ادبولوجينه . اللمالي للقصاء على منا بفسي من ثفيافة رسة اسلامية صنسلة . الا أنه بعد تأكد نسل هده المرحلة لحساب الادارة إلى سيه الحدري فأرعمت الطبقة الدي بن بميل عمرد الوصل بسها وبسين الماهر ال للحسلي عن أصالمها وان لسب بالجنسسة الفرنسية فأعلبية

العبيين بالامسر فسد يتصروا وامنتعو و الفعل قار السبجة كانب قادحة بعد ال السلطات عدلت عن دلك وسمحه لهسم أن يشغلوا المناصب العالبة مدور مطالمة الحنسية .

أما المرحلة المالمة فأن لم نأن الا في طروف افتصادية واحتماعية استنبائيه والا في اطار ذي صنغة استانية ولكن وحمى في منل هذه الظروف استطاع الاعوان وأصحاب النفسوذ أن يعبسروا بوضوح وبدون التباس عسن موقفهم وموفف الجماهير ودلك أن كل ما بمس الدين الحنيف الا ويمس حياتهم قبل كل سىء. وكسف لا وأن هذا الاخير الا وهو مظهر من مطاهر الاسلام نفسه وبالفعيل تقصيل المعالميسم والعقسوق الاسلامية اسطان السكسان أن يثبتوا شرعسة اراصيهم واملاكهم وتعلقهم بلغة الضاد و مسكهم الذكر الحكيم الخالد - ومي الاحبر فأن النحليل العميق في المسده المدروسة بسين انه من بين أسساب ثورة 1871 هو رد العمل لهذه المعاولات ، فقد عزم السكان أن معبروا عن سخطهــــم والمهم فمل كل شيء كما وضحنا ذلك أخيرا في دراسة نتعلق بهذا الموضوع الهام (21) اد اننا ستطبع ان نسرد ٤) دراسة الجزائر قبيل اندلاع ثورة 1871 \_ بحست للمركز الوطنى للابحاث

بسبهولة عماكان يسمى بنوره المقرابي أو بتوره الشبيخ الحداد وكذا بنوره بلاد القبائل فنورة 1871 كانت ثورة شعبيه جندت فسما كبيرا من القطر الجزازي ولم يشارك فنها على وجنه العموم الا الافاليم المي عاست كنيرا من أصرار ومخلفات تـــورة 1864 ــ 1866 والمي سجلب بذلك أعلى بسبة من الصحابا في 1867 \_ 1868 وهو العطاع الوهرابي وأسا الشيخ الحداد فقد استسلم مع ابنائه ببنما أن الجهاد الذي أعلنا عنه في 8 أنزيل 1871 قد تواصل بعد ذلك كما أن استشبهاد المفراني في 5 ماي مر بقس السبة لم يكن نهابه الكفاح بل قد نعمم واشتد كما شبهد عن دلك استسهاد أتناء لحصات محدودة 2280 شهبد سوم 22 مای وهم پتسلفون حدار محمیه الاربعاء نات براثن . وبعد دلك بوسعب المعارك الى جمال شرشال تم الحنوب •

واما السيحة الاحيره وابه لا سما وقط في ومع الماترين واعتصاب الملاؤ كل القيائل التي رفعت لواء البوره ، بل عباك سيحة عامة بالرعم من هذا القبع والاعتصاب وهو تغلى السلطات الرسمية لهائما عن كل معامره بهدف البصير وكل ما بمس دس الحناهر ولقب بنصر ال عدا كلية ذلك الحيرال الذي استدعى عدا كلية ذلك الحيرال الذي استدعى عن الجزائر بعد اندلاع الحرب الفرنسية عن الجزائر بعد اندلاع الحرب الفرنسية الالمانية في سنة 1870 ، وهنو الحيرال المادة في سنة 1870 ، وهنو الحيرال المادي المادي المادية بنا المادي المادين المادي المادين المادين

بسما ان هذا الجبرال قد كان العامل المعال في احماد معركه سندى الازرق بوادى ميساء وبوادى رهبو في 1864 والدى دعا انصاره محاربة القرنسيين بالسلام (23) .

<sup>(22)</sup> Le general l'apasset par un ancien offficier de l'armée du Rhin, Paris 1899, 2º édition, l' 2, p. 275

<sup>(23)</sup> من جملة الوثائق المكتوب التى وجدت فى حثة سدى الازرق بميدان الشرف هو الكتاب الذى نسلمه من سيدى عبد القادر القادرى رئيس حمعية القادرية انظير المذكور سابقا ، الجزء 2 الصفحة 34 مع ترجمته بالفرنسية المهميدي صورته فى كتاب





# لمحات من تاريخ المجرة النبوية ونبذة منحياة عربز الخطاب

الاستاذعلى مرجومر معلس التعليم إلا مشافير. ساعة ا (الحماش)

مسن ناريخ الاسلام والمسلمين في هدا و بحلب معالم الهدابة لذوى الالباب ٠٠ العالم • يضاف اليها ثلات عشرة سنة ففي هذا التاريح اتصلب الارص بالسماء من حياة الرسالة الاسلامية ، فبل أن نتم حدن طريق الوحى المسؤل على رسسول هجرتها من مكة الى يترب • وهذه الذكرى الاسمالام علمه الصمالاه والسمالام • • التاريخية العظيمة تدعونا اليوم الى أن وحاءت أول آنة من كناب الله ، ألفي بها نعود بافكارنا وعقولنا الى ذلك الماضى الوحي الى رسول الله . داعيه الى القراءة البعيد ، لنلقى نظرة موجزة على بعض الدى هي سببل العلم ، الذي هو مفداح العوامل التي صنعست هذا التاريسخ سر الكون ٠٠ العريق . وعلى العناصر التي أقيم بناؤه الشامخ عليها ، والمؤثرات التي أثرت فيه ، منذ بعد مسترته ، الى أن استوى قائها على قلميه ، راسخ اللعائم ، متين الجذور في أعماق هذا الوجود ٠٠

> مننذ سنة ستمائه وعشر للميلاد . أسرق السور الالهي عملي هذه الارص ، فأضاء أرجاءها , وغمر باسعاعه حوابيها

لقد ولت أربعمائة بعد الف سنة . فانفسع الطليلام ، واستنان الطيريق .

« افرا باسم ربك الذي خلق · خلق الانسان من علق • اقرأ وربك الاكرم • الذي علم بالقلم • علم الانسان ما لـم يعلم • • » سوره العلق

أحل ؛ لبس كالعلم هادبا الى معرفة حقفيه الكون ، واكتشاف كنه الوجود ، وادراك حكمة الله في خلقه ٠٠ ولله في

<sup>(1)</sup> بص محاضرة الفيت ببلدة البويرة يوم قابح محرم 1400 هـ ٠

حلفه شنؤون ٠٠ رما بزلت آبات الفرآن الكريم الالندعم فواعد العلم ، وتحب على طلبه ، ويوحه عفل الاسمان الى النفكر فسله ٠٠

« والراسخون في العلم يقولون امنا به كل من عند ربنا وما يذكر الا أولوا الالباب » سوره آل عبران •

و بهص النبي (ص) بدعو الى الله على ضوء ما يتنزل عليه من الآبات البيبات .. وليب ثلاث عشره سنة يصارع حصوم الرسالة . وبجاهد أعداء البوحيد بسلاح الفرآن وحده من المسالا لامير ربيه من وجاهدهم به جهادا كبيرا من عبادة الاوبان بيحرور العفل والفكر من عبادة الاوبان والاصمام من والحضوع لعير الله ملها أوحى به البه ، من نعاليم الدين الحديد الذي حاء لايقاذ هذه البشرية ، مما ظلد، بعانية من طلم وعبودية به المنات المن

« تعالوا الى كلمة سوا، بيننا وبينكم الا نعبد الا الله • ولا نشرك به شيئا • ولا يتخذ بعضنا بعضا اربابا من دون الله » • ( سورة آل عبران )

وقد لهى الرسول والفئة العلملة الني آمنت به . وصدقت برسالته . العنست الشدبد ، والاضطهاد العنبف من المشركين وأعداء الدعوة النبوية ٠٠ قسا وهسس محمد (ص) وأصحايه « كما أصابهم في

سميل الله ، وما صعفوا وما استكانوا .. حصاط على العقيدة السي المنتوعا . مومين بها عن وعي لها وادراك لمسا معنوى عليه من حبر وستعادة وحد به وعزد موليه العرة ولرسولة وللمؤمنين،

ولكن المسركين بكالنوا على الموميين، والسيدوا في عدوانهم عليهم والالهم عميا، لهم وحميه لجاهلتهم وعبره عميا، على معبوداتهم و مما أدى إلى استشهاد بعض المؤمنين في سبيل عقيدتهم و بعد ما يزل بهم عن سيديد التعديد و

وفكر البدى (ص) حدياً في تخليص اصحابه من العداب الاليم الدى كابوا معرصون له ، على سد كفاه فريش في عكه و وكان بعز في عسه و يؤلمه الله لم يكن يومند في مقدورة أن يمنع عليه ساحيل فهيم من الادى والاعابات بالحميم منا كان يسلط عليهم من حدم الارهاق و وهو بالمؤمنين رووق رحيم وقد اهيدى يا أحيراً بال طريق الحلاص وقد اهيدى يا أحيراً بالي طريق الحلاص فاتبار على أصحابه بالهجرة إلى الحبيمة واللا لهم

الهجره الاولى

ه لو خرجم الى ارض الحنشة . قان بها ملكا لا نظلم عنده أحد ١٠ وهي أرض صدق . حتى نجعل الله لكم فرحا مما أنتم فيه ١٠٠ ، وكانت هذه هي الهجرة

الاولى في الاسلام ٠٠ وقد نرتبت عنها صعيا وراء اقناعه باحراج المهاجرين من نتائج عظيمة . في افادة نشر الدعوة ارضه ، وتسليمهم الى قومهم الذين فروا الاسلامية ، وانتصارها على المناهضين الدبنهم من فننتهم ٠٠

> كان الفوج الاول من المهاجرين الى الحبشة يتكون سن أحد عشر رجسلا، وأربع نساء ٠٠ من بينهم عثمان بن عفان وزوجته ( رقیسة ) بنت محمد (ص) ٠ وبلغ عدد المهاحرين في الفوج التاني نحو ثمانين رجلا وبعض النساء والاطفال من بينهم جعفر ابن أبي طالب ابن عمم الرسول (ص) .. لقد وحد هؤلاء الفارون بدينهم وعقيديهم , ما كابوا باملونه من الامن على انفسهم ، والحربة في دبنهم . الذي هجروا من أجله دبارهم . وعزيز أولادهم وأموالهم ٠٠ وصدق فبهم قول الله «والذين هاجروا في الله من بعلما ظلموا لنبوئنهم في الدنيا حسنة ولاجر الآخرة أكبر 20 » •

وكانت فريش تعلم ماذا سمكون من وراء هذه الهجرة من دعم وفوة للدبن الجديد ٠٠ ومسن اعسداد واستعداد لمهاجمنها في عقر دارها ٠٠ ولذلك رأت أن لا تدع هـؤلاء المهاجرين وشأنهم في مهجرهم ، تعبدين عن اضطهادها وظلمها فأوفدت الى النجاشي رجلين اثنين مــن أبرز زعمائها ، محملين بالهدايا النمبنة

وحل عمرو بن العاص . وعبد الله ابن أبي ربيعة ، رسولا قريش الى الحبشة وفد بادرا بنقديم الهدايا الى البطارقة أولاً ، حنسي يكونوا مناصربن لهما في سعيهما لدى النجاشى • وهما ياملان ان مسعاهما سيحظى لدبه بالنجاح ٠٠ ولكن املهما عذا قد ساء بالحبية ، وحياق بهما الفنسل والحسران ٠٠٠ « ويمكرون ويمكر الله والله خير الماكرين ٠٠ ، ٠

فسال الرسولان الفرسمان للملسك البحاشي .

« اله قد أبي إلى بلدك علمان منا سفهاء . فارفوا دين فومهم ، ولم بدخلوا في دسك ، ولا في دين أحد من عمده الملل وحاءوا بدبن جدبد المدعوه لا نعرف يحن ولا الت ٠٠ وقد تعينا اللك فيهيم أسراف فومهم . لنردهم البهم . فهسم الصر بهم . وأعلم مما عابوا علبهم » • وأبيد البطارقة المرنشون أقبوال الرجلين . مناثر من بما أخذوه من الهدايا وفالوا " صدفاً - أيها الملك - قومهم أعلم بما عابوا عليهم ، فأسلمهم اليهما ، فيرداهم الى قسومهم ٠٠ ، وقسد حاولوا لبه والى بطارقته ، من رجال دينــه ٠٠ ــ بانفاق مع الرجلين ــ أن يحولوا بــين

النحاسى وبين سماع أقوال المهاجرس • ولكنه أبى أن بسلمهم قبل أن بسسع منهم مقالنهم ، وبنظر فى حقيقة أمرهم .. وبعث فى طلب ممنليهم ، ولما منلوا أمامه سألهم أمام أساقفنه ·

« ما هذا الدین الذی فارفیم فیه قومکم ، ولم تدخلوا فی دبنی ، ولا فی دبن أحد من هذه الملل ۰۰ »

وجاء أبلغ الجواب . الذي كان فسه فصل الحصاب ٠٠ قال حقفر ابن أبي طالب (رضى الله عنه) :

«أيها الملك - كما قوما أهل جاهلية ، وسأتى نعبد الاصنام ، وبأكل المبتة ، وسأتى الفواحش ، ونقطع الارحام ، وسي الجوار ، وباكل العوى مما الصعيف ٠٠ كنا على دلك حتى بعب الله البما رسولا مما ، نعرف بسمه وصدفه وأمانيه وعفافه فدعانا الى الله لبوحده وبعيده ٠ ويخلع ما كنا يعيد بحن وآباؤنا من دويه من الحجارة والاونان ٠٠٠ ، ٠٠

« وأمرا صدق الحديث . واداء الامانة . وصلة الرحم . وحسن الجوار . والكف عن المحارم والدماء ٠٠ ونهانا عن الفواحش وفول الزور ، وأكل مسال البتيم ، وقذف المحصنات ٠٠ وأمرنا أن نعبد الله وحده ، لا بشرك به شيئا ٠٠

وأمر با بالصلاة والزكاة والصيام .. واسعناه على ما حاء فصدفياه وآميا به . واسعناه على ما حاء به من الله . فعيدنا الله وحده . فيلم شرك به سيئا . وحرمنا ما حرم عينا واحلنيا ما أحل ليا .. فعينا علينا فومنا فعيدنوا ، وفنيونا عن دينيا ، لبردونا الى عيدنوا ، وفنيونا عن دينيا ، لبردونا الى عيدنوا ، وفنيونا عن دينيا ، لبردونا الى سنحل من كيا فيرونا وظلمونا ، وضيفوا علينا ، وحالوا بننا وبين دينيا ، وضيفوا علينا ، وحالوا بننا وبين دينيا ، حرجما الى بلادك واحترياك عليم من سواك ، ورعينا في حوارك

ورحويا أن لا يطلم عبدالي ٠٠٠ (2) .

ولعلما بلاحظ أن مقاله حقور هذه فد حمقت كل ما يسعى أن يجمع ـ في أداب الإسلام ويقاليمه (يقد أن صورت ردائل الحاعلية .) وحوب من سمو الاخلاق . وكمال القضائل . ما لا يصبح اسبلام فيرد أو حماعه . بدون فقهها . والعمل بما فيها من حكم وأحكام ورا حيدا لو أن أنياء با في مدارسهم . وطلابنا في حامقاتهم . بدرسون مثل هذه وطلابنا في حامقاتهم ، بدرسون مثل هذه الإسلاف الإمحاد ٠٠ مما حقلت به أسفار الإسلاف الإمحاد ٠٠ مما حقلت به أسفار الو فعلوا دلك لجاءت منهم لامنهم أحمال لو فعلوا دلك لجاءت منهم لامنهم أحمال صالحة ، يستم بحسن النهذيب . وكمال

<sup>(2)</sup> سیره ابن هشام ، ج 1 ، ص 359 ·

الخلق والاستقامة على الطريق . الى نذل الجهد في خدمة الدين والوطن . وصبانة راثهما المجيد ••

ونعود \_ بعد هذآ الاستطراد \_ الى منابعة مشهد الثبات على المبدا . والدفاع عن العقيدة ٠٠ الذي مثله جعفر ابن أبي طالب ٠٠ وقد ساله النجاشي ليستخلص الحقيقة :

« هل معك مما جاء به عن الله من شيء ، تقرأه على ٢٠ »

قال حعفر · نعم ، وقرأ عليه من أول سورة مريم ، الى فوله نعالى :

« فاشارت اليه قالوا كيف نكلم من كان في المهد صبيا • قال اني عبد الله آتاني الكتاب وجعلني نبيا ، وجعلني مباركا أينما كنت • وأوصاني بالصلاة والزكاة ما دمت حيا ، وبرا بوالدتي ، ولم يجعلني جبارا شقيا • والسلام على يسوم وللن ويسوم أموت ، ويوم أبعث حيا • • »

وتقول الروايات التاريخية . ان الملك وبطارقته قد ناثروا بها سمعوا من الآبات حتى بكوا ٠٠ وقال النجاشى : « ان هذا الذى سمعت والذى جاء به عيبسى ليخرج من مشكاة واحدة ٠٠ انطلقا \_ والخطاب لرسولى قريش \_ فلا والله لا أسلمهم اليكما أبدا ٠٠ »

و هكذا انتصر الحق على الناطل ٠٠ بعد أن وفقا موقف الصراع ، وجها لوحه في الميدان ٠٠

### " وقل جاء العق وزهق الباطل ان الباطل كان زهوقا ٠٠ »

وصد ردت الهدايا على صاحبيها ٠٠ وقال النجاشى : « فوالله ما أخذ الله منى الرشوة حين رد على ملكى ، فآخذ الرشوة فيه ٠٠ وما أطاع الله الناس فى فأطبعهم فيه ٠٠ »

و مننهى الى هنا مجمل قصة الهجره الاسلامية الاولى ٠٠ وهيي ــ بلا شك ــ لا يخلو من عبر وعظات ، لمين يربد أن ممبر و بدكر ٠٠ « وما يذكر الا أولوا الالياب ٠٠ »

وفيها قال شاعر من مهاجري الحيشة منوها بأمنهم وأطمئنانهم على دينهم في دار هجريهم

" يا راكبا بلغس عنى معلغلة دس كان رحو بلاغ الله والدين "
" كل امرىء من عباد الله مضطهد بعطن مكسة مقهبور ومفتون "
" اما وجدنا بلاد الله واسعه تنحى من الذل والمخزاة والهون "
« فلا تقيموا على ذل الحياة وخن ي في الممات وعيب غير مامون " (3)

<sup>(3)</sup> لاحد مهاحرى الحشية \_ عبد الله بن العارث \_ سيرة ابن هشام، ج 1. ص 353 •

### الهجرة الكبرى:

وننتقل ـ الآن ـ الى ايراد لمحات وجيزة عن الهجره الكبرى • وهي سن القصيد من موضوعنا عذا ٠٠ ومنوطن القدوة والعبره البلبغة ٠٠ فلا يزال نوم الهجرة النبوية الكريمة ، من مكة المكرمة الى المدينة المنورة • ولسن يزال مدا الحادث العظيم مصدر الهمام ووحمى . يتلقى منه المسلمون في أطراف العمالم أروع الدروس وأعمسق المسايي ، في الحفاظ على أسمى المبادىء ويستلهمون من ذكراه الدورية الهامات عليه . روحانيه ٠٠ يذكرهم بأجل الذكربات مي باريخهم الديني والقوسي ٠٠ ونبعب في أحيالهم المسافية روح الاعسزار بديبهم وعروبيهم . في هنذا البوطن الاسلامي الكبرس

أحل ٠٠ نفوم هذه المعانى والمشاعر بخاطر أبناء الامة الاسلامية ، وتحمليج بين جوانجهم . كلما عادوا تذاكرتهم الى فجر دلك العهد البعيد , الذى وقعت فيه قصة تلك الهجره الفريدة من توعها ، والوحيدة في بابها وفي سائجها وآتارها في تطور حياه المسلمين الاولين ٠٠ في مستهل حهادهم المقدس ٠٠ من أجسل الدفاع عن دينهم وعن عقيدتهم . التي كانت أقدس شيء لديهم ٠٠ يها بحيون ، وعليها بمونون ٠٠ ومن أحلها هجروا

الارص والولد والمال الى حمد العبوده المطفرة . والفيح المبين ٠٠ ويم اللب يعمله على رسوله وعلى المؤمنين ٠٠

ابها دكرى حلية . سيمد منها الانسان الواعى فوه زوجيه علاية . في كفاحة ضد المغيرين على دينة ولغنة ووطية وضد الذين يريدون أن يحولوا بننه وبين الحباه الحرة الكربمة . ليظل منسكعا في بنه الصلالة . منحبط في ظلام المهالة . .

ان درس الهجره حدير بأن بقيوي أمان المسلم ، ويجدد معاني العباء العرائزة في نفسه ٠٠ ويجعل ازهـــار الامل والرحاء تنمو دوما في فلت ٠٠٠ كيف لا ؛ وهو نساهد رجلا أعزل بسر كل مملاح , محردا من كل قوه الاسلام الحق الدي أرسله الله به ٠٠ والا فوة الايمان بعطمه الدعوة التي يدعو اليها. و حاهد في سبيلها ، و تحاطر تنفسه من أجل ظهورها • شاهده سنصر على أعدائه ــ رغم فويهم ــ تعدما الحقوا به و باصحابه اسوأ صروب الاذي ٠٠ سل انهم حاولوا صله ٠٠ فلم سنه كل دلك عين عيزمه ، وسينبر في أداه مهينه . وتمليغ وساله رسه الى الناس ٠٠ حمى نظفر بالفور . ويظهره الله على أعبداً ديب ، فيهزم حميع الشبطان وترعم أنوف أجلاف الشرك ٠٠ وتعلو رائب

التوحيد ، ترفرف في سمساء العسزة والخلود ٠٠ ويجعل الله كلمة الذين كفروا السفلى ، وكلمته هي العليا ، والله عزيز حكيم ٠٠

« ٠٠ كانت الهجرة \_ بمعناها العام \_ وما زالت هروبا من الباطل والمبطلين ، ونجاء بالنفس أو بالعقيدة أو بهما معا -فهى في خلاصتها انهزام يعتذر بالضمف ويلوذ بالقوة ، وفرار بعزيز يخاف عليه ، الى حيث يؤمن عليه • لم يخرج عن هذا المعنى حتى هجرة الانبياء والصديقين كابراهيم ولوط ٠٠ هاجرا من بابل الى كنعان ولم يرجعا الى بابل من كنعان ٠ اما هجرة محمد واصحابه فكانت هجرة فسوة كاثرها الباطل المتهافت ، والشرك المتخافت • وعاقها عن امتداد العروق ، وبسوق الافنان في أرضها التي فيها نبتت ، وجوها الذي فيه تنفست • ثم طاش ذلك الباطل الطيشة الكبرى وبحث عن حتفه بظلفه • فأخرج تلك القوة الى حيث تزداد قوة ورسوخا ٠ وهذا مسن عجيب صنع الله لهذا الدين القوى الراسخ ٠٠ ء ـ البصائر \_ عدد 14 \_ 17 11 \_ 47 · بقلم ش · الابراهبمي ·

« ٠٠ جاءت النبوة من مكة الى المديمة تعمل عملها في جمع القوتين اللتين

احالهما التفريق ضعف و فجمعت المهاجرين والانصار و كانما جمعت عدنان وقحطان في دار ، يتصافحان على العروبة ، ويتآخيان على الاسلام ، ويحييان من الاواصر والشوابك ما اماتته نزعة الجاهلية ، ويميتان من النعرات المفرقة ، ما كانت تحييه المنافرات والمفاخرات و وفي عقد التآخي بين المهاجرين والانصار عنوان ذلك ودليله و (4) ما المصدر الآنف الذكر وو

کان حادث الهجرة حدا ماصلا بین عهدین فی تاریخ الاسلام الاول ۵۰ عهد کان المسلمون فیة قلة ضعافا ۲ تنالهم ید الطغیان بالعدوان ۲۰ و تحاول صرفهم بالعنف عن دبنهم، وفننهم فیه ۲ وردهم الی حضیرة الشرك والضلال ۲۰ وعهد انفضعت فیه سحب الباطل ـ آو کادت ـ وبدا نور الحق یشع فی الافق، فبید ظلمات الشرك ، وبطارد أعوان الجهلل والضلال ۲ ویفتح علی المؤمنین الصابرین والضلال ۲ ویفتح علی المؤمنین الصابرین أبوابا من الآمال ، قدوت فی نفوسهم الرجاء والنقة بنصر الله ۲۰ « ولینصرن الله من ینصره ان الله تقوی عزیز » ۲۰

لقد وجدد المهاجرون أنفسهم في المدينة ، يعيشون بين اخوان لهدم من

 <sup>(4)</sup> البصائر. - عدد 14 خاص بذكرى الهجرة / 3 محرم 1367 هـ .

الانصار ٠٠ آووهم ونصروهم ٠ وقدموا لهم كل ما نفرضه عليهم أحوة الايمان والاسلام ، من كرم الضيافة المتأصلة في نفوس أنناء العروبة ، منذ أقدم العهود -- والمصرة في سبيل الدين الحق ٠٠

أذن النبى (ص) لاصحابه بالهجرة الى المدينة به وقال لهم بران الله تعالى قد حصل لحم اخوانا ودارا تأمنون بها بران وخرج المؤمنون في خفية عن عيون قريش بران متقاطرين افرادا على يترب بران تاركين وراءهم في مكة كل ما يملكون من مال ومتاع برولم بصطحبوا معهم غير ابمانهم وعقيدتهم بروهذا كل ما تزودوا به لدار هجرنهم بروفي منانهم نزلت الآبة القرآنية . « للفقراء شأنهم نزلت الآبة القرآنية . « للفقراء وأموالهم ، يبتغون فضلا من الله ورسوله اولئك ورضوانا ، وينصرون الله ورسوله اولئك

وفى شأن اخوانهم الانصار المستقبلين وأبلغه عمله ـ وى شىء عبر فلبل مس لهم بزلت هذه الآية الكريمة : « والذين الانتفاق على نفسه وعلى ابن أحمه ـ ما تبوأوا الدار والايمان من قبلهم يحبون عرصنه فربش علبه ٠٠ فبماذا أحاب من هاجر اليهم • ولا يجدون في صدورهم رسول الله (ص) عمله ١٠ كان حوالا حاجة مما أوتوا ويؤثرون على أنفسهم حاسما عبر عنه نفوله « والله با عمى ولو كان بهم خصاصة ٠٠ ومن يوق شع لو وضعوا الشمس في بعبني ، والفير فقسه فأولئك هم المفلحون ٠٠ » وكفي في بسارى . على أن أنرك هذا الامر حيى بهذا التناء الجميل من الله على الفريقين يظهره الله أو أهلك دونه ما تركمه ٠٠ ،

فى كنانه الكريم · · وكفى بهـــا احــوه صادفة ، باعتها الايمان ، ومــزنها الحـــ والابنار · ·

صافت فريش ذرعا بهذا الحارج على آلهمها . المستخف بأوبابها واصنامها . ولم يدر مادا يفعل أمام صموده وصميمه على المضى الى الامام في سبيسل عاسم المدلى . الممالا لامر ربه . ، « فاصدع بما تؤمر وأعرض عن المشركين . ، »

وحاولت أن تساومه في البخلي عس ببليغ رسالة الله • فأوفدت إلى عمه أبي طالب من تعرض علبه ١ أنها على أسم استعداد لان تعطيه ما شاء من المال ادا أراد . أو تمنعه منا بعب من الرئاسة عليهم ٠٠ أو عبر ذلك مما برعب فسه . وبتضاءل أمامه ضعاف النفوس ، حرصا على حظوظ هذه الدنيا ٠٠ على أن مكف عن تسفيه أحلامها ٠٠ ودم معبوداتها ٠٠ وأبلغه عمله \_ في شيء عبر فلبل مس الاشفاق على نفسه وعلى ابن أحمه \_ ما عرصنه فربش علبه ٠٠ فيماذا أحاب رسول الله (ص) عمه "كان حوالا حاسما عبر عنه نقوله ، والله با عمى في بساري . على أن أنرك هذا الامر حمى يظهره الله أو أهلك دونه ما نركبه ٠٠٠ الها عبارة من الادب النبوى وحيرة من بين أظهرنا ٠٠ وننفيه من بلادنا ٠٠ اللفظ . عميقة المغزى . واضحة الدلالة ... خليق بنا أن نتخذ منها قدوننا في الثمان على المبادي. الحقة , والدفاع عن القضابا العادلة ٠٠ دون أية مبالاة . نأبي برعبب او ترهیب ۰۰ وهکذا بانب قریش بتوقع شرا أكيدا . بعد أن فشلت محاولاتها ٠٠ والهنت أن محمدا (ص) لابد أن بلتحق بأصحابه في المدينة · وأن بكون منهم ومن الانصار قوة فعالة , تعرض تجارتها مع بلاد الشام الى البوار ، ووجودها في مكة نفسها الى الإخطار ٠٠ ولذلك تداعى زعماؤها الى دار ندوتهم ليتدبروا أمرهم. وينظروا في سوء المصير الذي يترقبهم ٠٠ اذا هم لم يجدوا مخرجا مما هم فيه من هم هذا الرجل , بأية طريقة ٠٠

> وقال المؤرخون عن ندوة قريش هذه ما خلاصته:

« لما دخل زعماء قريش الى دار الندوة للمداولة في أمر النبي (ص) وقف على باب الدار شبخ مهاب ٠٠ قيل عنه : انه الشبطان نمثل لهم في صورة انسان ٠٠ ورآه القوم فقالوا : من الشيخ ؟ قال : شيخ من أهل نجد ، علم بما تواعدتم عليه ، فحضر معكم ليسمع ما تقولون ٠٠ وعسى أن لا تعدموا عنده نصحا ورأيا ٠٠ قالوا: أجسل ١٠ ادخسل ٢٠ فدخل معهم ٠٠ ، ﴿ قَالَ قَالَـٰلُ مَنْهُم : نَخْرِجُهُ

فاذا خرج عنا ٠٠ فوالله ما نبالي ايسز دهب ٠٠ ولا حبث وقع ٠٠ اذا غاب عنا . وعرعنا من شأنه , وأقبلنا على شأننا ... , « فال الشيخ النجدى : لا والله ما هذا لكم دراى ٠٠ الـم بروا صيدق القلوب بما بأنبه ٢٠ ووالله لو فعلتم ذلك ما أمنم أن يعل على حي من أحياء العرب فىغلب عليهم بذلك من قوله وحديثه . حتى بتابعوه عليه ٠٠ ثم يسير بهم اليكم حنى بطأكم في بلدكم بهم ٠٠ فياخذ علبكم أمركم من أيديكم ٠٠ ثم يفعـــل بكسم ما يشاء ٠٠ دبروا فيه رأيسا غير هذا ۰۰، ـ سيرة ابن هشام ج 2 ص 93 .

نضاربت آراء القسوم وتعددت ٠٠ فقال أبو جهل : « والله أن لي لرأيا ما أراكم وقعتم على مثله بعد ٠٠ ، • قسال القوم وما هو يا أنا الحكم ٢٠ قال :

« أرى أن نأخذ من كل قبيلة شابا فتيا جليدا ٠٠ ثم نعطى كلا منهم سيفا باترا ١٠ فيعمدوا اليه فيضربوه ضربة رجل واحد ٠٠ فيقتلوه ونستريح منه ٠ فاذا فعلوا ذلك تفرق دمه في القبائل ٠٠ فلم يقدر بنو عبد مناف (عشيرة الرسول) على حسرب قومهم جميعا ٠٠ فرضوا بالدية فيه ٠٠٠ ووافق القوم على هذا الرأى الذي أوحى به النسيطان الى أبي النوم أحد أبو بكر بعد العده لتبد انهجره جهل ٠٠

وريش من أمر فتله ٠٠ فحرج من سته السويه ٠٠ وها إن أمله وم يحقق فعلا عى عقلة من المنآمرين بـ • وقد عسيب في القور بهذه الصعبة الكربية . المعنية الصارهم عن رويله ٠٠ ودهب الى سب آبي بكر الصديق ـ بعد ما أوصى (على في هجريه ٠٠ ابن أبي طَالب ) أن يسام في فراشه . ويرد الودائع التي كانب عنده الى أهلها - الحسب ١٠ وقف النبي (ص) في انجاه نم يلتحق به في مهجره ٠٠

> (ص) منتظرین خروجه لبقتلوه ـ حسب الخطبه المديره ٠٠ ــ ولكنهم بــاءوا بالحسرة والخسران فيما دنزوا ٠٠ وما عليه احمعوا الرأى وتآمروا ٠٠

> « ولا يعيق الكر السيء الا باهله .. » ووله عز وجل .

أو يقتلوك أو يخرجوك ويمكرون ويمكر بالدحول الله ٠٠ اولا ال صدهم عسه اللـه واللـه خير الماكرين •• » سورة -الإنفال ٠٠

عنه ) قد استأذن النبي (ص) في الهجرة عص الخوف ـ لا على نفسه - ال على كما فعل غيره من المهاجرين السابقين ٠٠ ولكن الرسول قال له . . لا تتعجل لعن الله يجعل لك صاحبًا ٠٠ ، ومنذ دلك

الدي طل بسطر يومها الموعود بمسارغ وعلم النبي (ص) بما تآمرت عليه ،العسر ، زعسة في العطوة بالصعبة الى دلمه ٠٠ وعو اصاحب أفصل العلق

ولمنا أن أوان الرحيل عن السوطن الكعمه المشرفة ، والعني نظره سنامله وحاصر فنيان فرنس بنب الرسول مستوعمه على أم الفرى ٠٠ وكانها نظره وداع لاءز حبيب ١٠ وفال

« والله أنك لاحب أرض الله الى الله • والك لاحب أرض الله الى ولولا اں أهلك أخرجوني منك ما حرجت ، وانطاق مع صاحبة في أبحاه عار بور وفي وصف مؤامرة قريش هذه نزل المحدودة فنه عن عنون المطاردين لهما من وريش ٠٠ ووقيف المعقبون للصاحبين « واذ يمكر بك الذين كفروا ليثبتوك عند مدخل النار الدى أواهما . وهموا ما رأوه من نسيج العنكبون على مدخله حتى قبال أبو تكن ، لو نظر أحدهم كان أبو بكر الصديق ( رضى الله تحب قدميه الرآءًا ٠٠ ، وقد الم ب صاحبه ١٠ فظمانه رسبول الله (ص) واثلاله " ما ظبك بائس الله بالنهما ... ما أبا بكر نه

وبعدما لبنا في مأمنهما ثلاثة أيام . في انتظـــار سكـــون البحــث عنهمــا ومطاردتهما ٠٠ خسرجا ـ صحبــة دليلهما ـ في اتجاه المدينة ، في رعاية الله وحفظه ٠٠ وقد خصصت قريش مكافأة هامة لمن يدل عليهما أو يردهما ابن مالك وطمع أن يفوز بالغنبمة ٠٠ فتفلد سلاحه ، وركب فسرسه ، وخرج يعدو وراءهما بكل قسواه ٠٠ وكاد أن يظفر ببغيته في القاء القبض عسلي المهاجرين أو قتلهما ٠٠ وما درى أن الله مانعهما في حلهما وترحالهما • • ولذلك فقد كبا به حواده كبوة القى فبها سن على ظهر فرسه ، يتدحرج على الارض ـ فدل أن بدرك ضالنه ٠٠ و بطير سرافة مما وفع له ٠٠ وظن ان الآلهة قد حالت بينه وبين ما يريد ٠٠ والله وحده هو الذي عرقل خطواته ، وخيب ما سعى اليه من بغيته ٠٠ ورجع بخفي حنين ٠٠

وصور القرآن الكريم قصة خروج النبى وصاحبه من مكتة فى طسريق هجرتهما وما أحاطهما الله به من تصره وسكينته , ونأييده لهما بجنوده التى لا ترى ٠٠ فقال :

« الا تنصروه فقد نصره الله أذ أخرجه الذين كفروا ثاني اثنين أذ هما في الغار

اذ يقول لصاحبه لا تحزن ان الله معنا • فانزل الله سكينته عليه وايده بجنود لم تروها • وجعل كلمة الذين كفروا السفل وكلمة الله هي العليا والله عزيز حكيم ، سورة التوبة • •

ونرامت الانباء مبشرة أهل ينسرب بالمهاحر العظم وصاحبه ١٠ فأخذ القوم بخرجون بسوميا الى ظاهر المدينة فى انتظارهما ١٠ وبعد رحلة شاقة دامت سبعة أبام متوالية ١٠ حلا ـ فى ظلل الامان والاطمئنان ـ بالمدينة ١٠ وكان ذلك فى يوم الاثنين ظهرا ـ وقد خلت اثنتا عشرة ليلة من ربيع الاول . فى السنة النالثة عشرة للبعتة النبوية ١٠ السنة النالثة عشرة للبعتة النبوية ١٠

وبعد أن افام النبى (ص) فى (قباء) مسواحى المدبنة بضعة أيام ، وأسس أنهاءها أول مسجد فى الاسلام ، بابع طريقه الى المدينة بسين مظاهر التكريم والتعظيم ، مسن طرف المهاجرين والانصار ، وكان أول عمل قام به هو الشروع فى بناء مسجده ، ثانى الحرمين الشروغ فى بناء مسجده ، ثانى الحرمين الشربفين . ومقر مجتمع المسلمين ،

ومنذ ذلك اليوم التاريخي المشرق بأنوار النبوة ، أصبحت (ينرب) أول مدينة في العالم وقبل أن يعرف الناس معنى الهجرة السياسية المعهودة اليوم وقبل أوت الفارين بدينهم وعقيدتهم من ظلم

الظالمين ، و بغى الباغين • • ولجن البها عظام الرجال بمبادئهم الانسانية الني عاش في ظلها ، وفي عهد ازدهارها وفونها ، عناصر من البشر ، تعت رابة الحربة والعدالة الاسلامية • •

أولئك الرجال العظام هم . محمد (ص) وأصحابه الكرام . الذبن فارقوا أهلهم وديارهم وأموالهم ، في سببل عفيده الحق والواجب ، ورعايه القبم والمنسل العليا . الني سعدت بها أمم وشعوب عدبده ٠٠ في حقب الناريخ المديدة ٠٠ لبنوا لنا هذا الناربخ الخالد . الذي نتفيا ظلاله ، ونفاحر الامم والشعوب بأكرم ترانه ومآثره ٠٠

### - بداية التاريخ العربي الهجرى:

هذه لمحات مفيضية من قصة الهجره، أوردتها على عجل ، دون أن أذهب فيها للى تحليل أو تعليل لما حونه من سالغ الاعتبار ١٠٠ على أن هناك مسألة هامة حدا ، برنبط بهذه الهجرة ١٠٠ أربد أن أقف معكم عندها بعض الوقب ١٠٠ نلك هني بداية باريخنا القمري الهجري ، الذي حدد بدأه منذ يسوم وقوعها ١٠٠ والرجل الذي انحذ من باريخ الهجرة النبوية بداية للتاريخ العربي الاسلامي ، هو الخليفة النابي ، امير المؤمنين ، عمر ابن الخطاب ( رضى الله عنه ) فقد هدنه ابن الخطاب ( رضى الله عنه ) فقد هدنه

عسورينه الفذة ، والهامه ويظره البعيد الى ابتكار هذه الفكره الرشيدة ٠٠ فعلد بها ذكرى الهجرة فى سمع الزمن وبصره وحلد لهذه الامه الاسلامية ناريجا عربا اسلاميا فيوميا ٠٠ تعمر بدكراه ٠٠ ويهمدى بيوره وعداه لان هذا التاريع ركس ركين من دينها ٠٠ وحزء مسم لي كسر ركين من دينها ٠٠ وحزء مسم لي فصيح عن المنخصيبها ٠٠ ويعمر فصيح عن وحدوها ومميزانها ٠٠ وقد اميد والروحية والفومية ٠٠ التي يعمد الفيا الادبية والروحية والفومية ٠٠ التي يعمد الفيا الهجرة الى الآن ٠٠ وسيميد الى السيد الهجرة الى الآن ٠٠ وسيميد الى السيد الهجرة الى الآن ٠٠ وسيميد الى السيد الآندين ١٠٠ الهجرة الى الآن ٠٠ وسيميد الى السيد الآندين ١٠٠ الهجرة الى الآن ٠٠ وسيميد الى السيد الآندين ١٠٠ الهجرة الى الآن ٠٠ وسيميد الى السيد الآندين ١٠٠ الهجرة الى الآن ٠٠ وسيميد الى السيد الآندين ١٠٠ الميد الميد القيد الآندين ١٠٠ الميد الميد الميد القيد القيد القيد القيد الميد ال

### \_ حول اهمال التاريخ الهجرى:

ولكن مما نؤسف له شديد الاسف أن هذا الداريخ العربي القومي . في اهمل استعماله في الحياة العملية اليومية لدي الافراد والهيئات والمنظمات . وحنى لدي بعض الحكومات ٥٠ ولا بكاد بذكر الذي بعض المحكومات ١٠ ولا يكاد بذكر الدراسية ١٠٠ أكسب و بدكر الداريخ المدارس الاستدائية والاستاندة في المتدارس الاستدائية والاستاندة في المتاريخيات والحامعات ١٠ لا يكادون الدارون بلامذيهم عدا ١٠ ويد

نجد الكثير من هؤلاء التلاميذ العرب ٠٠ من لا يعرف أسماء شهور السنة الهجرية نماما ٠٠ مع أنها مرتبطة بالاعياد الدينبة الني فيها من العكم والمعاني السامنة ، ما لا نجوز حهله أو تجاهله في محسال التربية الاجتماعية والوطنية ٠٠

وفيد ارتفعت أصبوات ، وأعلنت دعوات مشموهه ٠٠ ـ فديما وحدينا ـ تدعو الى الاستغناء عن الناريخ الهجرى العربي، واستبداله بالتاريخ المبلادي ٠٠ ( لانه تاریخ عالمی فی زعمهم ) • ومثل هذه الدعوات لا يراد منها الخير لديننا وعروبننا , لانها شبيهة بالدعوة الى استبدال الحروف العبربية بالحروف اللاتينية ٠٠ كما حصل فعسلا مي تركبا الكمالية ٠٠ واستبدال اللغسة العرببة الفصحي باللغبة الدارجه ٠٠ والتخلص من التزام تطبيق قواعد النحو في الكتابة والمحادثة ٠٠ لصعوبنها ــ كما يزعمون ــ وكلها دعبوات وشعارات مغبرضة ٠٠ لا يهدف أصحابها من وراء بثها بين أبناء الشعوب العربية والاسلامية , الا لهدف ابعادهم عن أصول دينهم ولغتهم , رمنابع تاريخهم وقوميتهم • سعيا الى معجهم وتغريبهم ٠٠ واستلابهم روحيا

وفد نبه بعض علمائنا في الماضي على حطورة هذه المساعى المخربة لشخصية الامة العربية ٠٠ فقد قال الشبيغ طاهر الجزائري (رحمه الله) (5) وكان من كبار علما، الشام ٠٠ وقد سئل عن التاريخ الهجرى : ـ « عجب لمن يسعون في أن نهجر الباريخ الهجري ، ويفاتحوينا في دلك ٠٠ كأنهم لا يعلمون أبنا نعلم سا يرمون اليه عن بعد ٠٠ أن لكل أمة شعارا اذا نركته طمع فيها ، واستضعف جانبها ٠٠ وربما صارت بعد مدمجة في عبرها ٠٠ وقد سعى أناس منذ عهد بعيد في أن يضعفوا ما يقوى امس الاسلام عموما ، والعرب خصوصا ٠٠ فنجعوا بعص النجاح ٠٠ وطمعوا في أن يقضوا علبه ( بعنى الاسلام ) فلم يجدوا أقرب الى ذلك سن اضعاف اللفة العربية ٠٠ والسعى في ببديل خطها ٠٠ والتزهيد في الكتب التي كتبت به ٠٠ حملوا ذلك دأبهم ودبدنهم ، حتى أثروا في كتير من أبناء جلدينا (المنعرفين) ، الذين يظنون أنهم على غاية من الذكاء ٠٠ فكان ما كان مما هو معروف ٠٠ تم زاد الابر فطيعوا في تبديل التاريخ الهجري ٠٠ ،

1

ŧ

4

<sup>.5)</sup> توفى في سنة 1338 هـ 1920 بدمشق -

« وليت شعرى • • كنف بلام المسلم على أن يؤرخ كتامه بالتاربخ الهجرى ٠٠ فهل انقرض التاريخ الهجري ٠٠ وهــل ىرېسىدون أن ىنفىسىرض وأصحباب احدا، ۲۰۰ » (6) ·

أما مؤرخ الحزائر المرحوم الشبخ مبارك المبلى ٠٠ فقال ـ وهو بتحدث عن ذكر باتنا الوطنية \_ : \_ « ومن هـ ذه الذكريات ، التذكير بناريخيا ، واحباء العمل سه ٠٠ فان التاريخ الهلل الهجري ، تاریخ عربی اسلامی • وشهوره عرببة اسلامية ٠٠ والذكربات التاربخيه تجرى من الامم مجرى الشرايين من الافراد ٠٠ فالشعب الاشد اعتبارا في الحياة الاجتماعية , هو الشعب الاشهد احنف اظا بذكر باته التاريخ من وفي العمل بالناربخ الهلالي رمز الي محافظتنا على صلاننا بآبائنا الاولين ويرورنا بهم -وفي الاستغناء عن التاريخ المبلادي نفور مس الاندماج وكراهبة للاحتلال الادبى والروحي ، المفضى الى ذلك المسخ الإندماجي ٠٠٠

j.

ه وترحو من كل عيور على الاســــلام والعروبة . مهتم بحياتهما وفيمهما أن بعد عمره بالسبين القمرية ، وأن يدون مدكرانه بالسبين القبرية ٠٠ وقد كان أسسلافنا بهدا يؤرخون أحادسهم وأحدانهم ٠٠ ولا نصيق صدرنا لوحود المارمخ الملادي الى حاسب الفمسري ٠٠ لاننا فسوم لا تكره الاحتبى . ولا ترقص التقاهم معه ٠٠ وانها ترفض الاندماخ فنية وتمقت من يكفر حنسة ، ويلتصق بغيره ٠٠ لان جسه ضعيف في الحال . وعبره فوي الآن ٠٠ ،

« ولعل في هذا ببانا لخطتنا ، وهي بكيل صراحة وسداجة العمل ليرفع مستوانا الاحتماعي ، في دائره الاسلام والعروية , مين عمير كراهمه لحنس ال مسدا أو شيخص ٠٠ الا حس الظلم . ومسدا التفوق . وشخص الظالم والمنفوق ۰۰ » (8)

هدا رأى عالمين حزائربين كسرين من علما، عصرنا ٠٠ بؤكد على وحوب العمل بالناريخ الهجري • وبحذر من عواقب ويتابع الشيخ الميلي (7) حدبثه قائلا: اهماله وعدم العمل مه ٠٠ وفد روسه

<sup>(6)</sup> من معاضرة للاستاذ محمد كرد على ، شرت في معلة الشهاب . ج 10 م 5 . حمادي 2/1348 هـ ٠

<sup>(7)</sup> ولد سنة 1316 وتوفى سنة 1364 هـ .

<sup>(8)</sup> البصائر عدد 90 س 6/3 شوال 1356 هـ

لكم لا رتباطه الوثيق بموضوع حديثنا عن قصة تاريخ الهجرة النبوية الشريفة ولاتصاله المتين ببناء شخصيتنا العربية الاسلامية وحضارتها بصفة عامة ٠٠

## - نبذة من حياة مبتكر التاريخ الهجرى:

ونود أن ننهى هذا العرض بلمعة استجابة لدعاء النبر خاطفة من حباة عمر ابن الخطاب، مبتكر الاسلام و فقد دعا التاريخ الهجرى و ترينا مدى آثياره بأحب الرحلين اليه ومآثره في حياة الاستلام والمسلمين و أو أبي حها الى الله عمر منه اسلامه الى يسوم وفاته و وفيما أحبهما الى الله عمر حوته سيرته وحباته من مواقف خالده ومواهب عالية و جعلنه في مقدمة الحيق والناطل و ومواهب عالية و جعلنه في مقدمة الحيق والناطل و العباقرة الافذاد من بني الانسان والدبن الاوائل وقونهم والم يأت الزمن بنظير لهم والى يوم الناس وقال قبه النبي هذا و حسبنا في ابراز بعض مناقه والاسلك الشبطان و مناقده ومبتا و مبتا و الناس المناس و مبتا و و مبتا و الناس الهناس و مبتا و المبتا و الناس المبتا و المبتا و و المبتا و المبتا و المبتا و و المبتا و المبتا

كان عمر رجلا ندر مئله في الرحال ، وبطلا عظيما ، قل نظيره من الابطال ٠٠ نشا كغالب أتسرابه مجيدا للفروسية ، منمرسا على الضرب والطمان ١٠ الى جانب فصاحة لسانه ، وجوده بيانه ٠٠ ومعرفته التامة بانساب قومه ٠٠

ولكنه لم يمض غير قليل من الوقت حتى شرح الله صدره للاسلام • • وأصبح من أعظم أنصاره ، بعد أن ظل بالامس من ألد أعدائه • •

دحل عمر في الاسلام بعد الهجرة الاولى الى الحبشة وكان اسلامه استجابة لدعاء النبي له بأن بعز به الاسلام فقد دعا الله أن يعز الاسلام بأحب الرحلين اليه: عمر ابن الحطاب أو أبي حهل عمر بن هشام و كما سماه أحبهما الى الله عمر الهاروق كما سماه الرسول و أد أصبح اسلامه فارقا بين الحين والناطل و وبين ضعف المسلمين الاوائل وقونهم و و

وقال قبه النبي (ص): «ان الشيطان ليفرق من عمر ٠٠ وما لقبه سالكا فحا الا سلك الشبطان فجا غيره ٠٠ » وروى عن ابن عباس أنه قال:

« لما أسلم عمس نزل جبسريل علبه السيلام ، فقال : يا محمد : لقد استيشر أعل السماء باسلام عمر ، ، » وأخرج البخارى عن عبد الله بن مسعود أنه قال : « ما زلما أعزة منذ اسلام عمر ، ، ، ،

نعم - كان عمر شديدا في الحق ، لا بخسى في الله لومة لائم ٠٠ ذهب الى المبي (ص) وقد رأى المسلمين الاولين يستخفون بصلاتهم من قريش ، حينما

يحين وقتها ٠٠ فقال له : السنا عـــلى الحق يا رسول الله ؟ قال الرسول : بلى يا عمر ٠٠ فخرج من عنده وقد عزم على تحدى قريش ، بأداء شعائر الديـن جهارا نهارا ٠٠ ومنذ دلك اليوم صـار المسلمون لا يستخفون بصلاتهم ٠٠

وجاء دور عمر فى الهجرة · فقصد الى الكعبة وطاف بها · · نم صلى ركعتين عند مقام ابراهيم · · وذهب الى مجلس قريش بفناء الكعبة ، متقلدا سيف · · وفال لهم منعديا اياهم :

« شاهت الوجوه • • لا يرغم الله الا هذه المعاطس • • من أراد أن تثكله أمه . أو ييتم ولده ، أو تترمل زوجته .. فلملفني وراء هذا الوادي . » ومضى الى سبيله • • دون أن يعرك أحد من فربش ساكنا • • أو يعنرضه منهم أحد • • كما فعلوا بغيره من المهاجرين فبله • •

ومنذ وصل عمر الى المدينة ، كان نالت نالاثة - بعد صاحبيه - وضعوا فواعد الدولة الاسلامية ، وأفاموا صرحها على تقوى من الله ورضوان ٠٠ لقد شهد عمر المتساهد العظمى كلها مع الرسول ٠٠ وكان ملهما في قوله وفعله ٠٠ وان المؤمن لبنظر بنور الله ٠٠ كما روى عن ابن عمر أن النبى (ص) قال : « أن الله عمر وفلمه عمر وفلمه . » .

وروى أنضا ، « أنه ما برل بالماس امر فقالوا فيه قولهم ، وقال عمر فسوء الا نزل القرآن مؤيدا لقول ورأنه ، » ، وقد عبر شاعر معاصر عن دلك فقال « رأيب في الديس آراء موقفه فانسزل الله فسرآنا سركيها »

وبعد المحاق السرسول بالرفسر، الاعلى ، كابب مبادرية حاسمة المحاف في سقيفة بنسى مباعدة ١٠٠ في قصب اسباد الخلافة لابي بكر الصديق ١٠٠ بد كان أول من أمسك بيد أبي بكسر مبابعا له ، مذكرا القوم بقصلة وسابقية في الاسلام ، فما كان منهم الا أن نوائوا على الافتداء به ١٠٠ وقصى بمبادرية بلك على الافتداء به ١٠٠ وقصى بمبادرية بلك على فيسلة الحلوس وحرجت وحدة الامة مسر والانصار ، وحرجت وحدة الامة مسر بلك المحية طافرة منتصرة ١٠٠

وهو الدى اسار على ابى تكسر حمم العرآن في مصحف واحد في عهد خلامه؛ فتردد ابو تكر في أول أسسره ١٠٠٠. لا. النبي (ص) لم بفعل دلك في حماته وقال لعمر «كيف أفعل مسئا لسم بفعله رسبول الله (ص) و فقال عمر «هو والله حير ٥٠٠» تعني حمم الفرآن و فال أبو بكر «ولسم تسرل عاسر والجمني ٥٠٠ حتى سرح الله صسيدان

الخبر ۰۰ » •

استشار كبار الصحابة في العهد بالخلافة الى عمر ٠٠ فكلهم قال فيه خيرا ٠ وذكره بما هو أهله من الغضل ٠٠ واستهل عمر خلافته بقوله في خطابه المنهجي : « انه والله ما فيكم أحد أقوى عندى من الصعيف , حتى آخذ الحق له ٠٠ ولا صعف عندي من القوى ، حتى آخـــذ الحق منه ۲۰۰۰

ولعل في هذه الكنمسات الوحيزة . ما بعطى صورة صادفة عن حفاظ عمر على قواعد العدالة والمساواة في سياسته.. و سقيقا لهذا المبدا الاساسي في الاسلام.. فقد واصل عمر الجهاد بقسميه الاصغر والاكس , في سبيل الله , ومن أجل رفع رابه الاسلام ، في مشارق الارض رمعاريها ٠٠ بما قام به من الفتوحات العظيمة . الني شرع فيها سلفسه ، في الشام ، والعراق ، رفارس ، ومصر ٠٠ حلى فوض عرشي كسرى و<mark>قيصر ٠٠ وهو</mark> لا يزال يرتدي عباءة مرقعة على ظهره ٠٠ بالرغم من كثرة ما كان يجبى اليه من الثمرات والاموال ٠٠

كاد عمر يحاسب نفسه قبل أن يحاسب هكذا كان عمر يطبق قانون العدل .

نذلك ٠٠ ورايت الذي رأى عمر مسن كنيرة ٠٠ فأين هو اليوم من يحاسب نفسه كحساب عمسر ، من ولاة أمسر ولما شعر أبو بكر بدنسو أجلسه ، المسلمين ١٠ أما ولاته فقد كان يتحرى في اختيارهم العفة والنزاهة والتقوى ، وصحه العقيدة ٠٠ لكنه كان اذا جمع احدهم مالا ، من أي سبيل ، غير عطائه المفروض له من بيت المال ٠٠ طبق عليه قانون : و من أين لك هذا ٢٠ ، فهو أول من وضع هذا القانون ، وطبقه حتى على أولاده ، الذين جمعوا مالا من التجارة٠٠ فقد كان يبعث الى بعض الولاة مسن يقاسمهم ما استأثروا مسن الثروات . لفائدة بيت مال المسلمين ٠٠ وقد طبق ذلك على كبار الصحابة ٠٠ وهم : عمرو ابن العاص ، وسعد ابن أبي وقاص ، وأبو هريرة ، وخالد بن الوليـــد ٠٠ وعيرهم • ولم يشفع لهؤلاء عند عمس أنهم من السابقين الاولين في الاسلام • لان عدالة الاسلام لا تميز بين الناس الا بالتقوى ١٠ « إن اكرمكم عند الله أتقاكم » • ولا تعامل الناس على أساس المنصب , أو المكانة في الدولسة , أو غيرها من المقاييس ، التي ما أنزل الله بها من سلطان ٠٠ كما يجرى به العمل ، لدي أولى الامر في هذا الزمان ٠٠

ولاته ٠٠ ونو دره في محاسبة نفسه حتى لا يطمع قوى فيما ليس له مسن

حق نبه ٠٠ على أن أكثر ولاة عمر ، كانوا يتخذون منه اسوتهم فى الزهد كانوا يتخذون منه اسوتهم فى الزهد والتقشف ٠٠ أما أثرياء المنصب فقليل ما هم ٠٠ حتى ولو كانوا يعتلون أرفع المناصب فى الدولة ٠٠ وهو القائل : « أن الناس ما زالوا على استقامة ، ما استقام لهم قادتهم ٠٠ » ٠

ومن آیة زهد عس ( رضی الله عنه )

أنه اقسم فی عام الرمادة \_ وهو عام

مجاعة \_ ألا يذوق سمنا ولا لبنا ولا

لعما ٠٠ حتى يكون ذلك في متناول
الناس جميعا ٠٠

ولعمر فى ميدان القتال وصايدا حكيمة • تدل على عبقرية نادرة • • منها وصيته لسعد ابن ابى وقاص • وهو نقود جيوش المسلمين فى فارس • • وفال فيها :

« أما بعد فانى آمرك ومن معك من الاجناد بتقوى الله على كل حال ١٠ فان تقوى الله افضل العدة على العسدو . وأقوى مكيدة فى الحرب ١٠ وآمسرك واقوى مكيدة فى الحرب ١٠ وآمسرك ومن معك أن تكونوا أشد احتراسا من المعاصى منكم من عدوكم ١٠ فان ذنوب الجبش أخوف عليهم من عدوهم ١٠ وانما ينصر المسلمون بمعصية عدوهم الله ١٠ ولولا ذلك لم تكن لنا بهم قوة ١٠ فان

استوننا في المعصمة ، ٢٠٠٠ لهم الفصل علينا في الفوة ٠٠ وان لم سنصر عليهم بفضلنا . لم تغلبهم بقوسا ٠ فلا تعمدوا معاصى الله وانتم تجاهدون في سنس الله ٠٠ ، ٠٠

ويوم البحق برية رفيد على أس أي طالب على جنماية وفال

« والله ما على وحه الارص رجل أحد الى أن ألقى إلله بصحيفيه من هسدا المسحى باليوب ٠٠ » نسم بكى حسى احصلت لحينه بالدموج ٠٠

أما عبد الله س مسعود فقال فيه

« كان اسلام عمر فنجا ، وكانت هجرته نصرا ، وكانت امامته رحمه ، و وقد رابنا وما تستطيع آن نصل الى النسب حتى أسلم عمر فائلهم ( نعني كفيا فريش ) حتى تركوا سنتلنا ، « » »

رصى الله عن عمر فقد كان محبوعه س الفضائل الاسلامية بيشى على وحية الارض ٠٠ والهم أولياء أمور المستبيب العدود الحسية به في عديه ، والسير على سواء سيبله ٠٠

هذا فليل من كبر مما بمن به مس براتنا وتاريخنا ٠٠ فلنعب البيب وليتمسك يحيله ، ولنحفظه من الضباح

والاهمال ٠٠ ولنعمل لعماية لغتنا من الها فيه عزتنا ، متعدين متعاونين ، عـ النلاشي والانحلال وليكن لنا من عامنا خير البلاد والعباد ٠٠ الهجرى الجديد "، ما يدفعنا الى الجدد ، تلك آمالنا عسى أن نسراها

والاحتهاد في العمل ، ويحفزنا الى طلب منمسرات في حولنسا ذا الجديد





# تحيب فلا السنة الهجرية

1400

# - الاستاد أحمد بن ذياب

فبال الشاوق للقااء السعيد والامساني غضسة كسالبورود يستفرز الجموع للتشييد ویهدی للرشد کل عنید من سجالات فجرك المولود ونعيما من الرحيام الودود تتهادى في محفال التمجيد أربعا في انسجام عقد نضيد والمصلى في الغارب نصم سعود رائعسات في المسوكب المشهود فى نهـــوص ووحــدة وصمود حافيلا بالمنسى • فهس من مزيد ، لسرقى مضطسط ممسدود يتبارون في البناء العتيد أم يريدون معبرا للخلسود ؟ واعتصام بما لهم من جهود وهم البدر في حماهما الوطيد

حادي العام هاتها من بعيد وابعث البشريات في كل قلب واحسد بالعسرب للمعالى حداء ويقسود الشبساب للعمل الاسمى واتسل من عالسم التطسور أيسا وامسلا الكون رحمة واخاء أيها العام مرحبا بك سمحا خاتم الالف والمئيسن تباعسا بينها النير المعالم شرقا والعديم النظير في منجرات تتغمنى بسه الربوع مضيسا وتسرى فيسه طالعسا يتسراءى وتباهى بسه العروبسة دعمسا والجنود الشجعان في كل صوب هل يريدون للسماء سبيلا ؟ انهسم أقوياء قسوة عسزم يبتغيون الحياة هالمة مجمد

ابتهاجسا بسعينا المحسود في مسسراع الوجسود دون حدود فى اتحاد العروبسة المنشود ومجسسالا للسسسؤدد المرصود كالمدرارى بيسن الليسالى السود من حقسول التصنيسع والتشييد بالمساريع في القرى في البيد وتعاطيك صادقات العهاود ما ، وحرصيا عبلى المهم الاكيد سباقسا الى المسرام البعيسد للبطسولات للفسدى للمسعسود مخلصسات في كدحهسن المفيسسد لسون جسودا بصالحسات الجهود فیمشی بکسل درب رشیسد من صميم الاسمالم والتوحيد للمبسادي وللمسسراط الدميد أخلص العامليسن التجديد كسسن صسرح للمكرمسات فريد نعسم أم المساول الصنديسيد بحنسان الامومسة المعهسود ومثروى عواطه التمجيد بهوى مسوطن الابسساة الصيد في بناء المستقبسل الموعسود ق كشموق المتيم المعمموداً في مطاوى الايسام جد وحيد فــا بعون من الحكيم المجيد ثمسسرات الابسسداع والتجسويد

ليعسم الرخسا وتعلو الاغاريد أيهسا العسام قد دفعنا خطانا وبدانسا نبنى وللعسزم حساد نتلقى من كسل عام حليفسا ننشد الخيسر للجميع ونسرى ونوالى الكفساح في أي حقسل فامش يا عهد بيننا مستهاما تتقساضي منبك الجسزائس عهدا لتكسونن في الطليعسة اقسدا لتكونس قسدوة في مساعبها برجسان سنسوا المكأرم غسرا ونسياء احيب بهن نسياء يتنافسنن في الصلاح فلا يا وشبساب تسمسو بسه الهمسم العليا وينساديسه للمسروءة مسسوت يتصرى مجد البسلاد وفيسا يتسولى نمدا الجرزائسر منسه وتسرى فيسه مسن ياسحي ميعسلي يا شبسابا أن الجسزائسس أم فاطعها تنسل رضاها وتحطى واجعلنها حبيبة القلب ءالروح واعمال الخيس ما استطات فخورا أنت نجسم يضيء ليس سسرانا تتســامي الانظار نحوك في شو لا تقصير فللجيزائيسر دور فاخطها خطوة العماليق محفو وازرع العلم في السديسار لتجني

وصنها بكسل بأس شديسد كازدهاء الربيسع بين النجسود ذلك الشهـــم في الرعيــ الفقيد وشعبت بسبه قبسور الجسدود وفي الحسسر في ظللل البنسود عسء سمع الفضسا ومنء الوجود بين سياح الفدى كقصف الرعود حررتها سن ذلسة وجمسود جعب الجيش قلعية من حديد مستعسادا منغمسا كالنشيسد تبسغى عنساق كسسل شهيسد حفسلات الاعسراس ليلسة عيسد زلسفى للخسالسق المعبسود وسنمسوا بسعيسك الممسود من عهمود الاحسرار دون قيسود لسى وللعسز والسرقى السديسد وسيسلامينا وروضيته للسورود ونجليب في قشيب البسرود ك ويحسدو خطساك بالتأييسد بك المسوج في الخضيم المريد اتف وزی مشک ورة أو تسودی للمعسالي : يفوق كنل رصيد البليدة في عرة محرم 1400

وابن حصنا للاشتراكية الفضلي وابعثنها شعبية مزدهاة وارع حسسق الشهيد في كل ذكرى من تغنت به البطائسع والدور واستكانت له المسارك في القر وغسدا صيته العظيم يدوى كسان للشعب صيحسة تتعالى وغسزت أيسة الجهساد نفوسسا رددتها المظاهسارات شعسارا وتلتها الاوانس الحسور وردا وارتقت بالارواح للمسلا العلوى وغيدا للشهيد حفلا بضاهي وتصافى الجميع في خدمة الواجب طبت يسا شعب عنصسرا وخصسالا ايها العام خدد علينا عهودا أن نظـل الحماة للوطن الغا نعمسر الارض كالفراديس أمنسا ونصيون الاستلام من كيل ضيم يا بالدى آمنت بالغيب يرعا يسا بسلادى وانت انت اذا اشتد فالكفساح الكفساح في كل صوب وستبقيسن ما بقيت رصيدا

169098
Date 1194

سیصدر قریبا کتاب:



\_ فی مجلدین \_

